opusdei.org

c) Libertad y
participacion

Extracto del estudio "La
formacién de la conciencia en
materia social y politica segun
las ensefianzas del Beato
Josemaria Escriva", publicado
en Romana n° 24, enero-junio
de 1997

11/01/2010

La conexion entre el principio de
libertad y el de participacion es sin
duda la idea mas presente en las
reflexiones del Beato Josemaria
sobre materias sociales y politicas.



Sobre ella vuelve una y otra vez,
presentandola desde distintos puntos
de vista, y con propdsitos diversos
segun el contexto en el que en cada
ocasion se mueven sus reflexiones.
En todo caso, siempre parece tener
presente que la pasividad, la pereza,
el «dejar hacer», constituye una
tentacion continuamente al acecho,
ya que el trabajo en favor del bien
comun requiere empefio y sacrificio.
«Vuestro amor a todos los hombres
—escribia en 1948— os debe llevar a
afrontar los problemas temporales
con valentia, segun vuestra
conciencia. No tengais miedo al
sacrificio, ni a asumir cargas
pesadas. Ningun acontecimiento
humano puede seros indiferente,
antes al contrario todos deben ser
ocasion para hacer bien a las almas 'y
facilitarles el camino hacia Dios»47.
Y en otra ocasion, con el propdsito de
ejemplificar la responsabilidad
apostdlica con que deben ser
afrontadas las relaciones



naturalmente ligadas a la actividad
profesional y a la condicion secular
de las personas a las que se dirigia
por escrito, especificaba: «No podéis
estar ausentes —seria una criminal
omision—, de las asambleas,
congresos, exposiciones, reuniones
de cientificos o de obreros, cursos de
estudio, de toda iniciativa, en una
palabra, cientifica, cultural, artistica,
economica, deportiva, etc. A veces las
promoveréis vosotros mismos; la
mayor parte de las veces habran sido
organizadas por otros y vosotros
acudiréis. Pero, en todo caso, 0s
esforzaréis por no asistir
pasivamente, sino que, sintiendo la
carga —amable carga— de vuestra
responsabilidad, procuraréis haceros
necesarios —por vuestro prestigio,
por vuestra iniciativa, por vuestro
empuje—, de forma que deis el tono
conveniente e infundais el espiritu
cristiano en todas esas
organizaciones»48.



Esta presencia activa no era, en su
mente, un «apostolado de
penetracion», aunque aceptaba
valientemente el riesgo de que
alguien lo entendiera asi. Pero su
idea era bien diversa: «Espero que
llegue un momento en el que la frase
los catolicos penetran en los
ambientes sociales se deje de decir, y
que todos se den cuenta de que es
una expresion clerical. En cualquier
caso, no se aplica para nada al
apostolado del Opus Dei. Los socios
de la Obra no tienen necesidad de
penetrar en las estructuras
temporales, por el simple hecho de
que son ciudadanos corrientes,
iguales a los demas, y por tanto ya
estaban alli. Si Dios llama al Opus Dei
a una persona que trabaja en una
fabrica, o en un hospital, o en el
parlamento, quiere decir que, en
adelante, esa persona estara decidida
a poner los medios para santificar,
con la gracia de Dios, esa profesion.
No es mas que la toma de conciencia



de las exigencias radicales del
mensaje evangeélico, con arreglo a la
vocacion especifica recibida»49.
Tampoco presupone la elaboracion
desde arriba de especiales tacticas.
Los primeros cristianos —aclaraba
en 1959— no tenian particulares
programas sociales que cumplir,
«pero estaban penetrados de un
espiritu, de una concepcion de la
vida y del mundo, que no podia dejar
de tener consecuencias en la
sociedad en que se movian»50.

El pensamiento del Fundador del
Opus Dei se desarrollaba en realidad
por caminos bien diferentes. F1
pensaba simplemente en el
ciudadano que cumple sus deberes
civicos y ejercita sus derechos51, y
tanto en un caso como en el otro es
coherente con su concepcion del
mundo, del hombre y del bien comun
politico, asociandose libremente con
quienes —cristianos 0 no—
comparten esas ideas y estan



dispuestos a realizarlas. Por eso,
cuando hablaba de participacion, no
queria referirse a los ciudadanos,
siempre pocos, que se dedican
profesionalmente a la politica, ni
tampoco queria decir que convenia
dedicarse a ella, lo que no seria
bueno para los que carecen de las
aptitudes necesarias; «yo os hablo de
la participacion que es propia de
todo ciudadano, que sea consciente
de sus obligaciones civicas. Vosotros
0s debéis sentir urgidos a actuar —
con libertad y responsabilidad
personales—, por todas y las mismas
razones nobles que mueven a
vuestros conciudadanos. Pero,
ademas, os sentis urgidos de modo
particular, por vuestro celo
apostolico y por el deseo de llevar a
cabo una labor de paz y de
comprension en todas las actividades
humanas»52. En este sentido,
lamentaba que es frecuente «aun
entre catolicos que parecen
responsables y piadosos, el error de



pensar que solo estan obligados a
cumplir sus deberes familiares y
religiosos, y apenas quieren oir
hablar de deberes civicos. No se trata
de egoismo: es sencillamente falta de
formacion, porque nadie les ha dicho
nunca claramente que la virtud de la
piedad —parte de la virtud cardinal
de la justicia— y el sentido de la
solidaridad cristiana se concretan
también en este estar presentes, en
este conocer y contribuir a resolver
los problemas que interesan a toda la
comunidad»53.

Parte de esa conciencia ciudadana es
naturalmente la sensibilidad hacia el
valor representado por el Estado.
Recordaba la obligacion de dar buen
ejemplo «también como ciudadanos.
Debéis poner empefio en cumplir
vuestros deberes y en ejercitar
vuestros derechos. Por eso, al
desarrollar la actividad apostdlica,
observamos como ciudadanos
catdlicos las leyes civiles con el



mayor respeto y acatamiento, y
dentro del ambito de esas leyes nos
esforzamos siempre por trabajar»54.
Queria evitar que el hecho de
dedicarse generosamente a
actividades sin fines de lucro, de
voluntariado, etc., pudiera llevar a
alguno a sentirse eximido de
respetar el marco legal con el que el
Estado regula esas actividades.
Consideraba deseable, en cambio,
procurar que ese marco legal fuese
cada vez mas justo, al menos en el
sentido de que reconozca el interés
social y publico —en la acepcion
juridicamente mas rigurosa del
término— de las iniciativas de
promocion que surgen en el seno de
la sociedad.

En 1959 notaba a este propdsito que
la creciente expansion del aparato
estatal —a la que entonces no todos
daban importancia— se debe en
buena parte «a la inhibicion de los
ciudadanos, a su pasividad para



defender los derechos sagrados de la
persona humana. Esta inactividad,
que tiene su origen en la pereza
mental y en la voluntad inerte, se da
también en los ciudadanos catolicos,
que no acaban de ser conscientes de
que hay otros pecados —y mas
graves— que los que se cometen
contra el sexto precepto del
Decalogo». Frente a esta deformacion
—todavia hoy frecuente—, insistia a
renglon seguido en la necesidad de
interesarse «en las actividades
sociales, que brotan de la misma
convivencia humana o que ejercen
en ella un influjo directo o indirecto:
debéis dar aire y alma a los colegios
profesionales, a las organizaciones
de padres de familia y de familias
numerosas, a los sindicatos, a la
prensa, a las asociaciones y
concursos artisticos, literarios,
deportivos, etc.». A la vez recordaba
que esa exigencia, de caracter
propiamente ético, ha de ser
mediada por el principio de la



libertad y responsabilidad
personales: «cada uno de vosotros
participard en esas actividades
publicas, de acuerdo con su propia
condicion social y del modo mas
adecuado a sus circunstancias
personales y, por supuesto, con
plenisima libertad, tanto en el caso
de que actue individualmente, como
cuando lo haga en colaboracion con
aquellos grupos de ciudadanos, con
quienes haya estimado oportuno
cooperar»55.

Bajo este punto de vista se ocupo en
varias ocasiones de la libertad de
ensefianza. Glosando las palabras de
Pio XI, pensaba que «es una gran
equivocacion, fruto quiza de la
mentalidad deformada de algunos,
pretender que la ensefianza [...] sea
un derecho exclusivo del Estado:
primero, porque esto lesiona
gravemente el derecho de los padres
y de la Iglesia (cfr. Pio XI, Litt. enc.
Divini illius Magistri, 31-X11-1929); y



ademas, porque la ensefianza es un
sector, como muchos otros de la vida
social, en el que los ciudadanos
tienen derecho a ejercitar libremente
su actividad, si lo desean y con las
debidas garantias en orden al bien
comun»56. Existe todavia hoy la idea
de que defender la libertad de
ensefianza es querer que exista un
doble sistema escolar: las escuelas
estatales, de pobres y para pobres, y
las escuelas privadas, de ricos y para
ricos. Con esta idea en la cabeza
muchos han desfilado alegremente
por las calles de las principales
ciudades de Europa. Pero, si se
reflexiona serenamente, no es dificil
entender que no existe ninguna
razon para que el Estado, con la
ingente cantidad de dinero publico
que maneja, solo sea capaz de hacer
escuelas pobres y para pobres —a no
ser que se diera por supuesto que el
dinero publico debe ser
necesariamente mal administrado—,
a la vez que la experiencia enseria



que existen muchas escuelas no
estatales que tienen el enorme
interés social de ofrecer formacion
académica o profesional a
estudiantes de baja condicion
econdomica de modo casi gratuito. No
se puede excluir que en algun caso
aislado se puedan dar abusos, que el
Estado debe corregir siempre que el
bien comun lo exija. Pero es siempre
un abuso que los padres que desean
una determinada educacion para sus
hijos sean penalizados con la
obligacion de pagar la ensefianza por
partida doble: primero a través de
los impuestos y, después, con las
tasas de matricula que algunas
instituciones escolares necesitan
cobrar para poder seguir ejerciendo
una actividad que, como se ha dicho
antes, tiene un evidente interés
publico.

El estudio de los textos del Beato
Josemaria muestra que veia en este
problema ante todo una importante



cuestion de libertad y de justicia. «La
libertad de ensefianza no es sino un
aspecto de la libertad en general.
Considero la libertad personal
necesaria para todos y en todo lo
moralmente licito. Libertad de
ensefianza, por tanto, en todos los
niveles y para todas las personas. Es
decir, que toda persona o asociacion
capacitada, tenga la posibilidad de
fundar centros de ensefianza en
igualdad de condiciones y sin trabas
innecesarias. La funcion del Estado
depende de la situacion social: es
distinta en Alemania o en Inglaterra,
en Japon o en Estados Unidos, por
citar paises con estructuras
educacionales muy diversas. El
Estado tiene evidentes funciones de
promocion, de control, de vigilancia.
Y eso exige igualdad de
oportunidades entre la iniciativa
privada y la del Estado: vigilar no es
poner obstaculos, ni impedir o
coartar la libertad»57.Y
descendiendo a detalles mas



concretos, relativos a la ensefianza
universitaria, afiadia: «Algunas
manifestaciones, para la efectiva
realizacion de esta autonomia,
pueden ser: libertad de eleccion del
profesorado y de los
administradores; libertad para
establecer los planes de estudio;
posibilidad de formar su patrimonio
y de administrarlo. En una palabra,
todas las condiciones necesarias para
que la Universidad goce de vida
propia. Teniendo esta vida propia,
sabra darla, en bien de la sociedad
entera»58.

El Beato Josemaria defendio el
derecho de la Iglesia Catdlica a
ejercer la ensefianza —e igualmente
defendio el derecho del Estado—,
pero ni para ella ni para el Opus Dei
pidio privilegios o concesiones que
de algiin modo fueran mas alla de lo
que la justicia exige. Animo a los
padres de familia que lo deseaban a
asociarse para fundar escuelas, pero



nunca promovio escuelas
secundarias de caracter confesional,
aunque a veces esta opcion implicase
un claro perjuicio econémico. Entre
las instituciones universitarias que
también inspiro, tienen
juridicamente un cierto grado de
confesionalidad catolica solo
aquéllas situadas en paises cuya
legislacion no ofrecia otra
posibilidad. Tanto en un caso como
en otro, se trata de centros docentes
abiertos a estudiantes de todas las
creencias religiosas, y también a los
que no aceptan ninguna fe religiosa.
Su insistencia no estaba en el
problema de la confesionalidad, que
en cualquier caso respetaba, sino en
la exigencia ética de que el
ordenamiento juridico estatal no
suprima la existencia o la libre
actividad de auténticos «sujetos
sociales», como son la familia y los
diversos tipos de asociaciones. Es
una exigencia ligada
inseparablemente a una recta



concepcion del bien comun politico,
y que incide inmediata y
notablemente en la cualidad ética de
la convivencia.

Notas
47) Carta, 15-X-1948, n. 28.

48) Carta, 9-1-1959, n. 20. Cfr. Forja, n.
718.

49) Conversaciones, n. 66.
50) Carta, 9-I-1959, n. 22.

51) Cfr. Forja, n. 697.

52) Carta, 9-I-1959, n. 41.

53) Carta, 9-1-1932, n. 46.

54) Carta, 9-I-1932, n. 35.

55) Carta, 9-I-1959, nn. 40-41.
56) Carta, 2-X-1939, n. 8.

57) Conversaciones, n. 79.



58) Ibidem.

Angel Rodriguez Lufio

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/c-libertad-y-
participacion/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/c-libertad-y-participacion/
https://opusdei.org/es-es/article/c-libertad-y-participacion/
https://opusdei.org/es-es/article/c-libertad-y-participacion/

	c) Libertad y participación

