
opusdei.org

c) Libertad y
participación

Extracto del estudio "La
formación de la conciencia en
materia social y política según
las enseñanzas del Beato
Josemaría Escrivá", publicado
en Romana nº 24, enero-junio
de 1997

11/01/2010

La conexión entre el principio de
libertad y el de participación es sin
duda la idea más presente en las
reflexiones del Beato Josemaría
sobre materias sociales y políticas.



Sobre ella vuelve una y otra vez,
presentándola desde distintos puntos
de vista, y con propósitos diversos
según el contexto en el que en cada
ocasión se mueven sus reflexiones.
En todo caso, siempre parece tener
presente que la pasividad, la pereza,
el «dejar hacer», constituye una
tentación continuamente al acecho,
ya que el trabajo en favor del bien
común requiere empeño y sacrificio.
«Vuestro amor a todos los hombres
—escribía en 1948— os debe llevar a
afrontar los problemas temporales
con valentía, según vuestra
conciencia. No tengáis miedo al
sacrificio, ni a asumir cargas
pesadas. Ningún acontecimiento
humano puede seros indiferente,
antes al contrario todos deben ser
ocasión para hacer bien a las almas y
facilitarles el camino hacia Dios»47.
Y en otra ocasión, con el propósito de
ejemplificar la responsabilidad
apostólica con que deben ser
afrontadas las relaciones



naturalmente ligadas a la actividad
profesional y a la condición secular
de las personas a las que se dirigía
por escrito, especificaba: «No podéis
estar ausentes —sería una criminal
omisión—, de las asambleas,
congresos, exposiciones, reuniones
de científicos o de obreros, cursos de
estudio, de toda iniciativa, en una
palabra, científica, cultural, artística,
económica, deportiva, etc. A veces las
promoveréis vosotros mismos; la
mayor parte de las veces habrán sido
organizadas por otros y vosotros
acudiréis. Pero, en todo caso, os
esforzaréis por no asistir
pasivamente, sino que, sintiendo la
carga —amable carga— de vuestra
responsabilidad, procuraréis haceros
necesarios —por vuestro prestigio,
por vuestra iniciativa, por vuestro
empuje—, de forma que deis el tono
conveniente e infundáis el espíritu
cristiano en todas esas
organizaciones»48.



Esta presencia activa no era, en su
mente, un «apostolado de
penetración», aunque aceptaba
valientemente el riesgo de que
alguien lo entendiera así. Pero su
idea era bien diversa: «Espero que
llegue un momento en el que la frase
los católicos penetran en los
ambientes sociales se deje de decir, y
que todos se den cuenta de que es
una expresión clerical. En cualquier
caso, no se aplica para nada al
apostolado del Opus Dei. Los socios
de la Obra no tienen necesidad de
penetrar en las estructuras
temporales, por el simple hecho de
que son ciudadanos corrientes,
iguales a los demás, y por tanto ya
estaban allí. Si Dios llama al Opus Dei
a una persona que trabaja en una
fábrica, o en un hospital, o en el
parlamento, quiere decir que, en
adelante, esa persona estará decidida
a poner los medios para santificar,
con la gracia de Dios, esa profesión.
No es más que la toma de conciencia



de las exigencias radicales del
mensaje evangélico, con arreglo a la
vocación específica recibida»49.
Tampoco presupone la elaboración
desde arriba de especiales tácticas.
Los primeros cristianos —aclaraba
en 1959— no tenían particulares
programas sociales que cumplir,
«pero estaban penetrados de un
espíritu, de una concepción de la
vida y del mundo, que no podía dejar
de tener consecuencias en la
sociedad en que se movían»50.

El pensamiento del Fundador del
Opus Dei se desarrollaba en realidad
por caminos bien diferentes. Él
pensaba simplemente en el
ciudadano que cumple sus deberes
cívicos y ejercita sus derechos51, y
tanto en un caso como en el otro es
coherente con su concepción del
mundo, del hombre y del bien común
político, asociándose libremente con
quienes —cristianos o no—
comparten esas ideas y están



dispuestos a realizarlas. Por eso,
cuando hablaba de participación, no
quería referirse a los ciudadanos,
siempre pocos, que se dedican
profesionalmente a la política, ni
tampoco quería decir que convenía
dedicarse a ella, lo que no sería
bueno para los que carecen de las
aptitudes necesarias; «yo os hablo de
la participación que es propia de
todo ciudadano, que sea consciente
de sus obligaciones cívicas. Vosotros
os debéis sentir urgidos a actuar —
con libertad y responsabilidad
personales—, por todas y las mismas
razones nobles que mueven a
vuestros conciudadanos. Pero,
además, os sentís urgidos de modo
particular, por vuestro celo
apostólico y por el deseo de llevar a
cabo una labor de paz y de
comprensión en todas las actividades
humanas»52. En este sentido,
lamentaba que es frecuente «aun
entre católicos que parecen
responsables y piadosos, el error de



pensar que sólo están obligados a
cumplir sus deberes familiares y
religiosos, y apenas quieren oír
hablar de deberes cívicos. No se trata
de egoísmo: es sencillamente falta de
formación, porque nadie les ha dicho
nunca claramente que la virtud de la
piedad —parte de la virtud cardinal
de la justicia— y el sentido de la
solidaridad cristiana se concretan
también en este estar presentes, en
este conocer y contribuir a resolver
los problemas que interesan a toda la
comunidad»53.

Parte de esa conciencia ciudadana es
naturalmente la sensibilidad hacia el
valor representado por el Estado.
Recordaba la obligación de dar buen
ejemplo «también como ciudadanos.
Debéis poner empeño en cumplir
vuestros deberes y en ejercitar
vuestros derechos. Por eso, al
desarrollar la actividad apostólica,
observamos como ciudadanos
católicos las leyes civiles con el



mayor respeto y acatamiento, y
dentro del ámbito de esas leyes nos
esforzamos siempre por trabajar»54.
Quería evitar que el hecho de
dedicarse generosamente a
actividades sin fines de lucro, de
voluntariado, etc., pudiera llevar a
alguno a sentirse eximido de
respetar el marco legal con el que el
Estado regula esas actividades.
Consideraba deseable, en cambio,
procurar que ese marco legal fuese
cada vez más justo, al menos en el
sentido de que reconozca el interés
social y público —en la acepción
jurídicamente más rigurosa del
término— de las iniciativas de
promoción que surgen en el seno de
la sociedad.

En 1959 notaba a este propósito que
la creciente expansión del aparato
estatal —a la que entonces no todos
daban importancia— se debe en
buena parte «a la inhibición de los
ciudadanos, a su pasividad para



defender los derechos sagrados de la
persona humana. Esta inactividad,
que tiene su origen en la pereza
mental y en la voluntad inerte, se da
también en los ciudadanos católicos,
que no acaban de ser conscientes de
que hay otros pecados —y más
graves— que los que se cometen
contra el sexto precepto del
Decálogo». Frente a esta deformación
—todavía hoy frecuente—, insistía a
renglón seguido en la necesidad de
interesarse «en las actividades
sociales, que brotan de la misma
convivencia humana o que ejercen
en ella un influjo directo o indirecto:
debéis dar aire y alma a los colegios
profesionales, a las organizaciones
de padres de familia y de familias
numerosas, a los sindicatos, a la
prensa, a las asociaciones y
concursos artísticos, literarios,
deportivos, etc.». A la vez recordaba
que esa exigencia, de carácter
propiamente ético, ha de ser
mediada por el principio de la



libertad y responsabilidad
personales: «cada uno de vosotros
participará en esas actividades
públicas, de acuerdo con su propia
condición social y del modo más
adecuado a sus circunstancias
personales y, por supuesto, con
plenísima libertad, tanto en el caso
de que actúe individualmente, como
cuando lo haga en colaboración con
aquellos grupos de ciudadanos, con
quienes haya estimado oportuno
cooperar»55.

Bajo este punto de vista se ocupó en
varias ocasiones de la libertad de
enseñanza. Glosando las palabras de
Pío XI, pensaba que «es una gran
equivocación, fruto quizá de la
mentalidad deformada de algunos,
pretender que la enseñanza [...] sea
un derecho exclusivo del Estado:
primero, porque esto lesiona
gravemente el derecho de los padres
y de la Iglesia (cfr. Pío XI, Litt. enc.
Divini illius Magistri, 31-XII-1929); y



además, porque la enseñanza es un
sector, como muchos otros de la vida
social, en el que los ciudadanos
tienen derecho a ejercitar libremente
su actividad, si lo desean y con las
debidas garantías en orden al bien
común»56. Existe todavía hoy la idea
de que defender la libertad de
enseñanza es querer que exista un
doble sistema escolar: las escuelas
estatales, de pobres y para pobres, y
las escuelas privadas, de ricos y para
ricos. Con esta idea en la cabeza
muchos han desfilado alegremente
por las calles de las principales
ciudades de Europa. Pero, si se
reflexiona serenamente, no es difícil
entender que no existe ninguna
razón para que el Estado, con la
ingente cantidad de dinero público
que maneja, sólo sea capaz de hacer
escuelas pobres y para pobres —a no
ser que se diera por supuesto que el
dinero público debe ser
necesariamente mal administrado—,
a la vez que la experiencia enseña



que existen muchas escuelas no
estatales que tienen el enorme
interés social de ofrecer formación
académica o profesional a
estudiantes de baja condición
económica de modo casi gratuito. No
se puede excluir que en algún caso
aislado se puedan dar abusos, que el
Estado debe corregir siempre que el
bien común lo exija. Pero es siempre
un abuso que los padres que desean
una determinada educación para sus
hijos sean penalizados con la
obligación de pagar la enseñanza por
partida doble: primero a través de
los impuestos y, después, con las
tasas de matrícula que algunas
instituciones escolares necesitan
cobrar para poder seguir ejerciendo
una actividad que, como se ha dicho
antes, tiene un evidente interés
público.

El estudio de los textos del Beato
Josemaría muestra que veía en este
problema ante todo una importante



cuestión de libertad y de justicia. «La
libertad de enseñanza no es sino un
aspecto de la libertad en general.
Considero la libertad personal
necesaria para todos y en todo lo
moralmente lícito. Libertad de
enseñanza, por tanto, en todos los
niveles y para todas las personas. Es
decir, que toda persona o asociación
capacitada, tenga la posibilidad de
fundar centros de enseñanza en
igualdad de condiciones y sin trabas
innecesarias. La función del Estado
depende de la situación social: es
distinta en Alemania o en Inglaterra,
en Japón o en Estados Unidos, por
citar países con estructuras
educacionales muy diversas. El
Estado tiene evidentes funciones de
promoción, de control, de vigilancia.
Y eso exige igualdad de
oportunidades entre la iniciativa
privada y la del Estado: vigilar no es
poner obstáculos, ni impedir o
coartar la libertad»57. Y
descendiendo a detalles más



concretos, relativos a la enseñanza
universitaria, añadía: «Algunas
manifestaciones, para la efectiva
realización de esta autonomía,
pueden ser: libertad de elección del
profesorado y de los
administradores; libertad para
establecer los planes de estudio;
posibilidad de formar su patrimonio
y de administrarlo. En una palabra,
todas las condiciones necesarias para
que la Universidad goce de vida
propia. Teniendo esta vida propia,
sabrá darla, en bien de la sociedad
entera»58.

El Beato Josemaría defendió el
derecho de la Iglesia Católica a
ejercer la enseñanza —e igualmente
defendió el derecho del Estado—,
pero ni para ella ni para el Opus Dei
pidió privilegios o concesiones que
de algún modo fueran más allá de lo
que la justicia exige. Animó a los
padres de familia que lo deseaban a
asociarse para fundar escuelas, pero



nunca promovió escuelas
secundarias de carácter confesional,
aunque a veces esta opción implicase
un claro perjuicio económico. Entre
las instituciones universitarias que
también inspiró, tienen
jurídicamente un cierto grado de
confesionalidad católica sólo
aquéllas situadas en países cuya
legislación no ofrecía otra
posibilidad. Tanto en un caso como
en otro, se trata de centros docentes
abiertos a estudiantes de todas las
creencias religiosas, y también a los
que no aceptan ninguna fe religiosa.
Su insistencia no estaba en el
problema de la confesionalidad, que
en cualquier caso respetaba, sino en
la exigencia ética de que el
ordenamiento jurídico estatal no
suprima la existencia o la libre
actividad de auténticos «sujetos
sociales», como son la familia y los
diversos tipos de asociaciones. Es
una exigencia ligada
inseparablemente a una recta



concepción del bien común político,
y que incide inmediata y
notablemente en la cualidad ética de
la convivencia.

Notas

47) Carta, 15-X-1948, n. 28.

48) Carta, 9-I-1959, n. 20. Cfr. Forja, n.
718.

49) Conversaciones, n. 66.

50) Carta, 9-I-1959, n. 22.

51) Cfr. Forja, n. 697.

52) Carta, 9-I-1959, n. 41.

53) Carta, 9-I-1932, n. 46.

54) Carta, 9-I-1932, n. 35.

55) Carta, 9-I-1959, nn. 40-41.

56) Carta, 2-X-1939, n. 8.

57) Conversaciones, n. 79.



58) Ibidem.

Angel Rodríguez Luño

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/c-libertad-y-
participacion/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/c-libertad-y-participacion/
https://opusdei.org/es-es/article/c-libertad-y-participacion/
https://opusdei.org/es-es/article/c-libertad-y-participacion/

	c) Libertad y participación

