
opusdei.org

c)
Complementariedad
entre testimonio y
palabra

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

08/12/2011

Entre palabra y testimonio hay, en
efecto, nexos profundos: son, en
verdad, dos realidades inseparables,



siempre y con acentos singulares en
el apostolado secular.

Si toda palabra que plantea a los
demás horizontes que comprometen
a fondo la existencia -y tal es el caso
del anuncio evangélico- resulta
avalorada por el testimonio, por el
compromiso personal de aquel que la
pronuncia, ello tiene especial
relevancia en el caso del cristiano
corriente, que actúa -ya lo hemos
dicho- sin mandatos ni
representaciones oficiales, sin más
autoridad, por así decir, que la que
pueda prestarle su propio vivir. En
él, la palabra no solo connota el
testimonio, sino que lo presupone de
una forma que cabe calificar incluso
de constitutiva.

El Beato Josemaría lo recordó con
frecuencia, retrotrayéndose, para
buscar el fundamento de esa
realidad, al actuar del mismo Cristo.
Así lo hacía, por ejemplo, en 1968, al



responder a un periodista. La
caridad, explicaba, impulsa al
cristiano a vivir todas las virtudes -la
justicia, la solidaridad, la alegría, la
amistad, etc.-, ya que sin ellas es
imposible amar con obras; „se ve
enseguida -continuaba- que la
práctica de estas virtudes lleva al
apostolado. Es más: es ya apostolado.
Porque, al procurar vivir así en
medio del trabajo diario, la conducta
cristiana se hace buen ejemplo,
testimonio, ayuda concreta y eficaz;
se aprende a seguir las huellas de
Cristo que coepit facere et docere
(Hch 1,1), que empezó a hacer y a
enseñar, uniendo al ejemplo la
palabra“ (184). Primero hacer, luego
enseñar. Así actuó Cristo, que antes
de hablarnos de amor, nos amó con
obras, haciéndose hombre,
trabajando largos años en Nazaret,
entregándose con una disponibilidad
absoluta. Y así debe obrar el
cristiano, viviendo de amor y
manifestando ese amor en sus



acciones: solo entonces, refrendada
por el ejemplo, su palabra será
plenamente fecunda.

Pero si la palabra, para ser eficaz,
presupone el testimonio, este, a su
vez, se ordena a la palabra, ya que la
raíz de la vida del cristiano
trasciende al cristiano mismo y a lo
que sus obras pueden dar a conocer.
Esa raíz no es, en efecto, otra cosa
que el amor de Dios, y la verdad
infinita de Dios y de su amor son
realidades insondables, que solo la
palabra cristiana -en cuanto eco de la
palabra pronunciada por Cristo
mismo- puede de algún modo
desvelar. Por eso el Beato Josemaría,
subrayando la centralidad del
ejemplo en el apostolado cristiano, y
singularmente en el del seglar o
cristiano corriente, insiste a la vez en
que el testimonio no puede ser
mudo: debe abrirse a la palabra,
ordenarse a ella. „Llenar de luz el
mundo, ser sal y luz (cfr. Mt 5,13-14):



así ha descrito el Señor la misión de
sus discípulos. Llevar hasta los
últimos confines de la tierra la buena
nueva del amor de Dios. A eso
debemos dedicar nuestras vidas, de
una manera o de otra, todos los
cristianos (...). Cada uno de vosotros
ha de ser no solo apóstol, sino apóstol
de apóstoles, que arrastre a otros,
que mueva a los demás para que
también ellos den a conocer a
Jesucristo“ (185).

„Si admitieras la tentación de
preguntarte, ¿quién me manda a mí
meterme en esto?, habría de
contestarte: te lo manda -te lo pide- el
mismo Cristo. ‘La mies es mucha, y
los obreros son pocos; rogad, pues, al
dueño de la mies que envíe operarios
a su mies’ (Mt 9,37-38). No concluyas
cómodamente: yo para esto no sirvo,
para esto ya hay otros; esas tareas me
resultan extrañas. No, para esto, no
hay otros; si tú pudieras decir eso,
todos podrían decir lo mismo. El



ruego de Cristo se dirige a todos y a
cada uno de los cristianos (...). O
producimos frutos de apostolado, o
nuestra fe será estéril“. „Además -
prosigue, llegando al punto que aquí
más interesa-, ¿quién ha dispuesto
que para hablar de Cristo, para
difundir su doctrina, sea preciso
hacer cosas raras, extrañas? Vive tu
vida ordinaria, trabaja donde estás,
procurando cumplir los deberes de
tu estado, acabar bien la labor de tu
profesión o de tu oficio, creciéndote,
mejorando cada jornada. Sé leal,
comprensivo con los demás y
exigente contigo mismo. Sé
mortificado y alegre. Ese será tu
apostolado. Y, sin que tú encuentres
motivos, por tu pobre miseria, los
que te rodean vendrán a ti, y con una
conversación natural, sencilla -a la
salida del trabajo, en una reunión de
familia, en el autobús, en un paseo,
en cualquier parte-, charlaréis de
inquietudes que están en el alma de
todos, aunque a veces algunos no



quieran darse cuenta: las irán
entendiendo más, cuando comiencen
a buscar de verdad a Dios“ (186).

Con la coherencia de su vida y con
palabras naturales y sencillas,
partiendo de su trabajo y en medio
de él, el cristiano -todo cristiano-
podrá y deberá ser levadura que
hace fermentar la masa (187); brasa
encendida que caldea los caminos de
la tierra con el fuego divino que lleva
en el corazón (188); piedra caída en
el lago, que da origen a un círculo, y
este a otro y a otro, llevando así hasta
los confines de la tierra el nombre de
Cristo (189). Y eso no como resultado
de actitudes sobreañadidas, sino
como consecuencia de un desarrollo
de la fe, de la esperanza y de la
caridad que informa el existir diario.
„Para el cristiano, el apostolado
resulta connatural: no es algo
añadido, yuxtapuesto, externo a su
actividad a su ocupación profesional.
¡Lo he dicho sin cesar, desde que el



Señor dispuso que surgiera el Opus
Dei! Se trata de santificar el trabajo
ordinario, de santificarse en esa
tarea y de santificar a los demás con
el ejercicio de la propia profesión,
cada uno en su propio estado“ (190).

En conformidad con ese
planteamiento, el Fundador de la
Obra no hablaba tanto de hacer
apostolado , cuanto de ser apóstoles .
Porque, y es importante insistir en
ello, de lo que se trata no es de
dedicar unas horas al apostolado
como si este fuera una tarea
sectorial, ni de desempeñar una
actividad apostólica con la
mentalidad de quien cumple un
horario, sino de algo radicalmente
diverso: de vivir la profesión, y el
conjunto del existir, con conciencia
de la propia y personal misión
cristiana. Para el cristiano, el
apostolado -la entrega a los demás, la
preocupación por darles a conocer a
Cristo y atraerlo hacia Él- no es una



mera función, sino más bien una
intención, una orientación
permanente del alma, de la que
brotará una también permanente
dedicación personal, que no tiene
por qué tener manifestaciones
externas singulares o llamativas,
pero que impregnará de hecho toda
la vida. Si la caridad, en la vertiente
que lleva hacia Dios, hace del trabajo
vida contemplativa; en la vertiente
que lleva hacia los hombres, hace de
ese mismo trabajo entrega, amor,
servicio y, en consecuencia, vida
apostólica.

Quiza por eso nada mejor para
cerrar este apartado que un párrafo,
paralelo a otros ya citados, en el que
el Beato Josemaría pone de relieve
ese punto central de su mensaje que
es la unidad de vida, subrayando
precisamente la interpenetración de
las tres dimensiones que acabamos
de mencionar: contemplación,
apostolado, secularidad. „El doble



aspecto de nuestro fin -ascético y
apostólico- está tan intrínseca y
armonicamente unido y
compenetrado con el carácter secular
del Opus Dei, que da origen a una
unidad de vida sencilla y fuerte -
unidad de vida ascética, apostólica y
profesional-, y hace que nuestra
existencia entera sea oración,
sacrificio y servicio, con un trato
filial con la Trinidad Beatísima: con
el Padre, con el Espíritu Santo, con
Jesucristo, perfectus Deus, perfectus
homo “ (191).

Notas

184 Conversaciones , n. 62; otras
referencias al „empezar a hacer y a
enseñar“ de Cristo en Camino , n.
342; Es Cri-sto que pasa, nn. 21 y 182;
de Dios, nn. 115 y 163.

185 Es Cristo que pasa , n. 147; sobre
la importancia básica del testimonio
y su conexión con la palabra que



descubre horizontes sobrenaturales,
ver también Estatutos , nn. 113-114.

186 Amigos de Dios , nn. 272-273.

187 Cfr. Amigos de Dios , nn. 257-258.

188 Cfr. Camino , n. 1 ( 
Consideraciones espirituales , p. 5).

189 Camino , n. 831 ( Consideraciones
espirituales , p. 78).

190 Es Cristo que pasa , n. 122.

191 Carta 14-II-19-50, n. 5; ver
también los densos párrafos que se
dedican a la unidad de vida en 
Estatutos , nn. 79, & 1 y 80, & 2. Un
comentario teológico en I. DE
CELAYA, Unidad de vida y plenitud
cristiana , en F. OCÁRIZ e I. DE
CELAYA, Vivir como hijos de Dios.
Estudios sobre el Beato Josemaría
Escrivá , Pamplona 1993, pp. 93-128

Jose Luis Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/c-
complementariedad-entre-testimonio-y-

palabra/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/c-complementariedad-entre-testimonio-y-palabra/
https://opusdei.org/es-es/article/c-complementariedad-entre-testimonio-y-palabra/
https://opusdei.org/es-es/article/c-complementariedad-entre-testimonio-y-palabra/
https://opusdei.org/es-es/article/c-complementariedad-entre-testimonio-y-palabra/

	c) Complementariedad entre testimonio y palabra

