
opusdei.org

Buscando a Dios en
el trabajo ordinario

Testimonio de Cardenal Albino
Luciani, Patriarca de Venecia
Capitulo de “Así le vieron”, libro
que recoge testimonios sobre el
Fundador del Opus Dei

28/10/2008

En 1941, al español Víctor García Hoz
le dijo el sacerdote después de
confesarse: «Dios le llama por los
caminos de la contemplación». Se
quedó desconcertado. Siempre había
oído que la «contemplación» era
asunto de los santos destinados a la



vida mística, y que solamente la
lograban unos pocos elegidos, gente
que, por lo demás, se apartaba del
mundo. «En cambio, yo escribe
García Hoz–, en aquellos años ya
estaba casado, tenía dos o tres hijos y
la esperanza –confirmada después–
de tener más, y trabajaba para sacar
adelante a mi familia.»

¿Quién era aquel confesor
revolucionario, que se saltaba a cuer
po limpio las barreras tradicionales,
proponiendo metas místicas incluso
a los casados? Era Josemaría Escrivá
de Balaguer, sacerdote español,
fallecido en Roma en 1975,a los
setenta y tres años. Es conocido,
sobre todo, por ser el fundador del
Opus Dei, asociación extendida por
todo el mundo, de la que los
periódicos se ocupan con frecuencia,
pero con muchas imprecisiones. Lo
que en realidad son y hacen los
socios del Opus Dei lo ha dicho su
mismo fundador:



«Somos -declaraba en 1967– un
pequeño tanto por ciento de
sacerdotes, que antes han ejercido
una profesión o un oficio laical; un
gran número de sacerdotes seculares
de muchas diócesis del mundo; una
gran muchedumbre formada por
hombres y por mujeres - de diversas
naciones, de diversas lenguas, de
diversas razas - que viven de su
trabajo profesional, casados la mayor
parte, solteros muchos otros, que
participan con sus conciudadanos en
la grave tarea de hacer más humana
y más justa la sociedad temporal; en
la noble lid de los afanes diarios, con
personal responsabilidad, expe‐
rimentando con los demás hombres,
codo con codo, éxitos y fracasos,
tratando de cumplir sus deberes y de
ejercitar sus derechos sociales y
cívicos. Y todo con naturalidad, como
cualquier cristiano consciente, sin
mentalidad de selectos, fundidos en
la masa de sus colegas, mientras
procuran detectar los brillos divinos



que reverberan en las realidades
más vulgares».

Con palabras más sencillas, las
«realidades vulgares» son el trabajo
que nos corresponde hacer todos los
días; los «brillos divinos que
reverberan» son la vida santa que
hemos de llevar. Escrivá de Balaguer,
con el Evangelio, ha dicho
constantemente: Cristo no quiere de
nosotros solamente un poco de
bondad, sino mucha bondad. Pero
quiere que lo consigamos no a través
de acciones extraordinarias, sino con
acciones comunes; lo que no debe ser
común es el modo de realizar esas
acciones. En mitad de la calle, en la
oficina, en la fábrica, nos hacemos
santos, pero con la condición de
cumplir el propio deber con
competencia, por amor de Dios y
alegremente, de modo que el trabajo
diario no sea la «tragedia diaria»,
sino la «sonrisa diaria».



Cosas semejantes había enseñado
San Francisco de Sales, hacía más de
trescientos años. Desde el púlpito, un
predicador había condenado al fuego
públicamente el libro en el que el
santo explicaba que, con ciertas
condiciones, el baile podía ser lícito,
y que incluso contenía un capítulo
entero dedicado a la «honestidad del
lecho conyugal». Sin embargo, en
algunos aspectos, Escrivá supera a
Francisco de Sales. También éste
proponía la santidad para todos, pero
parece que enseña solamente una
«espiritualidad de los laicos»,
mientras que Escrivá ofrece una
«espiritualidad laical». Es decir,
Francisco sugiere casi siempre a los
laicos los mismos medios utilizados
por los religiosos, con las oportunas
adaptaciones. Escrivá es más radical:
habla incluso de «materializar» - en
el buen sentido - la santificación.
Para él, lo que debe transformarse en
oración y santidad es el trabajo
material mismo.



El legendario barón de Múnchausen
contaba la fábula de una liebre
«monstruosa», dos grupos de patas:
cuatro debajo de la tripa y cuatro
sobre el lomo. Perseguida por los
perros y sintiéndose casi alcanzada,
se daba la vuelta y seguía corriendo
con las patas de refresco. Para el
fundador del Opus Dei, es un
«monstruo» la vida de los cristianos
que pretendiesen tener dos grupos
de acciones:

Uno hecho de oraciones, para Dios;
otro hecho de trabajo, diversiones y
vida familiar, para sí mismos. No –
dice Escrivá–, la vida es única y hay
que santificarla en su conjunto. Por
eso se habla de espiritualidad
«materializada».

Y habla también de un justo y
necesario «anticlericalismo», en el
sentido de que los laicos no deben
robar métodos y funciones a los
curas y a los frailes, ni viceversa.



Creo que heredó este «an‐
ticlericalismo» de sus progenitores, y
especialmente de su padre, un
caballero sin tacha, trabajador
infatigable, cristiano convencido,
enamoradísimo de su mujer y
siempre sonriente. «Lo recuerdo
siempre sereno escribió su hijo; a él
le debo la vocación...: por eso soy
"paternalista".» Otra pincelada
«anticlerical» le viene pro
bablemente de las investigaciones
hechas para su tesis doctoral en
derecho canónico, en el monasterio
de las monjas cistercienses de Las
Huelgas, cerca de Burgos. Allí, la
abadesa había sido al mismo tiempo
señora, superiora, prelado,
gobernadora temporal del
monasterio, del hospital, de los
conventos, de las iglesias y de las
villas dependientes, con jurisdicción
y poderes reales y «quasi» epis‐
copales. Otro «monstruo», a causa de
los múltiples oficios contrapuestos y
superpuestos. Amasados así, estos



trabajos no reunían condiciones para
ser como pretendía Escrivá–, trabajos
de Dios. Porque el trabajo decía–,
¿cómo puede ser «de Dios» si está
mal hecho con prisas y sin
competencia? ¿Cómo puede ser santo
un albañil, un arquitecto, un médico,
un profesor, si no es también, en la
medida de sus posibilidades un buen
albañil, un buen arquitecto, un buen
médico o un buen profesor?. En la
misma línea, había escrito Gilson en
1949: «Nos dicen que ha sido la fe la
que ha construido las catedrales en
la Edad Media; de acuerdo... pero
también la geometría». Fe y
geometría, fe y trabajo realizado con
competencia. Para Escrivá van del
brazo; son las dos alas de la santidad.

Francisco de Sales confió su teoría a
los libros. Escrivá hizo lo mismo,
utilizando retales de tiempo. Si se le
ocurría una idea o una frase
significativa, quizá mientras
continuaba la conversación sacaba



del bolsillo la agenda y escribía
rápidamente una palabra. Media
línea, que más tarde usaba para un
libro. A propagar su gran empresa de
espiritualidad dedicó una actividad
intensísima, aparte de sus
divulgadísimos libros, y organizó la
asociación del Opus Dei. «Dad un
clavo a un aragonés dice el refrán–y
lo clavará con su cabeza.» Pues bien,
«yo soy aragonés -escribió- y
necesitamos ser tozudos». No perdía
ni un minuto. Al principio, en
España, durante y después de la
guerra civil, pasaba de las clases a los
universitarios, a hacer la comida, a
fregar suelos, a hacer las camas y a
atender a los enfermos. «Tengo en mi
conciencia –y lo digo con orgullo
miles de horas dedicadas a confesar
niños en los barrios pobres de
Madrid. Venían con los mocos hasta
la boca. Era necesario empezar por
limpiarles la nariz, para limpiar
después aquellas pobres almas.» Así
ha escrito, demostrando que vivía de



verdad «la sonrisa diaria». Y
también: «Me iba a dormir muerto
de cansancio. Cuando me levantaba
por las mañanas, todavía cansado,
me decía: Josemaria, antes de comer
te echarás un sueñecito". En cambio,
apenas salía a la calle, contemplando
el panorama de los trabajos que me
esperaban en aquella jornada,
añadía: 'Josemaría, te has vuelto a
engañar"" 

Sin embargo, su gran trabajo fue
fundar y desarrollar el Opus Dei. El
nombre llegó por casualidad. «Esto
es una obra de Dios», le dijo uno. «He
aquí el nombre exacto, pensó: la obra
no es mía, sino de Dios. Opus Dei.»
Vio crecer ante sus ojos esta obra
hasta extenderse a todos los
continentes: comenzó entonces el
trabajo de sus viajes
intercontinentales para las nuevas
fundaciones y para dar conferencias.
La extensión, el número y la calidad
de los socios del Opus Dei ha hecho



pensar en no se sabe qué intenciones
de poder y de férrea obediencia de
gregarios. La verdad es lo contrario,
sólo existe el deseo de hacer santos,
pero con alegría, con espíritu de
servicio y de gran libertad.

«Somos ecuménicos, Padre Santo,
pero no hemos aprendido el
ecumenismo de Vuestra Santidad», se
atrevió a decir un día Escrivá al Papa
Juan XXIII. Este sonrió: sabía que,
desde 1950, el Opus Dei tenía
permiso de Pío XII para recibir como
cooperadores a los no católicos y a
los no cristianos.

Escrivá fumaba cuando era
estudiante. Cuando entró en el semi‐
nario, regaló las pipas y el tabaco al
portero y no volvió a fumar. Pero el
día en que fueron ordenados los tres
primeros sacerdotes del Opus Dei,
dijo: «Yo no fumo, vosotros tres
tampoco: Don Alvaro, es necesario
que empieces a fumar tú...; deseo



que los demás no se sientan
obligados, y que fumen, si les gusta».
Ocurre a veces que un socio, a quien
el Opus Dei solamente ayuda a tomar
responsablemente decisiones libres,
también en política, ostenta un cargo
importante. Eso es asunto suyo, no
del Opus Dei. Cuando en 1957, una
alta personalidad felicitó a Escrivá
porque un socio había sido
nombrado ministro en España
recibió esta respuesta, más bien seca:
«¿Qué me importa que sea ministro o
barrendero? Lo que importa es que
se santifique con su trabajo». En esta
respuesta está todo el pensamiento
de Escrivá y el espíritu del Opus Dei:
que uno se santifique con su trabajo,
aunque sea de ministro, si tiene ese
puesto: que sea santo de verdad. Lo
demás importa poco.

Articulo publicado en IL
GAZZETTINO

Venecia, 21–VII–78



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/buscando-a-
dios-en-el-trabajo-ordinario/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/buscando-a-dios-en-el-trabajo-ordinario/
https://opusdei.org/es-es/article/buscando-a-dios-en-el-trabajo-ordinario/
https://opusdei.org/es-es/article/buscando-a-dios-en-el-trabajo-ordinario/

	Buscando a Dios en el trabajo ordinario

