
opusdei.org

Bibliografía del
mensaje para el Año
Sacerdotal

Colección de textos
mencionados en la bibliografía
que se sugiere en el mensaje del
Prelado para el Año Sacerdotal.
Incluye links a documentos más
extensos.

08/06/2009

SURCO (n. 499)

Afirmas que vas comprendiendo
poco a poco lo que quiere decir
“alma sacerdotal”... No te enfades si



te respondo que los hechos
demuestran que lo entiendes sólo en
teoría. —Cada jornada te pasa lo
mismo: al anochecer, en el examen,
todo son deseos y propósitos; por la
mañana y por la tarde, en el trabajo,
todo son pegas y excusas.

¿Así vives el “sacerdocio santo, para
ofrecer víctimas espirituales,
agradables a Dios por Jesucristo”?

FORJA (n. 369)

Si actúas —vives y trabajas— cara a
Dios, por razones de amor y de
servicio, con alma sacerdotal,
aunque no seas sacerdote, toda tu
acción cobra un genuino sentido
sobrenatural, que mantiene unida tu
vida entera a la fuente de todas las
gracias.

ES CRISTO QUE PASA (n. 79)

Nuestro Padre Dios nos ha dado, con
el Orden sacerdotal, la posibilidad de



que algunos fieles, en virtud de una
nueva e inefable infusión del Espíritu
Santo, reciban un carácter indeleble
en el alma, que los configura con
Cristo Sacerdote, para actuar en
nombre de Jesucristo, Cabeza de su
Cuerpo Místico. Con este sacerdocio
ministerial, que difiere del
sacerdocio común de todos los fieles
esencialmente y no con diferencia de
grado, los ministros sagrados pueden
consagrar el Cuerpo y la Sangre de
Cristo, ofrecer a Dios el Santo
Sacrificio, perdonar los pecados en la
confesión sacramental, y ejercitar el
ministerio de adoctrinar a las gentes,
in iis quæ sunt ad Deum, en todo y
sólo lo que se refiere a Dios.

Por eso el sacerdote debe ser
exclusivamente un hombre de Dios,
rechazando el pensamiento de
querer brillar en los campos en los
que los demás cristianos no
necesitan de él. El sacerdote no es un
psicólogo, ni un sociólogo, ni un



antropólogo: es otro Cristo, Cristo
mismo, para atender a las almas de
sus hermanos. Sería triste que el
sacerdote, basándose en una ciencia
humana —que, si se dedica a su tarea
sacerdotal, cultivará sólo a nivel de
aficionado y aprendiz—, se creyera
facultado sin más para pontificar en
teología dogmática o moral. Lo único
que haría es demostrar su doble
ignorancia —en la ciencia humana y
en la ciencia teológica—, aunque un
aire superficial de sabio consiguiese
engañar a algunos lectores u oyentes
indefensos.

Es un hecho público que algunos
eclesiásticos parecen hoy dispuestos
a fabricar una nueva Iglesia,
traicionando a Cristo, cambiando los
fines espirituales —la salvación de
las almas, una por una— por fines
temporales. Si no resisten a esa
tentación, dejarán de cumplir su
sagrado ministerio, perderán la
confianza y el respeto del pueblo y



producirán una tremenda
destrucción dentro de la Iglesia,
entrometiéndose además,
indebidamente, en la libertad
política de los cristianos y de los
demás hombres, con la consiguiente
confusión —se hacen ellos mismos
peligrosos— en la convivencia civil.
El Orden Sagrado es el sacramento
del servicio sobrenatural a los
hermanos en la fe; algunos parecen
querer convertirlo en el instrumento
terreno de un nuevo despotismo.

SACERDOTE PARA LA ETERNIDAD
San Josemaría Escrivá. 13-IV-73

Días atrás, al celebrar la Santa Misa
me detuve un breve momento, para
considerar las palabras de un salmo
que la liturgia ponía en la antífona
de la Comunión: el Señor es mi
pastor, nada podrá faltarme (Ps XXII,
1; Antífona de la Comunión, en la
Misa del Sábado de la cuarta semana
de Cuaresma). Esa invocación me



trajo a la memoria los versículos de
otro salmo, que se recitaba en la
ceremonia de la Primera Tonsura: el
Señor es la parte de mi heredad (Ps
XV, 5). El mismo Cristo se pone en
manos de los sacerdotes, que se
hacen así dispensadores de los
misterios -de las maravillas- del
Señor (1 Cor IV, 1).

En el verano próximo recibirán las
Sagradas Ordenes medio centenar de
miembros del Opus Dei. Desde 1944
se suceden, como una realidad de
gracia y de servicio a la Iglesia, estas
promociones sacerdotales de unos
pocos miembros de la Obra. A pesar
de eso, cada año hay gentes que se
extrañan. ¿Cómo es posible, se
preguntan, que treinta, cuarenta,
cincuenta hombres con una vida
llena de afirmaciones y de promesas,
estén dispuestos a hacerse
sacerdotes? Quisiera exponer hoy
algunas consideraciones, aun
corriendo el riesgo de aumentar en



esas personas los motivos de
perplejidad.

El santo Sacramento del Orden
Sacerdotal será administrado a este
grupo de miembros de la Obra, que
cuentan con una valiosa experiencia
-de mucho tiempo tal vez- como
médicos, abogados, ingenieros,
arquitectos, o de otras diversísimas
actividades profesionales. Son
hombres que, como fruto de su
trabajo, estarían capacitados para
aspirar a puestos más o menos
relevantes en su esfera social.

Se ordenarán, para servir. No para
mandar, no para brillar, sino para
entregarse, en un silencio incesante y
divino, al servicio de todas las almas.
Cuando sean sacerdotes, no se
dejarán arrastrar por la tentación de
imitar las ocupaciones y el trabajo de
los seglares, aunque se trata de
tareas que conocen bien, porque las
han realizado hasta ahora y eso les



ha confirmado en una mentalidad
laical que no perderán nunca.

Su competencia en diversas ramas
del saber humano -de la historia, de
las ciencias naturales, de la
psicología, del derecho, de la
sociología-, aunque necesariamente
forme parte de esa mentalidad laical,
no les llevará a querer presentarse
como sacerdotes-psicólogos,
sacerdotes-biólogos o sacerdotes-
sociólogos: han recibido el
Sacramento del Orden para ser, nada
más y nada menos, sacerdotes-
sacerdotes sacerdotes cien por cien.

Probablemente, de tantas cuestiones
temporales y humanas entienden
más que bastantes seglares. Pero,
desde que son clérigos, silencian con
alegría esa competencia, para seguir
fortaleciéndose con continua
oración, para hablar sólo de Dios,
para predicar el Evangelio y
administrar los Sacramentos. Esa es,



si cabe expresarse así, su nueva
labor profesional, a la que dedican
todas las horas del día, que siempre
resultarán pocas: porque es preciso
estudiar constantemente la ciencia
de Dios, orientar espiritualmente a
tantas almas, oír muchas
confesiones, predicar
incansablemente y rezar mucho,
mucho, con el corazón siempre
puesto en el Sagrario, donde está
realmente presente El que nos ha
escogido para ser suyos, en una
maravillosa entrega llena de gozo,
aunque vengan contradicciones, que
a ninguna criatura faltan.

Todas esas consideraciones pueden
aumentar, como os decía, los motivos
de extrañeza. Algunos continuarán
quizá preguntándose: ¿por qué esa
renuncia a tantas cosas buenas y
limpias de la tierra, a tener una
ocupación profesional más o menos
brillante, a influir cristianamente
con su ejemplo en la sociedad desde



el ámbito de la cultura profana, de la
enseñanza, de la economía, de
cualquier otra actividad ciudadana?
Otros recordarán cómo hoy, en no
pocos sitios, serpea una notable
desorientación sobre la figura del
sacerdote; se charlotea de que es
preciso buscar su identidad y se pone
en duda el significado que, en las
circunstancias actuales, reúne ese
darse a Dios en el sacerdocio.
Finalmente, también podrá
sorprender que, en una época en la
que escasean las vocaciones
sacerdotales, surjan entre cristianos
que ya habían resuelto -gracias a una
labor personal exigente- los
problemas de colocación y trabajo en
el mundo.

Comprendo esa extrañeza, pero no
sería sincero si asegurara que la
comparto. Estos hombres que,
libremente, porque les da la gana -y
es ésta una razón bien sobrenatural-
abrazan el sacerdocio, saben que no



hacen ninguna renuncia, en el
sentido en el que ordinariamente se
emplea esta palabra. Ya se dedicaban
-por su vocación al Opus Dei- al
servicio de la Iglesia y de todas las
almas, con una vocación plena,
divina, que les llevaba a santificar el
trabajo ordinario, a santificarse en
ese trabajo y a procurar, con ocasión
de esa tarea profesional, la
santificación de los demás.

Como todos los cristianos, los
miembros del Opus Dei, sacerdotes o
seglares, cristianos corrientes
siempre, se incluyen entre los
destinatarios de estas palabras de
San Pedro: vosotros sois el linaje
escogido, una clase de sacerdotes
reyes, gente santa, pueblo de
conquista, para publicar las
grandezas de aquel que os sacó de las
tinieblas a su luz admirable. Vosotros
que antes no erais pueblo, y ahora
sois el pueblo de Dios; que no habíais



alcanzado misericordia, y ahora la
habéis alcanzado (1 Pet II, 9-10).

Una y la misma es la condición de
fieles cristianos, en los sacerdotes y
en los seglares, porque Dios Nuestro
Señor nos ha llamado a todos a la
plenitud de la caridad, a la santidad:
bendito sea el Dios y Padre de
Nuestro Señor Jesucristo, que nos ha
colmado en Cristo de toda suerte de
bendiciones espirituales del Cielo; así
como por El mismo nos escogió antes
de la creación del mundo, para ser
santos y sin mácula en su presencia
por la caridad (Eph I, 3-4).

No hay santidad de segunda
categoría: o existe una lucha
constante por estar en gracia de Dios
y ser conformes a Cristo, nuestro
Modelo, o desertamos de esas
batallas divinas.A todos invita el
Señor, para que cada uno se
santifique en su propio estado. En el
Opus Dei esta pasión por la santidad -



a pesar de los errores y miserias
individuales- no encuentra
diferencia en el hecho de ser
sacerdote o seglar; y, por lo demás,
los sacerdotes son sólo una
pequeñísima parte, comparados con
el total de los miembros.

No se trata por tanto de renuncia
alguna, si se mira con ojos de fe,
cuando se llega al sacerdocio; y llegar
al sacerdocio no supone tampoco un
coronamiento de la vocación al Opus
Dei. La santidad no depende del
estado -soltero, casado, viudo,
sacerdote-, sino de la personal
correspondencia a la gracia, que a
todos se nos concede, para aprender
a alejar de nosotros las obras de las
tinieblas y para revestirnos de las
armas de la luz: de la serenidad, de la
paz, del servicio sacrificado y alegre
a la humanidad entera (Cfr. Rom XIII,
12).



El sacerdocio lleva a servir a Dios en
un estado que no es, en sí, ni mejor,
ni peor que otros: es distinto. Pero la
vocación de sacerdote aparece
revestida de una dignidad y de una
grandeza que nada en la tierra
supera. Santa Catalina de Siena pone
en boca de Jesucristo estas palabras:
no quiero que mengüe la reverencia
que se debe profesar a los sacerdotes,
porque la reverencia y el respeto que
se les manifiesta, no se dirige a ellos,
sino a Mí, en virtud de la Sangre que
yo les he dado para que la
administren. Si no fuera por esto,
deberíais dedicarles la misma
reverencia que a los seglares, y no
más... No se les ha de ofender:
ofendiéndolos, se me ofende a Mí, y
no a ellos. Por eso lo he prohibido, y
he dispuesto que no admito que sean
tocados mis Cristos (Santa Catalina
de Siena, El Dialogo cap. 116; Cfr. Ps
CIV, 15).



Algunos se afanan por buscar, como
dicen, la identidad del sacerdote.
¡Qué claras resultan esas palabras de
la Santa de Siena! ¿Cuál es la
identidad del sacerdote? La de Cristo.
Todos los cristianos podemos y
debemos ser no ya alter Christus sino
ipse Christus otros Cristos, ¡el mismo
Cristo! Pero en el sacerdote esto se da
inmediatamente, de forma
sacramental.

Para realizar una obra tan grande -la
de la Redención-, Cristo está siempre
presente en la Iglesia,
principalmente en las acciones
litúrgicas. Está presente en el
Sacrificio de la Misa, tanto en la
persona del Ministro -"ofreciéndose
ahora por ministerio de los
sacerdotes el mismo que se ofreció a
sí mismo en la Cruz"- como sobre
todo bajo las especies eucarísticas
(Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosantum Concilium 7; Cfr.
Concilio de Trento, Doctrina acerca



del Santísimo Sacrificio de la Misa
cap. 2).

Por el Sacramento del Orden, el
sacerdote se capacita efectivamente
para prestar a Nuestro Señor la voz,
las manos, todo su ser; es Jesucristo
quien, en la Santa Misa, con las
palabras de la Consagración, cambia
la sustancia del pan y del vino en su
Cuerpo, su Alma, su Sangre y su
Divinidad.

En esto se fundamenta la
incomparable dignidad del
sacerdote. Una grandeza prestada,
compatible con la poquedad mía. Yo
pido a Dios Nuestro Señor que nos dé
a todos los sacerdotes la gracia de
realizar santamente las cosas santas,
de reflejar, también en nuestra vida,
las maravillas de las grandezas del
Señor. Quienes celebramos los
misterios de la Pasión del Señor,
hemos de imitar lo que hacemos. Y
entonces la hostia ocupará nuestro



lugar ante Dios, si nos hacemos
hostias de nosotros mismos (San
Gregorio Magno, Dialog. 4, 59).

Si alguna vez os topáis con un
sacerdote que, externamente, no
parece vivir conforme al Evangelio -
no le juzguéis, le juzga Dios-, sabed
que si celebra válidamente la Santa
Misa, con intención de consagrar,
Nuestro Señor no deja de bajar a
aquellas manos, aunque sean
indignas. ¿Cabe más entrega, más
anonadamiento? Más que en Belén y
que en el Calvario. ¿Por qué? Porque
Jesucristo tiene el corazón oprimido
por sus ansias redentoras, porque no
quiere que nadie pueda decir que no
le ha llamado, porque se hace el
encontradizo con los que no le
buscan.

¡Es Amor! No hay otra explicación.
¡Qué cortas se quedan las palabras,
para hablar del Amor de Cristo! El se
abaja a todo, admite todo, se expone



a todo -a sacrilegios, a blasfemias, a
la frialdad de la indiferencia de
tantos-, con tal de ofrecer, aunque
sea a un hombre solo, la posibilidad
de descubrir los latidos de un
Corazón que salta en su pecho
llagado.

Esta es la identidad del sacerdote:
instrumento inmediato y diario de
esa gracia salvadora que Cristo nos
ha ganado. Si se comprende esto, si
se ha meditado en el activo silencio
de la oración, ¿cómo considerar el
sacerdocio una renuncia? Es una
ganancia que no es posible calcular.
Nuestra Madre Santa María, la más
santa de las criaturas -más que Ella
sólo Dios- trajo una vez al mundo a
Jesús; los sacerdotes lo traen a
nuestra tierra, a nuestro cuerpo y a
nuestra alma, todos los días: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos, para ser, ya desde
ahora, prenda de la vida futura.



Ni como hombre ni como fiel
cristiano el sacerdote es más que el
seglar. Por eso es muy conveniente
que el sacerdote profese una
profunda humildad, para entender
cómo en su caso también de modo
especial se cumplen plenamente
aquellas palabras de San Pablo: ¿qué
tienes que no hayas recibido (1 Cor
IV, 7). Lo recibido... ¡es Dios! Lo
recibido es poder celebrar la Sagrada
Eucaristía, la Santa Misa -fin
principal de la ordenación
sacerdotal-, perdonar los pecados,
administrar otros Sacramentos y
predicar con autoridad la Palabra de
Dios, dirigiendo a los demás fieles en
las cosas que se refieren al Reino de
los Cielos.

El sacerdocio de los presbíteros, si
bien presupone los Sacramentos de
la iniciación cristiana, se confiere
mediante un Sacramento particular,
por el que los presbíteros, por la
unción del Espíritu Santo, son



sellados con un carácter especial y se
configuran con Cristo Sacerdote de
tal modo que pueden actuar en la
persona de Cristo Cabeza (Cfr.
Concilio Vaticano II, Decreto
Presbyterorum Ordinis n. 2). La
Iglesia es así, no por capricho de los
hombres, sino por expresa voluntad
de Jesucristo, su Fundador. El
sacrificio y el sacerdocio están tan
unidos por ordenación de Dios, que
en toda ley la Antigua y la Nueva
Alianza, han existido los dos.
Habiendo, pues, recibido la Iglesia
Católica en el Nuevo Testamento, por
institución del Señor, el Sacrifico
visible de la Eucaristía, se debe
también confesar que hay en Ella un
nuevo sacerdocio, visible y externo,
en el que fue trasladado el antiguo
(Concilio de Trento, Doctrina sobre el
Sacramento del Orden cap. I
(Denzinger-Schön. 1764 (957)).

En los ordenados, este sacerdocio
ministerial se suma al sacerdocio



común de todos los fieles. Por tanto,
aunque sería un error defender que
un sacerdote es más fiel cristiano que
cualquier otro fiel, puede, en cambio,
afirmarse que es más sacerdote:
pertenece, como todos los cristianos,
a ese pueblo sacerdotal redimido por
Cristo y está, además, marcado cn el
carácter del sacerdocio ministerial,
que se diferencia esencialmente, y no
sólo en grado (Cfr. Concilio Vaticano
II, Const. Dogm. Lumen Gentium n.
10) del sacerdocio común de los
fieles.

No comprendo los afanes de algunos
sacerdotes por confundirse con los
demás cristianos, olvidando o
descuidando su específica misión en
la Iglesia, aquella para la que han
sido ordenados. Piensan que los
cristianos desean ver, en el
sacerdote, un hombre más. No es
verdad. En el sacerdote, quieren
admirar las virtudes propias de
cualquier cristiano, y aún de



cualquier hombre honrado: la
comprensión, la justicia, la vida de
trabajo -labor sacerdotal en este
caso-, la caridad, la educación, la
delicadeza en el trato.

Pero, junto a eso, los fieles pretenden
que se destaque claramente el
carácter sacerdotal: esperan que el
sacerdote rece, que no se niegue a
administrar los Sacramentos, que
esté dispuesto a acoger a todos sin
constituirse en jefe o militante de
banderías humanas, sean del tipo
que sean (Cfr. Ibidem, Decreto
Presbyterorum Ordinis n. 6). que
ponga amor y devoción en la
celebración de la Santa Misa, que se
siente en el confesonario, que
consuele a los enfermos y a los
afligidos; que adoctrine con la
catequesis a los niños y a los adultos,
que predique la Palabra de Dios y no
cualquier tipo de ciencia humana
que -aunque conociese
perfectamente- no sería la ciencia



que salva y lleva a la vida eterna; que
tenga consejo y caridad con los
necesitados.

En una palabra: se pide al sacerdote
que aprenda a no estorbar la
presencia de Cristo en él,
especialmente en aquellos momentos
en los que realiza el Sacrificio del
Cuerpo y de la Sangre y cuando, en
nombre de Dios, en la Confesión
sacramental auricular y secreta,
perdona los pecados. La
administración de estos dos
Sacramentos es tan capital en la
misión del sacerdote, que todo lo
demás debe girar alrededor. Otras
tareas sacerdotales -la predicación y
la instrucción en la fe- carecerían de
base, si no estuvieran dirigidas a
enseñar a tratar a Cristo, a
encontrarse con El en el tribunal
amoroso de la Penitencia y en la
renovación incruenta del Sacrificio
del Calvario, en la Santa Misa.



Dejad que me detenga, todavía un
poco, en la consideración del Santo
Sacrificio: porque, si -para nosotros-
es el centro y la raíz de la vida del
cristiano, lo debe ser de modo
especial de la vida del sacerdote. Un
sacerdote que, culpablemente, no
celebrase a diario el Santo Sacrificio
del Altar (Cfr. Ibidem). demostraría
poco amor de Dios; sería como echar
en cara a Cristo que no comparte su
afán de Redención, que no
comprende su impaciencia por
entregarse, inerme, como alimento
del alma.

Conviene recordar, con machacona
insistencia, que todos los sacerdotes,
seamos pecadores o sean santos,
cuando celebramos la Santa Misa no
somos nosotros. Somos Cristo, que
renueva en el Altar su divino
Sacrificio del Calvario. La obra de
nuestra Redención se cumple de
continuo en el misterio del Sacrificio
Eucarístico, en el que los sacerdotes



ejercen su principal ministerio, y por
eso se recomienda encarecidamente
su celebración diaria, que, aunque
los fieles no puedan estar presentes,
es un acto de Cristo y de la Iglesia
(Cfr. Ibidem).

Enseña el Concilio de Trento que en
la Misa se realiza, se contiene e
incruentamente se inmola aquel
mismo Cristo que una sola vez se
ofreció El mismo cruentamente en el
altar de la Cruz... Una sola y la
misma es, en efecto, la Víctima; y el
que ahora se ofrece por el ministerio
de los sacerdotes, es el mismo que
entonces se ofreció en la Cruz, siendo
sólo distinta la manera de ofrecerse
(Concilio de Trento, Doctrina acerca
del Santísimo Sacrificio de la Misa
(Denzinger-Schön. 1743 (940)).

La asistencia o la falta de asistencia
de fieles a la Santa Misa no altera
para nada esta verdad de fe. Cuando
celebro rodeado de pueblo, me



encuentro muy a gusto sin necesidad
de considerarme presidente de
ninguna asamblea. Soy, por un lado,
un fiel como los demás; pero soy,
sobre todo, ¡Cristo en el Altar!
Renuevo incruentamente el divino
Sacrificio del Calvario y consagro in
persona Christi representando
realmente a Jesucristo, porque le
presto mi cuerpo, y mi voz y mis
manos, mi pobre corazón, tantas
veces manchado, que quiero que El
purifique.

Cuando celebro la Santa Misa con la
sola participación del que me ayuda,
también hay allí pueblo. Siento junto
a mí a todos los católicos, a todos los
creyentes y también a los que no
creen. Están presentes todas las
criaturas de Dios -la tierra y el cielo y
el mar, y los animales y las plantas-,
dando gloria al Señor la Creación
entera.



Y especialmente, diré con palabras
del Concilio Vaticano II, nos unimos
en sumo grado al culto de la Iglesia
celestial, comunicando y venerando
sobre todo la memoria de la gloriosa
siempre Virgen María, de San José,
de los santos Apóstoles y mártires y
de todos los santos (Cfr. Concilio
Vaticano II, Const. Dogm. Lumen
Gentium n. 50).

Yo pido a todos los cristianos que
recen mucho por nosotros los
sacerdotes, para que sepamos
realizar santamente el Santo
Sacrificio. Les ruego que muestren
un amor tan delicado por la Santa
Misa, que nos empuje a los
sacerdotes a celebrarla con dignidad
-con elegancia- humana y
sobrenatural: con limpieza en los
ornamentos y en los objetos
destinados al culto, con devoción, sin
prisas.



¿Por qué prisa? ¿La tienen acaso los
enamorados, para despedirse?
Parece que se van y no se van;
vuelven una y otra vez, repiten
palabras corrientes como si las
acabasen de descubrir... No os
importe llevar los ejemplos del amor
humano noble y limpio, a las cosas
de Dios. Si amamos al Señor con este
corazón de carne -no poseemos otro-,
no habrá prisa por terminar ese
encuentro, esa cita amorosa con El.

Algunos van con calma, y no les
importa prolongar hasta el cansancio
lecturas, avisos, anuncios. Pero, al
llegar al momento principal de la
Santa Misa, el Sacrificio propiamente
dicho, se precipitan, contribuyendo
así a que los demás fieles no adoren
con piedad a Cristo, Sacerdote y
Víctima; ni aprendan después a darle
gracias -con pausa, sin atropellos-,
por haber querido venir de nuevo
entre nosotros.



Todos los afectos y las necesidades
del corazón del cristiano encuentran,
en la Santa Misa, el mejor cauce: el
que, por Cristo, llega al Padre, en el
Espíritu Santo. El sacerdote debe
poner especial empeño en que todos
lo sepan y lo vivan. No hay actividad
alguna que pueda anteponerse,
ordinariamente, a esta de enseñar y
hacer amar y venerar a la Sagrada
Eucaristía.

El sacerdote ejerce dos actos: uno,
principal, sobre el Cuerpo de Cristo
verdadero; otro, secundario, sobre el
Cuerpo Místico de Cristo. El segundo
acto o ministerio depende del
primero, pero no al revés (Santo
Tomás, S. Th. Supl. q. 36, a. 2, ad 1).

Por eso lo mejor del ministerio
sacerdotal es procurar que todos los
católicos se acerquen al Santo
Sacrificio siempre con más pureza,
humildad y veneración. Si el
sacerdote se esfuerza en esta tarea,



no quedará defraudado, ni
defraudará las conciencias de sus
hermanos cristianos.

En la Santa Misa adoramos,
cumpliendo amorosamente el primer
deber de la criatura para su Creador:
adorarás al Señor, Dios tuyo, y a El
sólo servirás (Dt VI, 13; Mt IV, 10). No
adoración fría, exterior, de siervo:
sino íntima estimación y
acatamiento, que es amor entrañable
de hijo.

En la Santa Misa encontramos la
oportunidad perfecta para expiar por
nuestros pecados, y por los de todos
los hombres: para poder decir, con
San Pablo, que estamos cumpliendo
en nuestra carne lo que resta que
padecer a Cristo (Cfr. Col I, 24). Nadie
marcha solo en el mundo, ninguno
ha de considerarse libre de una parte
de culpa en el mal que se comete
sobre la tierra, consecuencia del
pecado original y también de la suma



de muchos pecados personales.
Amemos el sacrificio, busquemos la
expiación. ¿Cómo? Uniéndonos en la
Santa Misa a Cristo, Sacerdote y
Víctima: siempre será El quien
cargue con el peso imponente de las
infidelidades de las criaturas, de las
tuyas y de las mías.

El Sacrificio del Calvario es una
muestra infinita de la generosidad de
Cristo. Nosotros -cada uno- somos
siempre muy interesados; pero a
Dios Nuestro Señor no le importa
que, en la Santa Misa, pongamos
delante de El todas nuestras
necesidades. ¿Quién no tiene cosas
que pedir? Señor, esa enfermedad...
Señor, esta tristeza... Señor, aquella
humillación que no sé soportar por
tu amor... Queremos el bien, la
felicidad y la alegría de las personas
de nuestra casa; nos oprime el
corazón la suerte de los que padecen
hambre y sed de pan y de justicia; de
los que experimentan la amargura



de la soledad; de los que, al término
de sus días, no reciben una mirada
de cariño ni un gesto de ayuda.

Pero la gran miseria que nos hace
sufrir, la gran necesidad a la que
queremos poner remedio es el
pecado, el alejamiento de Dios, el
riesgo de que las almas se pierdan
para toda la eternidad. Llevar a los
hombres a la gloria eterna en el
amor de Dios: ésa es nuestra
aspiración fundamental al celebrar
la Santa Misa, como fue la de Cristo
al entregar su vida en el Calvario.

Acostumbrémonos a hablar con esta
sinceridad al Señor, cuando baja,
Víctima inocente, a las manos del
sacerdote. La confianza en el auxilio
del Señor nos dará esa delicadeza de
alma, que se vierte siempre en obras
de bien y de caridad, de
comprensión, de entrañable ternura
con los que sufren y con los que se
comportan artificialmente fingiendo



una satisfacción hueca, tan falsa, que
pronto se les convierte en tristeza.

Agradezcamos, finalmente, todo lo
que Dios Nuestro Señor nos concede,
por el hecho maravilloso de que se
nos entregue El mismo. ¡Que venga a
nuestro pecho el Verbo encarnado!...
¡Que se encierre, en nuestra
pequeñez, el que ha creado cielos y
tierra!... La Virgen María fue
concebida inmaculada para albergar
en su seno a Cristo. Si la acción de la
gracia ha de ser proporcional a la
diferencia entre el don y los méritos,
¿no deberíamos convertir todo
nuestro día en una Eucaristía
continua? No os alejéis del templo
apenas recibido el Santo Sacramento.
¿Tan importante es lo que os espera,
que no podéis dedicar al Señor diez
minutos para decirle gracias No
seamos mezquinos. Amor con amor
se paga.



Un sacerdote que vive de este modo
la Santa Misa -adorando, expiando,
impetrando, dando gracias,
identificándose con Cristo-, y que
enseña a los demás a hacer del
Sacrificio del Altar el centro y la raíz
de la vida del cristiano, demostrará
realmente la grandeza incomparable
de su vocación, ese carácter con el
que está sellado, que no perderá por
toda la eternidad.

Sé que me comprendéis cuando os
afirmo que, al lado de un sacerdote
así, se haya de considerar un fracaso
-humano y cristiano- la conducta de
algunos que se comportan como si
tuviesen que pedir excusas por ser
ministros de Dios. Es una desgracia,
porque les lleva a abandonar el
ministerio, a mimetizarse de seglar, a
buscar una segunda ocupación que
poco a poco suplanta la que es propia
por vocación y por misión. Con
frecuencia, al huir del trabajo de
cuidar espiritualmente las almas,



tienden a sustituirlo por una
intervención en campos propios de
los seglares -en las iniciativas
sociales, en la política-, apareciendo
entonces ese fenómeno del
clericalismo que es la patología de la
verdadera misión sacerdotal.

No quiero terminar con esta nota
oscura, que puede parecer
pesimismo. No ha desaparecido, en
la Iglesia de Dios, el auténtico
sacerdocio cristiano; la doctrina es
inmutable, enseñada por los labios
divinos de Jesús. Hay muchos miles
de sacerdotes en todo el mundo que
responden cumplidamente, sin
espectáculo, sin caer en la tentación
de echar por la borda un tesoro de
santidad y de gracia, que ha existido
en la Iglesia desde el principio.

Saboreo la dignidad de la finura
humana y sobrenatural de estos
hermanos míos, esparcidos por toda
la tierra. Ya ahora es de justicia que



se vean rodeados por la amistad, la
ayuda y el cariño de muchos
cristianos. Y cuando llegue el
momento de presentarse ante Dios,
Jesucristo irá a su encuentro para
glorificar eternamente a quienes, en
el tiempo, actuaron en su nombre y
en su Persona, derramando con
generosidad la gracia de la que eran
administradores.

Volvamos de nuevo, con el
pensamiento, a los miembros del
Opus Dei que serán sacerdotes el
próximo verano. No dejéis de pedir
por ellos, para que sean siempre
sacerdotes fieles, piadosos, doctos,
entregados, ¡alegres! Encomendadlos
especialmente a Santa María, que
extrema su solicitud de Madre con
los que se empeñan para toda la vida
en servir de cerca a su Hijo, Nuestro
Señor Jesucristo, Sacerdote Eterno.



LUMEN GENTIUM (n. 10.
Constitución Dogmática del
Concilio Vaticano II)

Cristo Señor, Pontífice tomado de
entre los hombres (cf. Hebr., 5,1-5), a
su nuevo pueblo "lo hizo Reino de
sacerdotes para Dios, su Padre" (cf.
Ap., 1,6; 5,9-10). Los bautizados son
consagrados como casa espiritual y
sacerdocio santo por la regeneración
y por la unción del Espíritu Santo,
para que por medio de todas las
obras del hombre cristiano ofrezcan
sacrificios espirituales y anuncien las
maravillas de quien los llamó de las
tinieblas a la luz admirable (cf. 1Pe.,
2,4-10). Por ello, todos los discípulos
de Cristo, perseverando en la oración
y alabanza a Dios (cf. Act., 2,42.47),
han de ofrecerse a sí mismos como
hostia viva, santa y grata a Dios (cf.
Rom., 12,1), han de dar testimonio de
Cristo en todo lugar, y a quien se la
pidiere, han de dar también razón de



la esperanza que tienen en la vida
eterna (cf. 1Pe., 3,15).

El sacerdocio común de los fieles y el
sacerdocio ministerial o jerárquico se
ordena el uno para el otro, aunque
cada cual participa de forma peculiar
del sacerdocio de Cristo. Su
diferencia es esencial no solo
gradual. Porque el sacerdocio
ministerial, en virtud de la sagrada
potestad que posee, modela y dirige
al pueblo sacerdotal, efectúa el
sacrificio eucarístico ofreciéndolo a
Dios en nombre de todo el pueblo: los
fieles, en cambio, en virtud del
sacerdocio real, participan en la
oblación de la eucaristía, en la
oración y acción de gracias, con el
testimonio de una vida santa, con la
abnegación y caridad operante.

PRESBYTERORUM ORDINIS.
Concilio Vaticano II (link)
PASTORES DABO VOBIS. Juan Pablo

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_sp.html


II (link) HOMILÍAS Y DISCURSOS.
Benedicto XVI (link)

SACERDOTES PARA UNA NUEVA
EVANGELIZACIÓN. Álvaro del
Portillo (link).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/bibliografia-
del-mensaje-para-el-ano-sacerdotal/

(21/01/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/index_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/index_sp.htm
https://www.romana.org/art/10_3.5_1
https://www.romana.org/art/10_3.5_1
https://www.romana.org/art/10_3.5_1
https://opusdei.org/es-es/article/bibliografia-del-mensaje-para-el-ano-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-es/article/bibliografia-del-mensaje-para-el-ano-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-es/article/bibliografia-del-mensaje-para-el-ano-sacerdotal/

	Bibliografía del mensaje para el Año Sacerdotal

