
opusdei.org

Benedicto XVI visita
la tierra de
“nuestros hermanos
mayores en la fe”

D. Francisco Varo, Profesor
Agregado de Antiguo
Testamento de la Universidad
de Navarra escribe sobre el
sentido del viaje del Santo
Padre a Tierra Santa y el estado
actual de las relaciones entre la
Iglesia católica y el judaísmo

18/05/2009



Benedicto XVI emprende su
peregrinación a Tierra Santa para
rezar en los Santos Lugares,
manifestar su cercanía a los
cristianos que viven momentos
difíciles, y llevar un mensaje de paz y
reconciliación a todos: israelíes y
palestinos; judíos, musulmanes,
drusos o cristianos.

No se trata de un Jefe de Estado en
visita de cortesía a los países de la
zona, aprovechando de paso la
ocasión para cerrar cuestiones
pendientes en las relaciones
bilaterales, como pueden ser el
tratamiento fiscal de las propiedades
eclesiásticas en Israel, o la dura
política de concesión de visas a
religiosos católicos. Tampoco es un
mediador internacional dispuesto a
entablar una ronda de
conversaciones con los líderes
implicados, en busca de una solución
al conflicto árabe-israelí. El Papa es
un personaje de relevancia pública



internacional y un viaje de estas
características siempre tiene muchas
dimensiones, y está abierto a
interpretaciones y valoraciones
desde todos estos puntos de vista.
Pero descubrir lo que hay de
auténtica noticia en una agenda tan
cargada de acontecimientos exige
poner esfuerzo por captar lo
importante, sin distraerse en
cuestiones colaterales.

Manifestaciones de afecto y
cercanía

El viaje de Juan Pablo II marcó un
hito en las relaciones entre judíos y
cristianos. La noticia de su llegada
apenas ocupaba, al día siguiente, un
pequeño recuadro en las páginas de
los periódicos israelíes. Pero su
figura fue adquiriendo tal
protagonismo que su despedida
terminó siendo el tema principal de
todas las portadas. ¿Qué había
pasado? El Papa había protagonizado



dos gestos que impresionaron y
tocaron el corazón: manifestó en
silencio su consternación por la
Shoah en el Yad Vashem, y dejó en
una grieta del Muro Occidental una
oración en la que pedía perdón a
Dios por los sufrimientos padecidos
por el pueblo judío. Su viaje, como el
actual de Benedicto XVI, tampoco se
enmarcaba en un contexto de
estrategia política, sino en el clima de
oración del gran jubileo del año 2000,
pero dejó una huella imborrable.

Las manifestaciones de afecto y
cercanía por parte de la Iglesia
Católica hacia el pueblo judío están
siendo objeto de una particular
atención en el pontificado de
Benedicto XVI. Se podría recordar
que uno de sus primeros actos, a los
pocos meses de su elección, fue
visitar la Sinagoga de Colonia, donde
condenó expresamente el régimen
nazi y donde formuló el compromiso
de consolidar los lazos de amistad



entre la Iglesia y los judíos. En su
posterior viaje a Polonia, estuvo en el
campo de exterminio de Auschwitz y
allí destacó el vínculo histórico vital
entre el Cristianismo y el Judaísmo.
Hace pocos meses, el pasado 26 de
febrero, en presencia de
representantes de organizaciones
judías, haciendo memoria de la
Shoah, oró para que “la memoria de
este espantoso crimen fortalezca
nuestra determinación de sanar las
heridas que durante demasiado
tiempo han manchado las relaciones
entre cristianos y judíos”.

Momentos difíciles

Sin embargo, no han faltado en este
tiempo tensiones entre algunas
instancias de Israel y del pueblo
judío con la Santa Sede, debidas, en
gran parte, a que algunas
actuaciones pontificias saltaron
precipitadamente a los medios de
comunicación, sin la precisión y el



rigor necesarios para que se
captaran en su verdadera realidad.
Me refiero, por ejemplo, a las
reacciones suscitadas por la
autorización en julio de 2007 de un
uso más extendido de la versión
tradicional de la Misa Latina según el
Misal romano de 1962. El motivo es
que en el ritual del Viernes Santo de
ese Misal se contiene una plegaria
por la conversión de los judíos, que
muchos líderes hebreos consideran
contraria a la comprensión y respeto
mutuos que se venían manifestando
entre ambas comunidades en los
últimos años. La versión revisada de
esa oración que Benedicto XVI hizo
publicar el 4 de febrero de 2008
tampoco logró que se superasen los
recelos surgidos.

Otro momento particularmente
difícil se vivió en el pasado mes de
enero con motivo del levantamiento
de la excomunión a cuatro obispos
de la Fraternidad Sacerdotal de San



Pío X, entre los cuales estaba Richard
Williamson, que en una entrevista
había puesto en duda la magnitud
del exterminio judío llevada a cabo
por el régimen nazi. Aunque el
levantamiento de la excomunión
nada tenía que ver con esas
declaraciones.

Una sólida base para construir una
convivencia respetuosa y pacífica

No obstante, en el diálogo entre
cristianos y judíos se ha seguido
avanzando mucho, a partir de la
línea marcada por Declaración
Nostra aetate del Concilio Vaticano II,
por parte de la Iglesia católica, y de
algunas manifestaciones colectivas
relevantes como la Declaración judía
sobre los cristianos y el cristianismo
Dabru emet del año 2002. Los
avances continúan, paso a paso,
sorteando escollos ocasionales como
los antes mencionados.



Desde el rico patrimonio espiritual
común, se ha podido reflexionar y
encontrar puntos de convergencia
acerca de cuestiones tan variadas
como la santidad de la vida, los
valores de la familia, la justicia social
y la conducta ética, la importancia de
la Palabra de Dios expresada en las
Sagradas Escrituras para la sociedad
y la educación, la relación entre las
autoridades civiles y religiosas, y la
libertad de religión y de conciencia.

Pero aún quedan puntos de
desencuentro en el ámbito doctrinal.
Pienso que el problema teológico
más relevante es el que se refiere al
valor salvífico universal de Cristo y el
modo en que sea compatible con el
mantenimiento en vigor de la alianza
de Dios con el pueblo judío. Ligado
estrechamente a esta cuestión,
también se plantea la relativa a si
Jesucristo quiso fundar la Iglesia, o
ésta es fruto del desarrollo histórico
de una rama del judaísmo, que tiene



como referencia la predicación de
Jesús, y que con el correr del tiempo
y las vicisitudes históricas del siglo I
se desgajó de ese tronco y entró en
conflicto con él. No faltan quienes
abrigan esperanzas de que se puedan
encontrar fórmulas de convergencia
asumidas por ambas partes acerca de
estas cuestiones, que presten solidez
a un reconocimiento mutuo más
fraterno.

Benedicto XVI está convencido de
que el afecto más auténtico y cordial
es el que nace de unas relaciones
sinceras construidas sobre la verdad,
alcanzada con sosiego y sin
precipitaciones de política cultural.
Por eso, el pasado 12 de marzo
afirmaba que “la Iglesia reconoce
que los comienzos de su fe se fundan
en la histórica intervención divina en
la vida del pueblo judío y aquí se
funda nuestra relación única. El
pueblo judío, que fue escogido como
el pueblo elegido, comunica a la



entera familia humana el
conocimiento y la fidelidad al Dios
uno, único y verdadero. Los
cristianos reconocemos de buen
grado que nuestras propias raíces se
encuentran en la misma auto
revelación de Dios, de la que se nutre
la experiencia religiosa de los
judíos”. Tenemos, pues, una sólida
base para construir una convivencia
respetuosa y pacífica de modo
estable.

Un viaje muy oportuno

En ese contexto, con sus luces y
sombras, el viaje del Papa a Israel y
Tierra Santa se presenta como muy
oportuno. Desde el punto de vista
cristiano, porque constituye una
ocasión excelente de manifestar el
reconocimiento debido a “nuestros
hermanos mayores en la fe” como
denominó Juan Pablo II a los judíos, y
de compartir con ellos un sincero
deseo de paz. Desde la perspectiva



del pueblo judío, se espera que la
presencia del Papa en Israel pueda
contribuir a fortalecer ese diálogo
fraterno que sirva para erradicar los
prejuicios anti-judíos, presentes aún
en ciertos círculos cristianos.

“Mi intención –ha declarado
Benedicto XVI– es pedir
especialmente el precioso don de la
paz y la unidad tanto en la región
como en toda la familia humana. (…)
Ojalá que mi visita ayude a
profundizar el diálogo de la Iglesia
con el pueblo judío, de forma que
judíos y cristianos y también
musulmanes puedan vivir en paz y
armonía en esta Tierra Santa”. Las
palabras y los gestos en los que se
concretará ese propósito, y las
adhesiones que suscitará ese
mensaje de paz son las mejores
noticias que cabe esperar de este
viaje.



Francisco Varo, Profesor Agregado de
Antiguo Testamento (Universidad de
Navarra)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/benedicto-xvi-
visita-la-tierra-de-nuestros-hermanos-

mayores-en-la-fe/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/benedicto-xvi-visita-la-tierra-de-nuestros-hermanos-mayores-en-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/benedicto-xvi-visita-la-tierra-de-nuestros-hermanos-mayores-en-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/benedicto-xvi-visita-la-tierra-de-nuestros-hermanos-mayores-en-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/benedicto-xvi-visita-la-tierra-de-nuestros-hermanos-mayores-en-la-fe/

	Benedicto XVI visita la tierra de “nuestros hermanos mayores en la fe”

