opusdei.org

Viaje apostolico del
Papa Francisco a
Bélgicay
Luxemburgo
Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostolico

a Beélgica y Luxemburgo (26-29
de septiembre de 2024).

29/09/2024



Jueves, 26 de septiembre.
Luxemburgo

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomatico ante el “Cercle Cité”.

- Encuentro con la comunidad
catolica en la Catedral de "Notre-
Dame" de Luxemburgo.

Viernes, 27 de septiembre.
Bélgica

- Encuentro con las autoridades y la
sociedad civil en el castillo de Laeken

- Encuentro con los profesores
universitarios en la “Promotiezaal”
de la “Katholieke Universiteit
Leuven”.



Sabado, 28 de septiembre.
Bélgica

- Encuentro con los obispos,
sacerdotes, didconos, consagrados,
consagradas, seminaristas y
operadores pastorales en la Basilica
del Sagrado Corazon de Koekelberg.

- Encuentro con los estudiantes
universitarios en el Aula Magna de la
Université Catholique de Louvain.

Domingo, 29 de septiembre.
Bélgica

- Santa Misa en el estadio “Rey
Baldovino”.

Jueves, 26 de septiembre.
Luxemburgo



Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomatico ante el “Cercle Cité”.

Altezas Reales,
sefior Primer Ministro,

distinguidos representantes de la
sociedad civil,

ilustres miembros del Cuerpo
diplomatico,

seforas y sefnores,
Eminencias:

Estoy contento de realizar esta visita
al Gran Ducado de Luxemburgo. Mi
agradecimiento sincero a Su Alteza
Real; y también al Primer Ministro
por las cordiales expresiones de
bienvenida que me ha dispensado. Y
también por la bienvenida tan
acogedora con vuestra familia [del
Gran Duque], gracias.



Debido a su especial situacion
geografica, en la confluencia de
diferentes areas linglisticas y
culturales, Luxemburgo se encontro
con frecuencia en la encrucijada de
los acontecimientos historicos
europeos mas relevantes; dos veces,
en la primera mitad del siglo pasado,
tuvo que sufrir la invasion y la
privacion de libertad e
independencia.

Aleccionado por su historia —la
historia es maestra de vida—, desde
el final de la Segunda Guerra
Mundial vuestro pais se ha
distinguido por su compromiso en
construir una Europa unida y
solidaria, en la que cada pais, grande
0 pequefio que fuera, tuviera su
propio papel, dejando atras por fin
las divisiones, los contrastes y las
guerras provocadas por
nacionalismos exasperados e
ideologias perniciosas. Las ideologias



son siempre un enemigo de la
democracia.

También hay que reconocer que
cuando prevalece la logica del
enfrentamiento y de la
contraposicion violenta, los lugares
que se encuentran en la frontera
entre las potencias en conflicto
acaban siendo —a pesar suyo—
fuertemente implicados. Cuando, en
cambio, los espiritus encuentran por
fin caminos de sabiduria, y la
oposicion es sustituida por la
cooperacion, entonces esos mismos
lugares se convierten en los mas
adecuados para indicar, no sdlo
simbolicamente, la necesidad de una
nueva era de paz y las vias a seguir.

Luxemburgo, miembro fundador de
la Union Europea y de sus
Comunidades predecesoras, sede de
numerosas instituciones europeas,
entre ellas el Tribunal de Justicia de
la Union, el Tribunal de Cuentas y el



Banco de Inversiones, no es una
excepcion a esta regla. Y esto sucede
siempre cuando nos mantenemos en
la 16gica de la paz, no olvidemos que
la guerra siempre es una derrota. La
paz —Luxemburgo tiene una historia
de construccion de la paz— es
necesaria. Es muy triste que hoy en
un pais de Europa las inversiones
que dan mas rentabilidad son las de
las fabricas de armas. Es muy triste.

A su vez, la sdlida estructura
democratica de vuestro pais, que
vela por la dignidad de la persona
humana y la defensa de sus
libertades fundamentales, es el
requisito indispensable para
desempefiar un papel tan relevante
en el contexto continental. En efecto,
no es la extension del territorio o el
numero de habitantes la condicion
indispensable para que un Estado
desemperfie un papel importante en
la escena internacional, o para que se
convierta en un centro neuralgico a



nivel economico y financiero. Es mas
bien la paciente construccion de
instituciones y leyes sabias que, al
regular la vida de los ciudadanos
segun criterios de equidad y en el
respeto del estado de derecho, sitian
a la persona y al bien comun en el
centro, previniendo y
contrarrestando los peligros de
discriminacion y exclusion.
Luxemburgo es un pais de puertas
abiertas, un hermoso testimonio de
no discriminacion y de no exclusion.

En este sentido, siguen siendo
actuales las palabras que san Juan
Pablo IT pronuncié cuando visito
Luxemburgo en 1985: «vuestro pais
—dijo— permanece fiel a su vocacion
de ser, en esta importante
encrucijada de civilizaciones, un
lugar de intercambios y de
cooperacion intensos entre un
numero cada vez mayor de paises.
Anhelo fervientemente que este
deseo de solidaridad una cada vez


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1985/travels/documents/trav_paesi-bassi.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1985/travels/documents/trav_paesi-bassi.html

mas a las comunidades nacionales y
se extienda a todas las naciones del
mundo, especialmente a las mas
pobres» (Discurso en la ceremonia de
bienvenida, 15 mayo 1985). Al hacer
mias estas afirmaciones, renuevo
particularmente mi llamamiento
para que se establezcan relaciones
solidarias entre los pueblos, de modo
que todos sean participes y
protagonistas de un ordenado
proyecto de desarrollo integral.

La doctrina social de la Iglesia indica
las caracteristicas de ese progreso y
las vias para alcanzarlo. También yo
me he incorporado en la estela de
este magisterio profundizando dos
grandes temas: el cuidado de la
creacion y la fraternidad. En efecto,
el desarrollo, para ser auténtico e
integral, no debe expoliar y degradar
nuestra casa comun ni debe dejar al
margen a pueblos o grupos sociales:
todos, todos hermanos. La riqueza —
no lo olvidemos— es una



responsabilidad. Por esa razon, pido
una vigilancia constante para no
descuidar a las naciones mas
desfavorecidas, es mas, para que se
les ayude a salir de sus condiciones
de empobrecimiento. Esta es una
manera adecuada para conseguir
que disminuya el numero de los que
se ven obligados a emigrar, a
menudo en condiciones inhumanas y
peligrosas. Dejemos que
Luxemburgo, con su peculiar
historia, con su igualmente peculiar
situacion geografica, con algo menos
de la mitad de sus habitantes
procedentes de otras partes de
Europa y del mundo, sea una ayuda y
un ejemplo en el indicar el camino a
seguir para la acogida e integracion
de migrantes y refugiados. Y ustedes
son un modelo de esto.

Por desgracia, hay que constatar el
resurgimiento, incluso en el
continente europeo, de
desavenencias y enemistades que, en



lugar de resolverse sobre la base de
la buena voluntad mutua, la
negociacion y la labor diplomatica,
desembocan en hostilidades abiertas,
con su secuela de destruccion y
muerte. Parece que el corazén
humano no siempre sabe preservar
la memoria y que peridédicamente se
extravia y vuelve a los tragicos
caminos de la guerra. Somos
olvidadizos en esto. Para curar esta
peligrosa esclerosis, que enferma
gravemente a las naciones y aumenta
los conflictos y corre el riesgo de
lanzarlas a aventuras con inmensos
costes humanos, renovando inutiles
masacres, es necesario mirar hacia lo
alto, es necesario que la vida
cotidiana de los pueblos y de sus
gobernantes esté animada por
elevados y profundos valores
espirituales. Seran estos valores los
que impidan el extravio de la razén y
la vuelta irresponsable a cometer los
mismos errores del pasado,
agravados ademas por el mayor



poder técnico del que ahora dispone
el ser humano. Luxemburgo esta
precisamente al centro de la
capacidad de entablar vinculos de
amistad y evitar estos derroteros. Yo
diria que es una de vuestras
vocaciones.

Como Sucesor del apostol Pedro, en
nombre de la Iglesia que —como
decia Pablo VI— es experta en
humanidad, también yo soy enviado
aqui para testimoniar que esta savia
vital, esta fuerza siempre nueva de
renovacion personal y social es el
Evangelio. Este nos hace encontrar
simpatia entre todas las naciones,
entre todos los pueblos. Simpatia, es
decir, sentir del mismo modo, sufrir
del mismo modo. El Evangelio de
Jesucristo es el unico capaz de
transformar profundamente el alma
humana, haciéndola capaz de obrar
el bien incluso en las situaciones mas
dificiles, de apagar los odios y
reconciliar a las partes en conflicto.


https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

Que todos, cada hombre y cada
mujer, en plena libertad, puedan
conocer el Evangelio de Jesus, que ha
reconciliado en su Persona a Dios y
al hombre, y que, sabiendo lo que
hay en el corazon humano, puede
sanar sus heridas. Siempre positivo.

Alteza Real, sefioras y sefiores:

Luxemburgo puede indicar a todos
las ventajas de la paz en contraste
con los horrores de la guerra, las
ventajas de la integracion y
promocion de los migrantes frente a
su segregacion —y por ello quiero
expresarles mi agradecimiento, este
espiritu de acogida hacia los
emigrantes y también el darles un
lugar en vuestra sociedad, esto
enriquece—, los beneficios de la
cooperacion entre las naciones frente
a las nefastas consecuencias del
endurecimiento de posicionesy la
busqueda egoista y miope, o incluso
violenta, de los propios intereses. Y



me permito de afiadir algo. He visto
el porcentaje de los nacimientos, por
favor, mas nifnos, mas ninos. Es el
futuro. No digo mas nifios y menos
perritos —esto lo digo en Italia—,
pero si mas nifios.

En efecto, es urgente que quienes
estan investidos de autoridad se
comprometan, con constancia y
paciencia, en llevar adelante
negociaciones honestas con vistas a
resolver los desacuerdos, con animo
dispuesto a encontrar compromisos
honorables que no socaven naday
que puedan, en cambio, construir
seguridad y paz para todos.

“Pour servir”, “Para servir”:con este
lema he venido a ustedes. Se refiere
directa y eminentemente a la mision
de la Iglesia, que Cristo, el Sefior que
se hizo siervo, envid al mundo como
el Padre lo habia enviado a El. Pero
permitanme que les recuerde que
esto —el ser servidores— es también



para cada uno de ustedes el mas alto
titulo de nobleza. El servicio es para
ustedes también la tarea principal, la
actitud que hay que asumir cada dia.
Que el buen Dios les conceda servir
siempre con espiritu alegre y
generoso. Y aquellos que no tienen fe
trabajen por los hermanos, trabajen
por la patria, trabajen por la
sociedad. Este es un camino para
todos, siempre buscando el bien
comun.

Que Maria Mutter Jesu, Consolatrix
Afflictorum, Patrona Civitatis et
Patriae Luxemburgensisvele por
Luxemburgo y por el mundo, y nos
alcance de su Hijo Jesus la paz y todo
bien.

Que Dios bendiga a Luxemburgo.
Gracias.

Encuentro con la comunidad
catolica en la Catedral de "Notre-
Dame" de Luxemburgo.



Me gustaria retomar lo que usted
dijo sobre el drama de la migracion.
No olvidemos que en el Antiguo
Testamento, hay como un estribillo
que se repite y se repite tantas veces:
la viuda, el huérfano y el extranjero.

Tener compasion —dice el Sefior, ya
en el Antiguo Testamento— de los
abandonados. En aquel tiempo las
viudas y los huérfanos eran
abandonados, como también los
extranjeros, los migrantes. Los
migrantes son parte de la revelacion.
Muchas gracias al pueblo y al
gobierno luxemburgués por lo que
hacen por los migrantes, jgracias!

kK kK
Alteza Real,
sefior cardenal y hermanos obispos,

queridas hermanas, queridos
hermanos :



Me siento muy contento de estar aqui
con ustedes, en esta magnifica
catedral. Agradezco al Gran Duque y
a su familia su presencia; y doy las
gracias al cardenal Jean-Claude
Hollerich por sus amables palabras,
asi como también a Diogo, Christine
y sor Maria Perpetua por sus
testimonios.

Nuestro encuentro se realiza en
concomitancia con un importante
Jubileo mariano, con el que la Iglesia
de Luxemburgo recuerda cuatro
siglos de devocion a Maria, Consuelo
de los afligidos, Patrona del pais. Ese
titulo sintoniza bien con el tema que
han elegido para esta visita: “Para
servir”. Consolar y servir, en efecto,
son dos aspectos fundamentales del
amor que Jesus nos dio, que nos
confiéo como mision (cf. Jn 13,13-17) y
que nos mostro como el unico
camino hacia la alegria plena (cf. Hch
20,35). Por eso, dentro de unos
momentos, en la oracion de apertura



del Afio mariano, pediremos a la
Madre de Dios que nos ayude a ser
“misioneros, dispuestos a dar
testimonio de la alegria del
Evangelio”, conformando nuestro
corazon al suyo “para ponernos al
servicio de nuestros hermanos”.
Podemos entonces detenernos a
reflexionar precisamente sobre estas
tres palabras: servicio, mision y
alegria.

En primer lugar, el servicio. Hace un
momento se dijo que la Iglesia de
Luxemburgo quiere ser “la Iglesia de
Jesucristo, que no vino para ser
servido, sino para servir” (cf. Mt
20,28; Mc 10,45). También se recordo
la imagen de san Francisco
abrazando al leproso y curando sus
heridas. Yo, desde el servicio,
quisiera encomendarles un aspecto
que hoy es muy urgente: el de la
acogida. Lo hago aqui, entre ustedes,
de modo especial, porque vuestro
pais tiene y mantiene viva, en este



campo, una tradicion secular, como
nos ha recordado sor Maria
Perpetua, y como ha aflorado varias
veces, también en los otros
testimonios, en el grito “jtodos, todos,
todos!”, repetido en varias ocasiones.
Si, el espiritu del Evangelio es
espiritu de acogida, de apertura a
todos, y no admite ningun tipo de
exclusion (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 47). Los animo, por tanto, a
permanecer fieles a esta herencia, a
esta riqueza que ustedes tienen, a
seguir haciendo de vuestro pais una
casa acogedora para todo el que
llame a vuestra puerta pidiendo
ayuda y hospitalidad.

Es un deber de justicia, aun antes
que de caridad, como ya dijo san
Juan Pablo II cuando recordaba las
raices cristianas de la cultura
europea. Fl animé a los jévenes
luxemburgueses a trazar el camino
de «una Europa no sélo de bienes y
mercancias, sino de valores, de


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_madre_de_coraz%C3%B3n_abierto
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_madre_de_coraz%C3%B3n_abierto
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html

hombres y de corazones», en la que
el Evangelio fuera compartido «en la
palabra del anuncio y en los signos
del amor» (Discurso a los jovenes del
Gran Ducado de Luxemburgo, 16
mayo 1985, 4), en las dos cosas.
Insisto en esto porque es importante:
una Europa y un mundo en los que el
Evangelio se comparta en la palabra
del anuncio unida a los signos del
amor.

Y esto nos lleva al segundo tema: la
mision. Antes, el cardenal Arzobispo
hablo de una “evolucion de la Iglesia
luxemburguesa en una sociedad
secularizada”. Me gusto esta
expresion: la Iglesia, en una sociedad
secularizada, progresa, madura,
crece. No se repliega en si misma,
triste, resignada, resentida, no; sino
que acepta el desafio, en fidelidad a
los valores de siempre, de
redescubrir y revalorizar de manera
nueva los caminos de evangelizacion,
pasando cada vez mas de una simple



propuesta de atencion pastoral a una
propuesta de anuncio misionero —y
se necesita valor—. Y a fin de
realizarlo esta preparada para
avanzar, por ejemplo —como nos ha
recordado Christine—, en el
compartir responsabilidades y
ministerios, caminando juntos como
comunidad que anuncia y hace de la
sinodalidad “un modo duradero de
relacionarse” entre sus miembros.

Y del valor de este crecimiento nos
han dado una imagen muy bella los
jovenes amigos que, hace poco,
interpretaron algunas escenas del
musical Laudato si’. iMagnificos! jLo
hicieron muy bien! jGracias por el
regalo que nos han dado! Vuestro
trabajo, fruto de un esfuerzo
comunitario que ha involucrado a
muchos en la Arquidiocesis, es para
nosotros un signo doblemente
profético. En primer lugar, nos
recuerda nuestra responsabilidad en
relacion a la “casa comun”, de la que



somos custodios y no duefios
absolutos. Y también nos hace
reflexionar sobre como esa mision,
compartida con todos, es en si misma
un maravilloso instrumento coral
para anunciar a los demas la belleza
del Evangelio. Y para todos nosotros,
esto es importante. Porque lo que
nos impulsa hacia la misién no es la
necesidad de “contar con numeros”,
de hacer “proselitismo”, sino el deseo
de dar a conocer a la mayor cantidad
posible de hermanas y hermanos la
alegria del encuentro con Cristo.
Aqui quisiera recordar una hermosa
expresion de Benedicto XVI: “La
Iglesia no crece por proselitismo sino
por atraccion”.

Mas alla de cualquier dificultad, este
es el dinamismo vivo del Espiritu
Santo que actua en nosotros. El amor
nos apremia a anunciar el Evangelio
abriéndonos a los demas, y el desafio
del anuncio nos hace crecer como
comunidad, ayudandonos a vencer el


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html

miedo de emprender nuevos
caminos, empujandonos a acoger con
agradecimiento la aportacion de los
demas. Es una dinamica bella, sana y
£0z0sa, que nos hara bien cultivar en
nosotros y a nuestro alrededor.

Llegamos asi a la tercera palabra: la
alegria. Diogo, hablando de su
experiencia en la Jornada Mundial
de la Juventud, recordaba la felicidad
que experimento en la vigilia de la
fiesta, esperando, con sus coetaneos
provenientes de muchas naciones, el
momento de encontrarnos; asi como
también la emocidn de despertarse,
la mafiana siguiente, rodeado de
tantos amigos y, ademas, el
entusiasmo experimentado durante
la preparacion que hicieron juntos
en Portugal. Y la alegria, un afio
después, al reunirse junto con los
demas aqui en Luxemburgo. ¢L.o
ven? Nuestra fe es asi. Es alegre,
“danzante”, porque nos manifiesta
que somos hijos de un Dios amigo del


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2023/outside/documents/portogallo-gmg-2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2023/outside/documents/portogallo-gmg-2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2023/8/5/portogallo-veglia-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2023/8/5/portogallo-veglia-giovani.html

hombre, que nos quiere contentos y
unidos, que nada lo hace mas feliz
que nuestra salvacion (cf. Lc 15,4-32;
S. Gregorio Magno, Homilias sobre
los Evangelios, 34,3).Y sobre esto,
tengan presente por favor que a la
Iglesia le hacen dafio esos cristianos
tristes, aburridos y con la cara larga.
Estos no son cristianos. Por favor,
tengan la alegria del Evangelio. Esto
nos hace creer y crecer mucho.

Al respecto, quisiera finalizar
recordando otra hermosa tradicion
de vuestro pais, de la que nos han
hablado: la procesion de primavera
—Springprozession—, que se lleva a
cabo en Pentecostés en Echternach,
recordando la infatigable obra
misionera de san Willibrord,
evangelizador de estas tierras. Toda
la ciudad sale a bailar por las calles y
las plazas, junto con muchos
peregrinos y visitantes que llegan, y
la procesion se convierte en una
grandisima y unica danza.



Recordemos que el rey David bailaba
delante del Sefior y esta es una
expresion de fidelidad. Grandes y
pequeriios, todos van bailando juntos
hacia la catedral —supe que este ario,
incluso bajo la lluvia—, dando
testimonio con entusiasmo, en
recuerdo del santo Pastor, de cuan
bello es caminar juntos y
encontrarnos como hermanos en
torno a la mesa de nuestro Sefior.Y
aqui, permitanme decirles algo muy
breve: por favor, no pierdan la
capacidad de perdonar. Saben que
todos debemos perdonar, pero
¢saben por qué? Porque todos hemos
sido perdonados y todos necesitamos
perdon.

Queridas hermanas, queridos
hermanos, qué hermosa es la mision
que el Sefior nos confia; la mision de
consolar y servir, con el ejemplo y la
ayuda de Maria. Gracias a ustedes,
consagrados y consagradas, por el
trabajo que hacen, seminaristas,



sacerdotes, a todos; y también por la
ayuda generosa que han querido
compartir con los necesitados. Donde
hay un necesitado esta Cristo. Los
bendigo y rezo por ustedes. Y
también ustedes, por favor, recen
por mi. Gracias.

Viernes, 27 de septiembre. Bélgica

Encuentro con las autoridades y la
sociedad civil en el castillo de
Laeken

Sus Majestades,

sefior Primer Ministro,
hermanos obispos,
distinguidas autoridades,
seforas y sefiores:

Agradezco a Su Majestad por la
calida acogida y el amable saludo
que me ha dirigido. Estoy muy
contento de visitar Bélgica. Cuando



se piensa en este pais, se evoca algo
pequefio y grande a la vez, un pais
occidental y al mismo tiempo central,
como si fuera el corazon palpitante
de un sistema gigante.

Efectivamente, las proporciones y el
orden de las grandezas engafian.
Bélgica no es un estado tan extenso,
pero su historia peculiar ha hecho
que, inmediatamente después del
final de la Segunda Guerra Mundial,
los pueblos europeos, cansados y
debilitados, iniciando un serio
camino de pacificacion, colaboracion
e integracion, vieran en Bélgica la
sede natural de las principales
instituciones europeas. Por el hecho
de ser la linea divisoria entre el
mundo germanico y el latino,
colindante con Francia y Alemania,
paises que mas habian encarnado las
antitesis nacionalistas en la base del
conflicto, Bélgica aparece como el
lugar ideal, casi una sintesis de
Europa, desde el cual contribuir a la



reconstruccion fisica, moral y
espiritual.

Se podria decir que Bélgica es un
puente entre el continente y las islas
britanicas, entre el area de matriz
germanica y francéfona, entre el sur
y el norte de Europa. Un puente, para
permitir que la concordia se expanda
y las controversias se disipen. Un
puente donde cada uno, con su
lengua, mentalidad y convicciones,
encuentra al otro y elige la palabra,
el didlogo y el intercambio como
medios para relacionarse. Un lugar
donde se aprende a hacer de la
propia identidad, no un idolo o una
barrera, sino un espacio de acogida
que sea punto de partida y retorno,
donde se promueven intercambios
validos, se buscan juntos nuevos
equilibrios y se construyen nuevas
sintesis. Bélgica es un puente que
favorece el comercio, que comunica
y pone en didlogo las civilizaciones.
Un puente, por lo tanto,



indispensable para construir la paz y
repudiar la guerra.

De este modo se comprende lo
grande que es la pequefia Bélgica. Se
entiende la necesidad que Europa
tiene de ella para recordarse a si
misma su historia, hecha de pueblos
y culturas, de catedralesy
universidades, de conquistas del
ingenio humano, pero también de
tantas guerras y de una voluntad de
dominio que se convirtio a veces en
colonialismo y explotacion.

Europa necesita a Bélgica para llevar
adelante el camino de paz y de
fraternidad entre los pueblos que la
forman. Este pais recuerda a todos
los demads que, cuando —basandose
en las mas variadas e insostenibles
excusas— se comienzan a desacatar
las fronteras y los tratados, y se deja
a las armas el derecho de crear el
derecho, subvirtiendo el que esta
vigente, se destapa la caja de



Pandora y todos los vientos
comienzan a soplar violentamente,
batiéndose contra la casa'y
amenazando con destruirla. En este
momento histdrico creo que Bélgica
tiene un papel muy importante.
Estamos cerca de una guerra casi
mundial.

En efecto, la concordia y la paz no
son una conquista que se logra de
una vez por todas, sino una tareay
una mision —la concordia y la paz
son una tarea y una mision—, que se
deben cultivar incesantemente,
tratadas con tenacidad y paciencia.
El ser humano, en efecto, cuando
deja de hacer memoria del pasado,
privandose de la ensefianza de este,
posee la desconcertante capacidad de
volver a caer, incluso después de
haberse levantado, olvidando los
sufrimientos y el costo aterrador de
las generaciones pasadas. En esto la
memoria no funciona, es curioso, hay
otras fuerzas, tanto en la sociedad



como en las personas, que nos hacen
caer siempre en las mismas cosas.

En este sentido, Bélgica es mas
valiosa que nunca para la memoria
del continente europeo. Memoria
que, naturalmente, pone a
disposicion argumentos irrefutables
para el desarrollo de una accion
cultural, social y politica constante y
oportuna, a la vez valiente y
prudente y que excluya un futuro en
el que la idea y la practica de la
guerra, con sus consecuencias
catastroficas, vuelvan a ser una
opcion viable.

La historia, magistra vitae, muy
frecuentemente ignorada, desde
Bélgica llama a Europa a
reemprender su camino, a recuperar
su verdadero rostro, a confiar
nuevamente en el futuro abriéndose
a la vida, a la esperanza, para vencer
el invierno demografico y el infierno
de la guerra. Son las dos calamidades



de este momento. El infierno de la
guerra, que ya lo estamos viendo —
que puede transformarse en una
guerra mundial—, y el invierno
demografico. Ante esto debemos ser
practicos, jhay que tener hijos! jtener
hijos!

La Iglesia catolica quiere ser una
presencia que, dando testimonio de
su fe en Cristo resucitado, ofrece a
las personas, a las familias, a las
sociedades y a las naciones, una
esperanza antigua y siempre nueva,
una presencia que ayuda a todos a
afrontar los desafios y las pruebas,
sin entusiasmos volatiles ni
pesimismos sombrios, sino con la
certeza de que el ser humano, amado
por Dios, tiene una vocacion eterna
de paz y de bien, y no esta destinado
a la disolucion ni a la nada.

Con la mirada fija en Jesus, la Iglesia
se reconoce siempre como discipula,
que con temor y tremor sigue a su



Maestro, reconociéndose santa en
cuanto fundada por Ely, al mismo
tiempo, fragil —santa y pecadora—e
insuficiente en sus miembros,
siempre carente y superada por la
tarea que le ha sido confiada.

La Iglesia anuncia una Noticia que
puede colmar de alegria los
corazones y, con las obras de caridad
y los innumerables testimonios de
amor al projimo, busca brindar
signos concretos y pruebas del amor
que la mueve. Ella, sin embargo, vive
en lo concreto de las culturas y
mentalidades de una determinada
época, que ella contribuye a dar
forma o que, de algun modo, en
ocasiones la somete; y no siempre
comprende y vive el mensaje
evangélico en su pureza y plenitud.
La Iglesia es santa y pecadora.

En esta permanente coexistencia
entre santidad y pecado, entre luces
y sombras vive la Iglesia, a menudo



con resultados de gran generosidad y
espléndida dedicacidn, y a veces,
lamentablemente, con la irrupcion
de dolorosos antitestimonios. Pienso
en los dramaticos casos de abusos de
menores, —a los que se han referido
el Rey y el Primer Ministro—, un
flagelo que la Iglesia esta afrontando
con decision y firmeza, escuchando y
acompaifiando a las personas heridas
e implementando un amplio
programa de prevencion en todo el
mundo.

Hermanos y hermanas, jesto es
vergonzoso! Esta vergienza, la
verguenza de los abusos a menores,
la debemos tomar en nuestras
manos, y pedir perddn, y resolver el
problema. Cuando nosotros
pensamos en los santos Inocentes
decimos, jqué tragedia ha causado el
rey Herodes!; sin embargo, hoy en la
Iglesia sigue presente este tipo de
crimen. La Iglesia debe
avergonzarse, pedir perdon y tratar



de resolver esta situacion con
humildad cristiana. Debe poner
todas las condiciones para que esto
no vuelva a repetirse. Alguien me ha
dicho, “Santidad, segun las
estadisticas la gran mayoria de los
abusos se dan en la familia, en el
barrio, en el mundo del deporte o en
la escuela”. jUn solo abuso es
suficiente para avergonzarse! En la
Iglesia debemos pedir perdon por
esto, y que los demas pidan perdon
por su parte. Esta es nuestra
verglenza y nuestra humillacion.

A este respecto, me entristecio el
fenomeno de las “adopciones
forzadas”, presentes también aqui en
Bélgica entre los afios 50 y 70 del
siglo pasado. En esas historias
espinosas se mezclo el fruto amargo
de un crimen y un delito, con aquello
que era lamentablemente el
resultado de una mentalidad
difundida en todos los estratos de la
sociedad; hasta el punto que, quienes



actuaban de acuerdo a esa
mentalidad, pensaban en conciencia
que estaban haciendo un bien, tanto
para el nifio como para la madre.

Con frecuencia las familias y otras
entidades sociales, incluida la Iglesia,
pensaron que, para quitar el estigma
negativo, que desgraciadamente en
esos tiempos afectaba a la que era
madre soltera, seria mejor para
ambos, madre e hijo, que este ultimo
fuera adoptado. Hubo incluso casos
en los cuales a algunas mujeres no se
les dio la oportunidad de decidir si
quedarse con el nifio o darlo en
adopcion.

Esto sucede hoy en algunas culturas,
en algunos paises.

Como sucesor del apdstol Pedro,
suplico al Sefior para que la Iglesia
encuentre siempre en si misma la
fuerza para actuar con claridad y no
uniformarse con la cultura
dominante, aun cuando esa cultura



utilizase —manipuldndolos— valores
que derivan del Evangelio, pero solo
para sacar de ellos conclusiones
ilegitimas, con sus consecuentes
cargas de sufrimiento y exclusion.

Rezo para que los responsables de las
naciones, fijandose en Bélgica y en su
historia, sepan aprender de ello vy,
asi, ahorren a sus pueblos catastrofes
incesantes e innumerables lutos.
Rezo para que los gobernantes sepan
asumir su responsabilidad, el riesgo
y el honor de la paz, y sepan alejar el
peligro, la ignominia y la absurdidad
de la guerra. Rezo para que teman al
juicio de la conciencia, de la historia
y de Dios, y conviertan la mirada y
los corazones, poniendo siempre el
bien comun en primer lugar. En este
momento en que la economia se ha
desarrollado tanto, quisiera subrayar
que en algunos paises las inversiones
que dan mas ingresos son las
fabricas de armas.



Majestad, sefioras y sefiores, el lema
de mi visita a su pais es “En route,
avec Espérance”. Me hace pensar el
hecho de que Espérance esté escrito
con mayuscula, eso me sugiere que la
esperanza no es una cosa que se lleva
en la mochila durante el camino, no,
la esperanza es un regalo de Dios,
quizas es la virtud mas humilde —
decia el escritor— pero es la que
nunca falla, es la que nunca
defrauda. La esperanza es un don de
Dios y se lleva en el corazon. Y
entonces quiero dejarles este deseo
de esperanza, a ustedes y a todos los
hombres y mujeres que viven en
Bélgica: que puedan pedir y recibir
siempre este don del Espiritu Santo,
la esperanza, para caminar juntos
con Esperanza en el camino de la
vida y de la historia. jGracias!

Encuentro con los profesores
universitarios en la
“Promotiezaal” de la “Katholieke
Universiteit Leuven”.



Serior Rector,
ilustres profesores,

queridos hermanos y hermanas,
buenas tardes.

Me alegro de poder estar aqui entre
ustedes y agradezco al rector sus
palabras de bienvenida, con las que
ha recordado la historia y la
tradicion en las que esta cimentada
esta Universidad, asi como también
algunos de los principales retos
actuales que nos interpelan a todos.
Esta es la primera tarea de la
Universidad: ofrecer una formacion
integral para que las personas
adquieran los instrumentos
necesarios para interpretar el
presente y proyectar el futuro.

La formacion cultural, ciertamente,
no es nunca un fin en si misma y las
universidades no deben caer en la
tentacion de convertirse en
“catedrales en el desierto”, sino que



son, por su propia naturaleza,
lugares donde se promueven ideas y
nuevos estimulos para la vida y el
pensamiento del hombre y para los
desafios de la sociedad, es decir,
espacios generativos. Es hermoso
pensar que la Universidad genera
cultura, desarrolla ideas, pero sobre
todo promueve la pasion por la
busqueda de la verdad, al servicio
del progreso humano. En particular,
los ateneos catélicos, como este,
estan llamados «a llevar la
aportacion decisiva de la levadura,
de la sal y de la luz del Evangelio de
Jesucristo y de la Tradicion viva de la
Iglesia, que esta siempre abierta a
nuevos escenarios y a nuevas
propuestas» (Const. ap. Veritatis
gaudium, 3).

Deseo por tanto hacerles una sencilla
invitacion a ensanchar las fronteras
del conocimiento. No se trata de
aumentar las nociones o las teorias,
sino de hacer de la formacion


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html

académica y cultural un espacio
vital, que abraza la vida y la
interpela.

Hay una breve historia biblica que se
narra en el Libro de las Cronicas, que
me gustaria evocar aqui. El
protagonista es Iabés, que dirige a
Dios esta suplica: «Si me bendices
verdaderamente, ensancharas mis
fronteras» (1 Cr 4,10). Iabés significa
“dolor”, y lo habian llamado asi
porque su madre habia sufrido
mucho al darlo a luz. Pero ahora
Iabés no quiere quedarse encerrado
en su dolor, dejandose arrastrar por
el lamento, y pide al Sefior
“ensanchar las fronteras” de su vida,
para entrar en un espacio bendito,
mas grande, mas acogedor. Lo
contrario son cerrazones.

Ensanchar las fronteras y ser un
espacio abierto para el hombre y
para la sociedad constituye la gran
mision de la Universidad.



En nuestro contexto, efectivamente,
nos encontramos ante una situacion
ambivalente, en la que los margenes
se estrechan. Por una parte, estamos
sumergidos en una cultura marcada
por la renuncia a la busqueda de la
verdad; hemos perdido la inquieta
pasion de indagar, para refugiarnos
en la comodidad de un pensamiento
débil —el drama del pensamiento
débil—, para refugiarnos en la
conviccion de que todo es igual, de
que una cosa vale lo mismo que la
otra, de que todo es relativo. Por otra
parte, cuando se habla de la verdad
en los contextos universitarios y
también en otros ambitos, se cae
muchas veces en una actitud
racionalista, segun la cual sélo se
puede considerar verdadero lo que
podemos medir, experimentar, tocar,
como si la vida se redujese
unicamente a la materia y a lo
visible. En ambos casos los limites
resultan reducidos.



En cuanto al primer punto, tenemos
el cansancio del espiritu, que nos
relega a una incertidumbre
constante y a la ausencia de pasion,
como si fuese inutil buscar un
sentido en una realidad que
permanece incomprensible. Este
sentimiento emerge frecuentemente
en algunos personajes de las obras de
Franz Kafka, que describio la
condicion tragica y angustiante del
hombre del siglo XX. En un didlogo
entre dos personajes de uno de sus
relatos, encontramos esta
afirmacion: «Creo que usted no tiene
tratos con la verdad simplemente
porque es demasiado

agotadora» (Descripcion de una lucha,
1908). Buscar la verdad es agotador,
porque nos obliga a salir de nosotros
mismos, a arriesgarnos, a hacernos
preguntas. Y, por eso, nos atrae mas
—en el cansancio del espiritu— una
vida superficial que no plantea
demasiados interrogantes; asi como
del mismo modo nos atrae mas una



“fe” facil, ligera y comoda, que nunca
nos cuestiona nada.

En cuanto al segundo punto, por el
contrario, tenemos el racionalismo
sin alma, en el que hoy corremos el
riesgo de caer nuevamente,
condicionados por la cultura
tecnocratica que nos lleva a esto.
Cuando se reduce al hombre a la
mera materia, cuando se quiere
forzar la realidad a los limites de lo
que es visible; cuando la razon es
unicamente aquella matematica,
cuando la razdn es aquella “de
laboratorio”, entonces se pierde el
asombro —y cuando este falta no se
puede pensar; el asombro es el inicio
de la filosofia, es el inicio del
pensamiento—, se esfuma esa
maravilla interior que nos empuja a
buscar mas alla, a mirar al cielo, a
desentrafiar la verdad escondida que
afronta las preguntas fundamentales:
¢por qué existo?, ;qué sentido tiene
mi vida?, ¢cudl es el objetivo final y



la ultima meta de este viaje? Se
preguntaba Romano Guardini: «¢Por
qué el hombre, a pesar de todo el
progreso, sigue siendo un
desconocido para si mismo y lo es
cada vez mas? Porque ha perdido la
llave para comprender la esencia del
hombre. La ley de nuestra verdad
dice que el hombre se reconoce sdlo
desde lo alto, por encima de €l, desde
Dios, porque soélo de Dios trae su
existencia» (Oracion y verdad).

Queridos profesores, contra el
cansancio del espiritu y el
racionalismo sin alma, aprendamos
también nosotros a rezar como
Iabés: “Sefnor, ensancha nuestras
fronteras”. Pidamos que Dios
bendiga nuestro trabajo, al servicio
de una cultura capaz de afrontar los
retos de hoy. El Espiritu Santo que
hemos recibido como don nos
impulsa a buscar, a abrir los espacios
de nuestro pensar y de nuestro
obrar, hasta guiarnos a la verdad



plena (cf. Jn 16,13). Tenemos la
certeza —como nos ha dicho el rector
al inicio— “de que no sabemos
todavia todo”, pero, al mismo tiempo,
es precisamente esta limitacion la
que debe empujarles siempre a ir
hacia adelante, ayudandoles a
mantener encendida la llama de la
investigacion y a seguir siendo como
una ventana abierta al mundo de
hoy.

Y, a este propdsito, quiero decirles
sinceramente gracias. Gracias
porque, al ensanchar sus fronteras,
se han convertido en un espacio de
acogida para todos los refugiados
que se han visto obligados a huir de
sus tierras, en medio de incontables
peligros, enormes dificultades y
sufrimientos a veces atroces. Gracias.
Hemos visto hace poco, en el video,
un testimonio muy conmovedor. Y
mientras algunos solicitan que las
fronteras se refuercen, ustedes, en
cuanto comunidad universitaria, han



ensanchado sus propios confines.
Gracias. Han abierto los brazos para
acoger a estas personas marcadas
por el dolor, para ayudarles a
estudiar y a crecer. Gracias.

Esto es lo que necesitamos, una
cultura que ensanche las fronteras,
que no sea “sectaria” —y ustedes no
son sectarios, gracias— ni se ponga
por encima de los demas, sino que,
por el contrario, se meta en la masa
del mundo, aportandole la levadura
buena, que contribuye al bien de la
humanidad. Esta tarea, esta
“esperanza mas grande”, se les confia
a ustedes.

Un tedlogo originario de esta tierra,
hijo y docente de esta Universidad,
ha afirmado: «<Somos nosotros la
zarza ardiente que permite a Dios
manifestarse» (A. Gesché, Dios para
pensar, Salamanca 2010). Conserven
encendida la llama de este fuego,
ensanchen las fronteras. Sean



inquietos, por favor, con una
inquietud vital, sean buscadores de
la verdad y no apaguen nunca la
pasion, para no ceder a la acidia del
pensamiento, que es una
enfermedad muy fea. Sean
protagonistas en la generacion de
una cultura de la inclusién, de la
compasion, de la atencion a los mas
débiles y a los grandes desafios en el
mundo en que vivimos.

Y, por favor, no se olviden de rezar
por mi. Gracias.

Sabado, 28 de septiembre. Bélgica.

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diaconos, consagrados,
consagradas, seminaristas y
operadores pastorales en la
Basilica del Sagrado Corazon de
Koekelberg.

Queridos hermanos y hermanas,
buenos dias.



Me siento feliz de estar aqui entre
ustedes. Agradezco a Mons.
Terlinden por sus palabras y por
habernos recordado la prioridad de
anunciar el Evangelio. Gracias a
todos.

En esta encrucijada que es Bélgica,
ustedes son una Iglesia “en
movimiento”. En efecto, desde hace
tiempo estan buscando transformar
la presencia de las parroquias en el
territorio y dar un fuerte impulso a
la formacion de los laicos. Se
esfuerzan, sobre todo, por ser una
comunidad cercana a la gente, que
acompaiia a las personas y que da
testimonio con gestos de
misericordia.

Partiendo de sus preguntas, quisiera
proponerles algunas lineas de
reflexion que giran alrededor de tres
palabras: evangelizacion, alegria'y
misericordia.



El primer camino que estamos
llamados a recorrer es la
evangelizacion. Los cambios de
nuestra época y la crisis de la fe que
experimentamos en occidente nos
han impulsado a regresar a lo
esencial, es decir, al Evangelio, para
que a todos se anuncie nuevamente
la buena noticia que Jesus trajo al
mundo, haciendo resplandecer toda
su belleza. La crisis —cada crisis— es
un tiempo que se nos ha ofrecido
para sacudirnos, para interpelarnos
y para cambiar. Es una ocasion
preciosa —en el lenguaje biblico se
dice kairds, ocasion especial— como
sucedi6 a Abram, a Moisés y a los
profetas. Cuando experimentamos
las desolaciones, de hecho, siempre
debemos preguntarnos cual es el
mensaje que el Sefior nos quiere
comunicar. ;Y qué es lo que nos hace
ver la crisis? Hemos pasado de un
cristianismo establecido en un marco
social acogedor, a un cristianismo
“de minorias” o, mejor dicho, de



testimonio. Y esto reclama la valentia
de una conversion eclesial, para
comenzar esas transformaciones
pastorales que tienen que ver incluso
con las costumbres, los modelos, los
lenguajes de la fe, para que estén
realmente al servicio de la
evangelizacion (cf. Exhort. ap.
Evangelii gaudium, 27).

Y quisiera decirle a Helmut, que esta
valentia se exige también a los
sacerdotes. Ser sacerdotes que no se
limitan a conservar o administrar un
patrimonio del pasado, sino pastores,
pastores enamorados de Cristo y
prontos para acoger las exigencias
del Evangelio —con frecuencia
implicitas— mientras caminan con el
santo Pueblo de Dios; y nosotros
caminamos un poco adelante, un
poco en medio y un poco atras. Y
cuando llevamos el Evangelio —
pienso en lo que dijo Yaninka— el
Sefior abre nuestros corazones al
encuentro con el que es distinto a


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_impostergable_renovaci%C3%B3n_eclesial

nosotros. Es bueno, y mas aun
necesario, que entre los jovenes haya
suefios y espiritualidades diferentes.
Asi debe ser, porque pueden ser
muchos los caminos personales y
comunitarios, pero nos conducen a la
misma meta, al encuentro con el
Sefior. En la Iglesia hay lugar para
todos —todos, todos— y ninguno
debe ser fotocopia de nadie. La
unidad en la Iglesia no es
uniformidad, se trata mas bien de
encontrar la armonia de las
diferencias. Y también a Arnaud le
diria: el proceso sinodal debe ser un
retorno al Evangelio, no debe haber
entre las prioridades alguna reforma
que vaya “a la moda”, sino mas bien
cuestionarse: ;como podemos hacer
llegar el Evangelio a una sociedad
que ya no lo escucha o que se aleja
de la fe? Preguntémonos todos.

El segundo camino a transitar es la
alegria. No se trata de las alegrias
asociadas a algo momentaneo, ni de



consentir los modelos de evasion o
de diversion consumista; sino de una
alegria mas grande, que acompafa y
sostiene la vida inclusive en los
momentos oscuros o dolorosos, y esto
es un don que viene de lo alto, de
Dios. Es la alegria del corazon
suscitada por el Evangelio, es saber
que a lo largo del camino no estamos
solos y que aun en las situaciones de
pobreza, de pecado, de afliccion, Dios
es cercano, cuida de nosotros y no
permitird que la muerte tenga la
ultima palabra. Dios es cercano,
cercania. Mucho antes de ser Papa,
Joseph Ratzinger escribié que una
regla del discernimiento es la
siguiente: «donde muere el humor, ni
siquiera existe el Espiritu Santo [...].
Y viceversa: la alegria es signo de
gracia» (El Dios de Jesucristo, Brescia
1978, 129). Esto es hermoso. Quisiera
entonces decirles que su predicacidn,
su modo de celebrar, su servicio y
apostolado deben dejar traslucir la
alegria del corazon, ya que esto



suscita preguntas y atrae incluso a
los mas alejados. La alegria del
corazon; no esa sonrisa falsa de
circunstancias, sino la alegria del
corazon. Agradezco a sor Agnese y le
digo: la alegria es el camino. Cuando
la fidelidad se presenta dificil,
debemos mostrar —como tu lo has
dicho, Agnese— que esta virtud es un
“camino a la felicidad”. Y entonces,
viendo hacia donde conduce el
camino, estamos mas preparados
para iniciarlo.

Y el tercer itinerario es la
misericordia. El Evangelio, acogido y
compartido, recibido y donado, nos
conduce a la alegria, porque nos hace
descubrir que Dios es el Padre de la
misericordia, que se conmueve por
nosotros, que nos levanta de nuestras
caidas, que nunca nos retira su amor.
Fijemos esto en nuestro corazon:
Dios jamas nos retira su amor. “Pero
Padre, ¢aunque haga algo grave?”.
Dios jamas retira su amor por ti.



Esto, frente a la experiencia del mal,
a veces pudiera parecernos “injusto”,
porque nosotros sélo aplicamos la
justicia terrena que dice que “quien
se equivoca debe pagar por su
error”. Sin embargo, la justicia de
Dios es superior; el que se haya
equivocado esta llamado a reparar
Sus errores, pero para sanar su
corazon necesita del amor
misericordioso de Dios. No se
olviden: Dios perdona todo, Dios
perdona siempre, Dios nos justifica
con su misericordia, es decir, nos
hace justos porque nos da un
corazon nuevo, una vida nueva.

Por eso diria a Mia: gracias por el
gran trabajo que hacen para
transformar la rabia y el dolor en
ayuda, cercania y compasion. Los
abusos generan atroces sufrimientos
y heridas, mermando incluso el
camino de la fe. Y se necesita mucha
misericordia para no permanecer
con el corazon de piedra frente al



sufrimiento de las victimas, para
hacerles sentir nuestra cercania y
ofrecerles toda la ayuda posible, para
aprender de ellas —como lo has
dicho ti— a ser una Iglesia que se
hace sierva de todos sin someter a
nadie. Si, porque una raiz de la
violencia esta en el abuso de poder,
cuando utilizamos nuestros roles
para aplastar o manipular a los
demas.

Y misericordia —pienso en el
ministerio de Pieter— es una palabra
clave para los presos. Cuando entro
en una carcel me pregunto: ¢por qué
ellos si y yo no? Jesus nos muestra
que Dios no se distancia de nuestras
heridas e impurezas. Fl sabe que
todos cometemos errores, pero que
ninguno es un error. Nadie esta
perdido para siempre. Es justo
entonces seguir los caminos de la
justicia terrena y los itinerarios
humanos, psicoldgicos y penales;
pero la pena debe ser una medicina,



debe llevar a la sanacion. Se necesita
ayudar a las personas para
levantarse, a reencontrar su senda
en la vida y en la sociedad. Sélo bajo
una circunstancia en la vida de todos
Se nos permite mirar a una persona
de arriba hacia abajo, para ayudarla
a levantarse. Solo asi. Recordemos
que todos podemos cometer errores,
pero que ninguno es un error. Nadie
estd perdido para siempre.
Misericordia, siempre, siempre
misericordia.

Hermanas y hermanos, les
agradezco. Y al despedirme quisiera
recordarles una obra de Magritte,
vuestro ilustre pintor, que se titula
“El acto de fe”. Representa una
puerta cerrada por dentro, pero con
una abertura al centro, esta abierta
hacia el cielo. Es una abertura que
nos invita a ir mas alla, a mirar hacia
delante y hacia arriba, a no
encerrarnos nunca en nosotros
mismos, nunca en nosotros mismaos.



Los dejo con esta imagen, como
simbolo de una Iglesia que nunca
cierra sus puertas —por favor, nunca
clerra las puertas—, que a todos
ofrece una apertura al infinito, que
sabe mirar mas alla. Esta es la Iglesia
que evangeliza, que vive la alegria
del Evangelio, que practica la
misericordia.

Hermanas y hermanos, caminen
juntos, ustedes y el Espiritu Santo,
juntos, y practiquen la misericordia,
para asi ser Iglesia. Sin el Espiritu, no
acontece nada de cristiano. Nos lo
ensefia la Virgen Maria, nuestra
Madre. Que ella los guie y los cuide.
Bendigo a todos de corazon. Y, por
favor, no se olviden de rezar por mi.
Gracias.

Encuentro con los estudiantes
universitarios en el Aula Magna de
la Université Catholique de
Louvain.



Queridos hermanos y hermanas,
buenos dias.

Gracias, sefiora Rectora, por sus
amables palabras. Queridos
estudiantes, me alegra encontrarme
con ustedes y escuchar sus
reflexiones. En esas palabras percibo
pasion y esperanza, deseo de justicia,
busqueda de la verdad.

Entre los temas que ustedes
afrontan, me ha impresionado la
cuestion sobre el futuro y la angustia.
Vemos bien cudn violento y
arrogante es el mal que destruye el
medioambiente y los pueblos.
Pareciera que no conoce freno. La
guerra es su expresion mas brutal —
ustedes saben que en un pais, que no
nombro, las inversiones que hoy
proporcionan mas rentabilidad son
las fabricas de armas, es feo—y
parece que esto no tiene fin. La
guerra es una expresion brutal; como
lo son también la corrupcion y las



modernas formas de esclavitud. La
guerra, la corrupcion y las nuevas
formas de esclavitud. En ocasiones
estos males contaminan la misma
religion, convirtiéndola en un
instrumento de dominio. Tengan
cuidado, ya que esto es una
blasfemia. La union de los hombres
con Dios, que es Amor salvifico, se
vuelve asi una esclavitud. Incluso el
nombre del padre, que es revelacion
de cuidado, se vuelve expresion de
prepotencia. Dios es Padre, no un
patron; es Hijo y Hermano, no un
dictador; es Espiritu de amor, y no de
dominio.

Nosotros los cristianos sabemos que
el mal no tiene la ultima palabra —y
en este punto debemos mantenernos
firmes, el mal no tiene la ultima
palabra—, sino que, como se dice,
tiene los dias contados. Esto no quita
nuestro compromiso, al contrario, lo
aumenta: la esperanza es nuestra
responsabilidad. Una responsabilidad



que debe ser asumida, porque la
esperanza nunca defrauda. Y esta
certeza, vence esa conciencia
pesimista, el estilo de Turandot. La
esperanza nunca defrauda.

Y ahora, tres palabras: gratitud,
mision vy fidelidad.

La primera actitud es la gratitud,
porque esta casa nos ha sido donada;
no somos patrones, somos huéspedes
y peregrinos en la tierra. El primero
en hacerse cargo de nosotros es Dios;
nosotros somos ante todo cuidados
por Dios, que creo la tierra y —dice
[saias— “no la cred vacia, sino que la
formo para que fuera habitada” (Is
45,18). Y el salmo octavo esta lleno de
asombrada gratitud: «Al ver el cielo,
obra de tus manos, / la luna y las
estrellas que has creado: / ;qué es el
hombre para que pienses en él, / el
ser humano para que lo cuides?» (Sal
8,4-5). La plegaria que me sale del
corazon es: jGracias, Padre, por el



cielo estrellado y por la vida en este
universo!

La segunda actitud es la mision.
Nosotros estamos en el mundo para
custodiar su belleza y cultivarla para
el bien de todos, sobre todo para la
posteridad, en un futuro cercano.
Este es el “programa ecoldgico” de la
Iglesia. Pero ningun plan de
desarrollo podra llevarse a cabo si
permanece la arrogancia, la
violencia y la rivalidad en nuestras
conciencias y en nuestra sociedad. Es
necesario ir a la fuente de la
cuestion, que es el corazon del
hombre. Del corazon del hombre
viene también la dramatica urgencia
del tema ecologico: de la arrogante
indiferencia de los poderosos, que
antepone siempre los intereses
economicos. Interés economico, el
dinero. Recuerdo lo que me decia
siempre mi abuela: “En la vida, ten
cuidado porque el didblo entra por
los bolsillos”. El interés economico.



Mientras sea asi, toda exhortacion
serd silenciada o solo sera acogida en
la medida en que sea conveniente al
mercado. Esta “espiritualidad”, por
asi decirlo, del mercado. Y mientras
el mercado esté en primer lugar,
nuestra casa comun sufrira
injusticias. La belleza del don exige
nuestra responsabilidad: somos
huéspedes, no duerfios absolutos. En
este sentido, queridos estudiantes,
consideren la cultura como cultivo
del mundo, no solo de las ideas.

Aqui estd el desafio del desarrollo
integral, que requiere la tercera
actitud: la fidelidad. Fidelidad a Dios
y fidelidad al hombre. Este
desarrollo, en efecto, se refiere a
todas las personas en todos los
aspectos de su vida: fisica, moral,
cultural, sociopolitica; y a esto se
opone cualquier forma de opresion y
de descarte. La Iglesia denuncia estos
atropellos, comprometiéndose ante
todo en la conversion de cada uno de



sus miembros, de nosotros mismos, a
la justicia y la verdad. En este
sentido, el desarrollo integral se
apela a nuestra santidad: es vocacion
a la vida justa y feliz, para todos.

Y ahora, la opcion a realizar, por
tanto, esta entre manipular la
naturaleza y cultivar la naturaleza.
Una opcidn que se plantea asi: o
manipulo la naturaleza o cultivo la
naturaleza. A partir de nuestra
naturaleza humana; pensemos en la
eugenesia, los organismos
cibernéticos, la inteligencia artificial.
La opcion entre manipular y cultivar
concierne también a nuestro mundo
interior.

Pensar en la ecologia humana nos
lleva a abordar una tematica que les
preocupa a ustedes y mas todavia a
miy a mis predecesores: el papel de
la mujer en la Iglesia. Me gusta eso
que has dicho. Pesan aqui agresiones
e injusticias, junto con prejuicios



ideologicos. Por eso es necesario
recuperar el punto de partida: quién
es la mujer y quién es la Iglesia. La
Iglesia es mujer, no es “el” Iglesia, es
“la” Iglesia, es la esposa. La Iglesia es
el pueblo de Dios, no una empresa
multinacional. La mujer, en el pueblo
de Dios, es hija, hermana, madre.
Como yo soy hijo, hermano, padre.
Estas son las relaciones que expresan
nuestro ser imagen de Dios, hombre y
mujer, juntos, no separadamente. Las
mujeres y los hombres son personas,
no individuos; estan llamados desde
el “principio” a amar y ser amados.
Una vocacion que es mision. Y de
aqui viene su papel en la sociedad y
en la Iglesia (cf. S. Juan Pablo II,
Carta. ap. Mulieris dignitatem, 1).

Lo que es caracteristico de la mujer,
es decir, lo que es femenino, no esta
establecido por el consenso ni por las
ideologias. Y la dignidad esta
asegurada por una ley originaria, no
escrita en el papel, sino en la carne.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html

La dignidad es un bien inestimable,
una cualidad originaria, que ninguna
ley humana puede dar o quitar. A
partir de esta dignidad, comun y
compartida, la cultura cristiana
elabora siempre nuevamente, en los
diferentes contextos, la mision y la
vida del hombre y de la mujer y su
ser reciproco para el otro, en la
comunion. No el uno contra el otro,
esto seria feminismo o machismo, y
no en reinvindicaciones opuestas,
sino el hombre para la mujer y la
mujer para el hombre, juntos.

Recordemos que la mujer se
encuentra en el centro del
acontecimiento salvifico. Del “si” de
Maria, Dios en persona viene al
mundo. La mujer es acogida fecunda,
cuidado, entrega vital. Por esto es
mas importante la mujer que el
hombre, pero es feo cuando la mujer
quiere hacer el papel de hombre, no,
ella es mujer, y esto “pesa”, es
importante. Abramos los ojos ante



tantos ejemplos cotidianos de amor:
en la amistad y el trabajo, en el
estudio y la responsabilidad social y
eclesial, en la esponsalidad, la
maternidad y la virginidad por el
Reino de Dios y por el servicio. No
olvidemos, lo repito: la Iglesia es
mujer, no es masculina, es mujer.

Ustedes mismos estan aqui para
crecer Como mujeres y como
hombres. Estan en camino, en
formacion como personas. Por eso su
itinerario académico comprende
distintos ambitos: investigacion,
amistad, servicio social,
responsabilidad civil y politica,
expresiones artisticas, entre otros.

Pienso en la experiencia que viven
cada dia en esta Universidad Catolica
de Lovaina, y comparto tres aspectos,
sencillos y decisivos, de la formacion:
ccomo estudiar?, ;por qué estudiar? y
Jcpara quién estudiar?



Como estudiar: como en cada ciencia,
no hay s6lo un método, sino también
un estilo. Cada persona puede
cultivar el suyo. El estudio, en efecto,
es siempre un camino al
conocimiento de uno mismo y de los
demas. Pero también hay un estilo
comun, que se puede compartir en la
comunidad universitaria. Se estudia
juntos: gracias a quien ha estudiado
antes que yo —docentes, compaferos
mas avanzados—, con quien estudia
a mi lado, en el aula. La cultura como
cuidado de uno mismo comporta un
cuidado mutuo. No hay una guerra
entre estudiantes y profesores, hay
dialogo, a veces es un didlogo un
poco intenso pero es el didlogo y el
dialogo hace crecer la comunidad
universitaria.

Segundo: por qué estudiar. Hay un
motivo que nos impulsa y un
objetivo que nos atrae. Es necesario
que sean buenos, porque de ellos
depende el sentido del estudio,



depende la direccion de nuestra vida.
A veces estudio para encontrar un
determinado tipo de trabajo, pero
termino por vivir en funcion de eso.
Nosotros mismos nos convertimos en
la “mercancia”, vivir en funcion del
trabajo. No se vive para trabajar,
sino que se trabaja para vivir; es facil
decirlo, pero implica esfuerzo
ponerlo en practica con coherencia.
Esta palabra coherencia es muy
importante para todos, pero
especialmente para ustedes
estudiantes. Ustedes deben aprender
esta actitud de la coherencia, a ser
coherentes.

Tercero: para quién estudiar. ;Para
uno mismo? ¢Para dar cuentas a los
demas? Estudiamos para ser capaces
de educary servir a los demadas, sobre
todo con el servicio de la
competencia y del juicio autorizado.
Antes de preguntarnos si estudiar
sirve para algo, preocupémonos de
servir a alguien. Una buena pregunta



que un estudiante universitario
puede hacerse seria, ¢a quién sirvo
yo?, ¢a mi mismo? O, por el
contrario, ¢tengo el corazon abierto
al servicio del otro? Entonces el titulo
universitario certifica una capacidad
para el bien comun. Estudio para mi,
para trabajar, para ser util, para el
bien comun. Y esto debe ser muy
equilibrado, muy equilibrado.

Queridos estudiantes, es una alegria
para mi compartir con ustedes estas
reflexiones. Y mientras lo hacemos
percibimos que hay una realidad
mas grande que nos ilumina y nos
supera: la verdad. ¢{Qué es la verdad?
Pilato habia hecho esta pregunta. Sin
la verdad, nuestra vida pierde
sentido. El estudio tiene sentido
cuando busca la verdad, cuando
intenta encontrarla, pero con animo
critico. Pero la verdad, para
encontrarla, necesita de esta actitud
critica, es asi que podemos avanzar.
El estudio tiene sentido cuando busca



la verdad, no lo olviden. Y
buscandola se comprende que
estamos hechos para encontrarla. La
verdad se hace encontrar; es
acogedora, disponible, generosa. Si
renunciamos a buscar juntos la
verdad, el estudio se convierte en un
instrumento de poder, de control
sobre los demas. Y les confieso que
me entristece cuando encuentro, en
cualquier parte del mundo,
universidades que so6lo buscan
preparar a los estudiantes para
lucrar o para tener poder. Es
demasiado individualista, sin
comunidad. El alma mater es la
comunidad universitaria, la
universidad, es la que nos ayuda a
construir la sociedad, a crear
fraternidad. No sirve el estudio sin
esa union, no sirve, sino que domina.
En cambio, la verdad nos hace libres
(cf. Jn 8,32). Queridos estudiantes,
iquieren la libertad? jSean
buscadores y testigos de la verdad!
Tratando de ser creibles y coherentes



por medio de las decisiones
cotidianas mas sencillas. Asi esta se
volvera, cada dia, lo que quiere ser,
una Universidad catolica. Y vayan
adelante, vayan adelante, y no
entren en las luchas de las
dicotomias ideoldgicas, no. No lo
olviden: la Iglesia es mujer y esto les
ayudara mucho.

Gracias por este encuentro. Gracias a
ti que lo has hecho muy bien. Los
bendigo de corazon, a ustedes y a
vuestro camino de formacion. Y por
favor se lo pido, recen por mi. Y si
alguno no reza o no sabe rezar o no
quiere rezar a menos me mande
buena onda, que se necesita. Gracias.

Domingo, 29 de septiembre.
Bélgica.

Santa Misa en el Estadio “Rey
Balduino”.

«S1 alguien llegara a escandalizar a
uno de estos pequerios que tienen fe,



seria preferible para €l que le ataran
al cuello una piedra de moler y lo
arrojaran al mar» (Mc 9,42). Con
estas palabras, dirigidas a los
discipulos, Jesus pone en guardia del
peligro de escandalizar, es decir, de
obstaculizar el camino y lastimar la
vida de los “pequeiios”. Es una
admonicion fuerte, una admonicion
severa, sobre la que debemos
detenernos a reflexionar. Quisiera
hacerlo con ustedes, a la luz de otros
textos sagrados, a través de tres
palabras clave: apertura, comuniony
testimonio.

Iniciamos con apertura. Nos han
hablado de ella la primera Lectura y
el Evangelio, mostrandonos la accion
libre del Espiritu Santo que, en la
narracion del Exodo, llena de su don
de profecia no solo a los ancianos
que habian ido con Moisés a la
tienda del encuentro, sino también a
dos hombres que se habian quedado
en el campamento.



Esto nos hace pensar porqué, si en
un primer momento era escandalosa
su ausencia en el grupo de los
elegidos, después del don del Espiritu
era escandaloso prohibirles ejercer
la misidn que, a pesar de ello, habian
recibido. Bien lo comprende Moisés,
hombre humilde y sabio, que con
mente y corazon abiertos dice:
«jOjala todos fueran profetas en el
pueblo del Sefior, porque él les
infunde su espiritu!» (Nm 11,29).
Hermoso auspicio.

Son palabras sabias, que preludian lo
que Jesus afirma en el Evangelio (cf.
Mc 9,38-43.45.47-48). Aqui la escena
se desarrolla en Cafarnaum, y los
discipulos quisieran a su vez impedir
a un hombre expulsar los demonios
en el nombre del Maestro, porque —
afirman— «no es de los

nuestros» (Mc 9,38), es decir, “no
pertenece a nuestro grupo”. Ellos
piensan asi: “Quien no nos sigue,
quien no es ‘de los nuestros’, no



puede hacer milagros, no tiene el
derecho”. Pero Jesus los sorprende —
como siempre, Jesus siempre nos
sorprende—y a estos los sorprende y
los reprende, invitandolos a ir mas
alla de sus esquemas, a no
“escandalizarse” de la libertad de
Dios. Les dice: «No se lo impidan [...],
el que no esta contra nosotros, esta
con nosotros» (Mc 9,39-40).

Observemos bien estas dos escenas,
la de Moisés y la de Jesus, porque nos
conciernen también a nosotrosy a
nuestra vida cristiana. Todos, de
hecho, con el bautismo, hemos
recibido una mision en la Iglesia.
Pero se trata de un don, no de un
motivo de orgullo. La comunidad de
los creyentes no es un circulo de
privilegiados, es una familia de
salvados, y nosotros no somos
enviados a llevar el Evangelio al
mundo por nuestros meritos, sino
por la gracia de Dios, por su
misericordia y por la confianza que,



mas alla de todos nuestros limites y
pecados, El contintia poniendo en
nosotros con amor de Padre, viendo
en nosotros lo que nosotros mismos
no alcanzamos a vislumbrar. Por esto
nos llama, nos envia y nos acompaia
pacientemente cada dia.

Y entonces, si queremos cooperar,
con amor abierto y premuroso, a la
accion libre del Espiritu sin ser
motivo de escandalo, de obstaculo a
nadie con nuestra presuncion y
nuestra rigidez, necesitamos realizar
nuestra misién con humildad,
gratitud y alegria. No debemos
resentirnos, sino mas bien
alegrarnos de que también otros
puedan hacer lo que nosotros
hacemos, para que crezca el Reino de
Dios y para reunirnos todos unidos,
un dia, en los brazos del Padre.

Y esto nos lleva a la segunda palabra:
comunion. De esta nos habla Santiago
en la segunda Lectura (cf. St 5,1-6)



con dos imagenes fuertes: las
riquezas que corrompen (cf. v.3) y
las protestas de los cosechadores que
llegan a los oidos del Sefior (cf. v. 4).
Nos recuerda, asi, que el unico
camino de la vida es el del don, del
amor que une en el compartir. El
camino del egoismo genera so6lo
cerrazon, muros y obstaculos
—*“escandalos”, precisamente—
encadenandonos a las cosas y
alejandonos de Dios y de los
hermanos.

El egoismo, como todo lo que impide
la caridad, es “escandaloso” porque
aplasta a los pequefios, humillando
la dignidad de las personas y
sofocando el clamor de los pobres (cf.
Sal 9,13). Y esto valia tanto en los
tiempos de san Pablo como hoy para
nosotros. Cuando en la base de la
vida de los individuos y de las
comunidades se ponen unicamente
los principios de interés y las 16gicas
del mercado (cf. Exhort. ap. Evangelii


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

gaudium, 54-58), se crea un mundo
en el que ya no hay espacio para
quien esta en dificultad, ni hay
misericordia para quien se equivoca,
ni compasion para quien sufre y no
es capaz. No hay.

Pensemos a lo que ocurre cuando los
pequerios son escandalizados,
golpeados, abusados por aquellos
que debieran cuidarlos; a las heridas
de dolor e impotencia en primer
lugar de las victimas, pero también
de sus familiares y de la comunidad.
Con la mente y con el corazon,
vuelvo a las historias de algunos de
estos “pequefios” que he encontrado
antier. Los he escuchado, he
escuchado su sufrimiento por haber
sido abusados y lo repito aqui: en la
Iglesia hay lugar para todos, todos,
todos, pero todos seremos juzgados y
no hay lugar para el abuso, no hay
lugar para el encubrimiento del
abuso. Se lo pido a todos: no
encubran los abusos. Se lo pido a los


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

obispos: no encubran los abusos.
Condenen a los abusadores y
ayudenles a curarse de esta
enfermedad del abuso. El mal no se
debe esconder, el mal debe ser
sacado a la luz, que se dé a conocer,
como lo han denunciado algunos
abusados valientemente. Que se dé a
conocer. Y que sea juzgado el
abusador, sea laica, laico, sacerdote u
obispo. Que sea juzgado.

La Palabra de Dios es clara, nos dice
que las “protestas de los
cosechadores” y el “clamor de los
pobres” no se pueden ignorar, no se
pueden cancelar, como si fuesen una
nota desafinada en un concierto
perfecto del mundo del bienestar, ni
se pueden atenuar con alguna forma
de asistencialismo de fachada. Al
contrario, son la voz viva del
Espiritu, nos recuerdan quiénes
somos —todos somos pobres
pecadores, todos, el primero yo—; y
las personas abusadas son un clamor



que sube al cielo, que toca el alma,
que nos hace avergonzarnos y nos
llama a convertirnos. No
obstaculicemos la voz profética,
silenciandola con nuestra
indiferencia. Escuchemos lo que nos
dice Jesus en el Evangelio: lejos de
nosotros el ojo escandaloso, que ve al
indigente y se vuelve para otro lado.
Lejos de nosotros la mano
escandalosa, que cierra el pufio para
esconder sus tesoros y se esconde
avida en los bolsillos. Mi abuela
decia: “El diablo entra por los
bolsillos”. Esa mano que golpea para
cometer un abuso sexual, un abuso
de poder, un abuso de conciencia
contra aquel que es mas débil. ;Y
cuantos casos de abuso tenemos en
nuestra historia, en nuestra
sociedad! Lejos de nosotros el pie
escandaloso, que corre veloz no para
hacerse cercano a quien sufre, sino
para “pasar de largo” y permanecer a
distancia. Fuera todo esto; jlejos de
nosotros! Asi no se construye nada



bueno ni sélido. Y una pregunta que
me gusta hacer a las personas: “¢Das
limosna? —Si, Padre, si. —Y dime,
cuando das limosna, ¢tocas la mano
de la persona indigente o se la
arrojas y miras para otro lado?
¢Miras a los ojos de las personas que
sufren? Pensemos en esto.

Si queremos sembrar para el futuro,
también en el ambito social y
economico, nos hara bien volver a
poner como fundamento de nuestras
decisiones el Evangelio de la
misericordia. Jesus es la
misericordia. Todos nosotros, todos,
hemos sido misericordiati. De otro
modo, por mas que aparezcan
imponentes, los monumentos de
nuestra opulencia seran siempre
colosos con los pies de barro (cf. Dn
2,31-45). No nos engafiemos, sin
amor nada dura, todo se desvanece,
se derrumba, y nos deja prisioneros
de una vida evasiva, vacia y sin
sentido, de un mundo inconsistente



que, mas alla de las fachadas, ha
perdido toda credibilidad. ;Por qué?,
porque ha escandalizado a los
pequerios.

Y asillegamos a la tercera palabra:
testimonio. La Iglesia belga tiene una
rica historia de ejemplos de santidad.
Pensemos en santa Gudula, patrona
del pais (650-712 aprox.), en san
Guido de Anderlecht, el peregrino
amigo de los pobres (+1012), en san
Damian de Veuster, mas conocido
como Damian de Molokai, el apdstol
de los leprosos (1840-1889). Y
también en tantos misioneros y
misioneras belgas que a lo largo de
los siglos han anunciado el Evangelio
en diversas partes del mundo, en
algunos casos hasta el sacrificio de la
vida.

En esta prospera tierra pudo florecer
también el testimonio de la monja
carmelita Ana de Jesus, Ana de
Lobera, de quien hoy celebramos la



beatificacion. Esta mujer estuvo
entre las protagonistas, en la Iglesia
de su tiempo, de un gran movimiento
de reforma, tras las huellas de una
“gigante del espiritu” —Teresa de
Jesus—, del que difundio los ideales
en Esparfia, en Francia y también
aqui, en Bruselas, y en aquellos que
entonces se llamaban los Paises Bajos
Espafioles.

En un tiempo marcado por
escandalos dolorosos, dentro y fuera
de la comunidad cristiana, ella y sus
compariieras, con su vida sencilla y
pobre, hecha de oracidn, de trabajo y
de caridad, supieron traer de nuevo
a la fe a tantas personas, hasta el
punto de que alguno definio su
fundacion en esta ciudad como un
“iman espiritual”.

Por eleccién, no ha dejado escritos.
Se comprometio mas bien en poner
en practica lo que ella a su vez habia
aprendido (cf. 1 Co 15,3), y con su



modo de vivir contribuyo a realzar la
Iglesia en un momento de gran
dificultad.

Acojamos, por tanto, con gratitud el
modelo de “santidad femenina” que
nos ha dejado (cf. Exhort. ap.
Gaudete et exsultate, 12), al mismo
tiempo delicado y fuerte. Su
testimonio, junto al de tantos
hermanos y hermanas que nos han
precedido, nuestros amigos y
comparfieros de viaje, no esta lejos de
nosotros, sino que esta cerca; es mas,
se nos confia para que también lo
hagamos nuestro, renovando el
compromiso de caminar juntos tras
las huellas del Sefior.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/belgica-
luxemburgo-papa-francisco-viaje-
apostolico/ (17/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/belgica-luxemburgo-papa-francisco-viaje-apostolico/
https://opusdei.org/es-es/article/belgica-luxemburgo-papa-francisco-viaje-apostolico/
https://opusdei.org/es-es/article/belgica-luxemburgo-papa-francisco-viaje-apostolico/
https://opusdei.org/es-es/article/belgica-luxemburgo-papa-francisco-viaje-apostolico/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Bélgica y Luxemburgo
	Jueves, 26 de septiembre. Luxemburgo
	Viernes, 27 de septiembre. Bélgica
	Sábado, 28 de septiembre. Bélgica
	Domingo, 29 de septiembre. Bélgica


