opusdei.org

Aspecto de la
humildad

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

14/01/2012

Estd claro que cualquier Papa, que
per definitionem es sucesor de Pedro,
es «romano y mariano». Sin
embargo, Pio XII lo fue de un modo
muy especial: era romano de
nacimiento y de familia, y marco el
final de una etapa del Papado que
durd unos cuatrocientos afios y que
yo me atreveria a denominar de



absolutismo regio, imperial, de gran
dignidad y autoridad. Irradiaba
santidad, y su bondad estaba
rodeada de un aura de majestad y de
distancia natural. Se le amo y venero
como a casi ningun otro Papa de la
edad moderna anterior a él, y no solo
en el mundo catdlico: todos le
miraban con gran respeto. Bajo el
titulo de «Pastor angelicus» se rodo
una pelicula sobre su vida que lleno
los cines durante meses. Nunca habia
sucedido nada semejante.

A pesar del automavil, del teléfono y
de la radio, durante el Pontificado del
Papa Pacelli culming el «barroco
romano» -como estilo curial- y con €l
termind esta forma de gobernar.

Pio XII fue también profundamente
«mariano» incluso de forma
absolutamente oficial: el 1.° de
noviembre de 1950, fiesta de Todos
los Santos, proclamo el dogma de la
Asuncion de la Virgen en cuerpo y



alma al Cielo, y el afio 1954 fue
declarado Ano Mariano, en el
centenario de la proclamacion del
dogma de la Inmaculada Concepcion.
Con su profunda fe personal, el Papa
se sentia intimamente unido a la
Virgen de Lourdes y de Fatima, asi
como a su mensaje, y puso todo su
empefio en transmitir ese amor a la
Virgen a toda la cristiandad.

El Fundador del Opus Dei encontro,
en este clima espiritual de la Iglesia
universal, una actitud muy favorable
para la expansion y el crecimiento de
la Obra. En aquel afio mariano de
1954, Monsefor Escriva de Balaguer
escribia (35): «Nuestro Opus Dei
nacio y se ha desarrollado bajo el
manto de Nuestra Sefiora. Por eso
son tantas las costumbres marianas
que empapan la vida diaria de los
hijos de Dios en esta Obra de Dios.
Pensad cudl habra sido mi alegria al
ver consagrado, por el Romano
Pontifice, este afio 1954 a la



Santisima Virgen. Nosotros
responderemos a los deseos del Papa
renovando con mas amor -si fuera
posible- nuestras practicas de piedad
a Maria Santisima. Y ademas
imponiéndonos, especialmente en
este afio, el deber de propagar la
devocion del rezo del santo rosario y
haciendo, de la manera
acostumbrada, tres romerias a
santuarios de la Virgen, una dentro
del mes de febrero, otra en mayo y la
ultima en octubre» (36).

En un centro del Opus Dei pude leer
en una ocasion esta inscripcion:
Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam («Todos con Pedro hacia
Jesus, a través de Maria»). La
inscripcion podria ser una formula
breve de lo que quiere expresar ese
binomio tan profundamente catolico
de «romano» y «mariano». Un solo
rebafio bajo un solo pastor, un solo
camino -firme y seguro-, una sola
aspiracion: esto es lo que expresan



esas siete palabras latinas. Sobre el
cum Petro hemos hablado ya; del ad
[esum trata todo el libro; nos queda
por tratar del per Mariam.

Monsefor Escriva de Balaguer no
cred una «nueva Mariologia», como
tampoco creo una nueva escuela
teoldgica (aunque el mensaje
espiritual del Opus Dei suponga,
también para la teologia, un enorme
enriquecimiento, lleno de un
dinamismo rejuvenecedor). Siempre
predico la doctrina de fe de la Iglesia
Catdlica y Romana, la doctrina
asegurada por la Tradicion, la
doctrina vigente para todos. Exhorto
a los miembros de la Obra a
mantenerse firmes en ella, con
fidelidad y humildad, rechazando
cualquier acrobacia interpretativa
individualista y seudointelectual.
Desde este punto de vista, en el Opus
Deiy en su Fundador no hay nada
«original» o «sensacional»: hay tan
soOlo fidelidad. Cuando, en los afios



del Concilio y del posconcilio, ciertos
tedlogos comenzaron a poner en tela
de juicio la doctrina de fe,
removiendo sus sillares (a
consecuencia de lo cual también
comenzo a tambalearse la piedad
popular tradicional), su fidelidad y su
amor a la fe y la tradicion cristiana
fueron realmente extraordinarias y
llamativas, por la fortaleza
sobrenatural y humana con las que
defendio la fe de la Iglesia. No
constituye ningun descubrimiento
para el lector de este libro la
afirmacion de que desde hace veinte
afios cada vez quedan menos
creyentes (incluyendo a muchos de
los que van a Misa o frecuentan los
sacramentos) que sepan en queé
creemos realmente los catolicos y
qué verdades estamos obligados a
profesar si queremos permanecer en
el seno de la Iglesia. Todo esto, qué
duda cabe, es fruto de la ignorancia y
también de esa teoria equivocada
que sostiene que, en el fondo, no



existen verdades de fe absolutas e
inmutables, sino tan sélo
afirmaciones y teorias humanas que
surgen de la corriente de la historia y
vuelven a desaparecer; eso, sin
olvidar a quienes, desde una
perspectiva falsa, proclaman la
incompatibilidad entre la ciencia y la
fe. Estas tres posturas, ademas,
suelen potenciarse mutuamente.

Conocer la fe, vivirla, irradiarla y
ponerla en practica con caridad: son
puntos que debieran interesar a
todos los cristianos; algo que, para
los catdlicos, supone la cercania a la
Madre de Dios. En este punto el
Fundador del Opus Dei no tuvo
necesidad de «inventar» o de
«desenterrar» nada: la Iglesia ha
edificado y promulgado una extensa
doctrina mariana. Mas de sesenta
generaciones de cristianos han
honrado a la Virgen y Madre de Dios
con un tesoro de devociones que ha
ido creciendo a lo largo de los siglos.



Las muestras de piedad mariana que
encontramos a lo largo de la vida del
Fundador del Opus Dei son
innumerables: constituian el
respirar, el latir del corazon de su
vida interior, y encontro un tono
muy personal, inconfundible, para
hablar de Maria y para hablar con
Maria. Casi todas sus meditaciones
terminaban con una carifiosa alusion
a la Virgen y permanecia en un
continuo dialogo del corazon con
Ella. Tal vez no exista otro autor
espiritual del siglo XX que haya dado
a la devocidon mariana tanto brillo
intelectual y linguistico, que le haya
dado una dimension tan renovada
(37), sacandola del ghetto de una
piedad rutinaria o superficial, como
mucho, que suscita la repulsa
instintiva de los llamados cristianos
«modernos» o0 «liberales».
Contribuy6 decisivamente a superar
ese prejuicio de que la devocion
mariana es tan solo un afiadido
religioso, un sucedaneo para



espiritus sencillos que «lo necesitan»,
porque no son capaces de
«desarrollar intelectualmente las
verdades religiosas». Para
contrarrestar este error antepuso a
su «Santo Rosario», del afio 1934, la
siguiente advertencia: «No se
escriben estas lineas para
mujercillas. -Se escriben para
hombres muy barbados, y muy...
hombres, que alguna vez, sin duda,
alzaron su corazon a Dios... El
principio del camino, que tiene por
final la completa locura por Jesus, es
un confiado amor haciaMaria
Santisima. -¢Quieres amar a la
Virgen? -Pues, jtratala! ;Como? -
Rezando bien el Rosario de nuestra
Sefiora» (38).

Pienso que el lector ha podido
comprobar ya, a lo largo de este
libro, que el Opus Dei es importante
para la vida y para el futuro de la
Iglesia, de los cristianos e incluso de
la humanidad; que es necesario,



porque remedia necesidades; que es
«operatio Dei»... Expresion que yo
quisiera traducir por una vez, muy
libremente, como «operacion de
Dios»: una intervencion quirurgica
salvadora del Médico divino que
quiere curar y ayudar a ponerse «en
pie» (en sentido literal) a la Iglesia,
Corpus mysticum Christi, Cuerpo de
Cristo debilitado por la pérdida de la
fe, que, a veces, camina como
cojeando por el mundo moderno.

Pienso, también, que el Opus Dei no
se corresponde con «el espiritu de
nuestros tiempos», al que nada
parece contrariar mas que la
humildad, el servicio, la obediencia,
la abnegacion, la castidad... es decir,
todo aquello que caracterizo la vida
de la «trinidad de la tierra», como
Monsefor Escriva solia llamar a la
Sagrada Familia de Nazaret, Jesus,
Maria y José. Ahora bien, si no
conseguimos reactivar esas virtudes,
ninguno de nuestros empenos tendra



éxito: ni la renovacion de lo que se
ha dado en llamar la sociedad
posindustrial, ni un desarrollo
armonico del Tercer Mundo, ni la
conservacion de la paz (de la que
depende también nuestra existencia
sobre este planeta); quien no ame
esas virtudes y no intente, en una
lucha personal, irlas viviendo dia a
dia, no puede ser del Opus Dei ni
perseverar en €l. Y lo mismo se
podria decir de cualquier otra obra
de seguimiento activo de Cristo, de
militia Christi. No hay duda: la
filiacion divina y el permanecer en
ella -ambas cosas son dones de la
gracia, aceptados con libertad-
constituyen el fundamento de la
santidad y de la santificacidn, pero la
humildad es el cemento necesario
para edificar.

«Sefior, jno puedo!, jno valgo!, ino
sél, ino tengo!, ino soy nadal!»
Monsefior Escriva repitio
constantemente estas palabras



durante toda su vida, ante Dios y
ante los hombres (39). Y era
absolutamente fidedigno cuando lo
decia, porque era absolutamente
sincero.El clérigo que se hacia pasar
por humilde (cuando en realidad
estaba dominado por la ambicién de
poder), astuto y lascivo, fue durante
largo tiempo (especialmente en el
Siglo de las Luces y en el
«kulturkampf», o sea, durante la
ofensiva del Estado bismarquiano
contra la Iglesia y luego bajo Hitler)
elemento imprescindible en el elenco
de las diatribas contra los catolicos.
Caricaturas de este tipo (que surgen
de un oscuro sector de la persona
humana o de un impulso sentimental
carente de formas concretas) han
demostrado ser muy persistentes,
precisamente porque escapan al
control racional y pueden ser
renovadas siempre que alguien tenga
interés en hacerlo. Pues asi como un
ajetreado mariposeo puede
desprestigiar la laboriosidad o una



agarrotada mojigateria la castidad,
una humildad pervertida (que no
tiene por que ser consciente, puede
ser consecuencia de un
malentendido) desprestigia la
humildad verdadera.

Modestia no es dejacion de derechos;
humildad no es complejo de
inferioridad. «A pesar de nuestras
pobres miserias personales -escribia
el Fundador del Opus Dei en 1931-
somos portadores de esencias
divinas de un valor inestimable:
somos instrumentos de Dios. Y como
queremos ser buenos instrumentos,
cuanto mas pequefios y miserables
nos sintamos, con verdadera
humildad, todo lo que nos falte lo
pondra Nuestro Sefior» (40). Una
caracteristica casi infalible de la
humildad verdadera y sana es que
pasa inadvertida, que no es una
humildad chillona. Bien sabemos que
todas las virtudes estan
concatenadas entre si, formando una



red, completandose y vivificandose
mutuamente. Pero hay algunas
virtudes, como la fortaleza o la
justicia, que, en cierto modo, pueden
aparecer aisladas: pueden avanzar
resueltamente, arrastrando a las
demas virtudes como en su séquito.
La humildad verdadera, sin
embargo, siempre es ya de por si
«séquito», es la servidora entre las
virtudes. Nunca puede presentarse
sola, sino que siempre tiene que
existir en las demas virtudes, como
parte de ellas, en una simbiosis. Es
como el medio de conservacion
espiritual de todas las virtudes, tanto
de las naturales como de las
sobrenaturales. Sélo la humildad
garantiza que las demas virtudes no
se corrompan ni siembren
corrupcion. La humildad verdadera
no consiste en evitar los resultados
brillantes, o en rechazar los ascensos,
los cargos, las responsabilidades del
ejercicio de los propios derechos,
sino en poner todo eso en las manos



de Dios, como un nifio que devuelve
a sus padres cuanto ha ahorrado,
porque de ellos procede. Ahora bien,
entrega sus ahorros, no los de sus
hermanos o los de otros nifios. No
existe una humildad por cuenta de
los demas.

Un cristiano debe saber aceptar las
humillaciones; y debe hacerlo
uniéndose a Cristo y considerandolas
«como don divino para reparar,
purificarse y llenarse de mas amor al
Sefior» (41). A Monsefor Escriva
nunca le dejaban abatido; nunca se
defendia ante acusaciones injustas,
nunca hacia «un drama» de esas
cosas.

La otra cara de esa misma moneda
era que si se equivocaba, si habia
sido injusto con alguien (o si le
parecia haberlo sido), de inmediato y
aun estando presentes otras
personas, le pedia perdon. «A mi
también me hacen advertencias -



decia-, y las recibo con la cabeza
baja. Si alguna vez pienso que no
tienen razon, rectifico, y veo que el
equivocado soy yo» (42).

La humildad verdadera y una
inocencia natural -ni necia ni fingida-
son virtudes que van unidas y que se
reconocen cuando alguien, con toda
sinceridad, sabe maravillarse, y
cuando no existe envidia ni
egocentrismo. En cierta ocasion, en
febrero de 1947, el Fundador escucho
una emision de Radio Vaticano en la
que se hablaba elogiosamente de ély
de la importancia de su labor.
Aunque el locutor estaba
mencionando al Padre con gran
admiracion, éste parecia ni darse
cuenta; «estaba mas bien ausente -
narra un testigo-; yo aseguraria que
estaba rezando, sin enterarse de lo
que se referia a su persona» (43). Sin
embargo, en otra ocasion,
contemplando un programa de
television, le llamé la atencién un



anciano profesor que, candoroso,
mostraba un monton de libros que
habia escrito, fruto de muchos afnos
de trabajo. Al verlo -comentaria al
dia siguiente- se habia avergonzado
ante el Sefior, puesto que, al cabo de
tantos afos de vocacion, no podia
presentar ninguna obra acabada; no
habia hecho nada, le parecia ser un
nifio de primeras letras, un
principiante en la vida interior...(44).

En este camino de humildad y
secularidad hay trampas y escollos.
Mucho se podria decir sobre este
tema. Fue (o por lo menos asi me lo
parece) el unico aspecto en la vida
del Fundador en el que a veces dio
pasos como vacilantes, siguiendo, en
ocasiones, mas el parecer de sus hijos
que su propia opinion, obedeciendo a
su director espiritual y a su confesor
mas que a su propia iniciativa. Esta
claro que no se trataba de encontrar
una «alternativa» para la humildad,
sino (y es aqui donde se daban y se



dan las dificultades) de vivir
concreta y ejemplarmente la virtud
de la humildad de acuerdo con la
secularidad. Josemaria Escriva de
Balaguer, con su humildad, que iba
unida a su fidelidad, a su obediencia
a su mision y a su prudencia, rechazo
todas las ofertas -atrayentes muchas
de ellas- que le habrian ayudado a
hacer una brillante carrera
eclesiastica, pero que habrian
dificultado o imposibilitado que
siguiera su camino. Por lo tanto era
16gico (y supongo que no le resultaria
un sacrificio especialmente duro)
que en 1928 rechazara el ser
nombrado «Capelldn honorario de
Palacio», algo que, por entonces, era
el suefio dorado de muchos clérigos
(45); o que en los afios treinta no
aceptara el ser nombrado candnigo
de la Catedral de Cuenca (46), ni el
cargo de Director espiritual de la
«Casa del Consiliario» de Accion
Catdlica (47). La contestacion que dio
a don Angel Herrera, cuando se lo



propuso, es muy significativa: «No,
no. Agradecido, pero no acepto;
porque yo debo seguir... el camino
por el que Dios me llama. Ademas,
no acepto por eso mismo que usted
me dice: porque en esa Casa se
reunirdn los mejores sacerdotes de
Esparfia. Y es evidente que yo no
valgo para dirigirles...» (48). Palabras
estas ultimas que, sin querer,
recuerdan otras de Santo Tomas
Moro; en los oidos de un escéptico
desilusionado sonaran a ironia, pero,
en realidad, fueron humildes, como
de un nifio.

Ser humilde en la forma adecuada no
siempre es tan facil como en los
casos que hemos indicado: en otras
situaciones puede convertirse en un
camino surcado de dudas, en un
itinerario acrobatico... El modelo de
vida para Monsefior Escriva de
Balaguer y para todos los miembros
del Opus Dei fue, es y sera siempre
Jesucristo, también en los treinta



afos de vida oculta en Nazaret. Por
eso no les gusta llamar la atencion.
Don Alvaro del Portillo recuerda que
cuando en 1950, acompafiando al
Fundador, visito Montecantini
(Italia), se les acercé un alto Prelado
de la Curia que empez6 a hacerles
preguntas sobre el numero de
centros y sobre otros detalles
cuantitativos y de organizacion. El
Padre, entonces, le hablé de la
eficacia de la oracion, del espiritu de
penitencia, del trabajo callado y
humilde. «¢Como puede usted -dijo al
Prelado- hacer estadisticas de todo
esto, que es lo que verdaderamente
cuenta?» Y, ante la cara de sorpresa
del Prelado, afiadid: «L.o que pasa es
que hay quien trabaja por tres, y
hace el ruido de trescientos. Nosotros
hemos de hacer al revés: trabajar por
trescientos y hacer el ruido de tres,
con humildad. Hay quienes no
entienden esta forma nuestra de
trabajar... Y es que no se explican
que no procuremos, aqui en la tierra,



la alabanza personal y el honor -
dicen- para la Obra» (49). Ante esta
actitud, se comprende que, como ya
dijimos, no le gustaran los focos, las
camaras, los micrdofonos y las
entrevistas, y que rechazara
cualquier reportaje sobre su
persona. Nunca participd en una
conferencia de prensa, nunca
aparecio en la television.

Los hogares en los que se quieren
vivir las virtudes que se vivian en la
Casa de Nazaret (de la que el Opus
Dei quiere ser un rinconcito en
expresion de Mons. Escriva de
Balaguer) no han alterado el espiritu,
el calor, el ambiente de aquella casa
donde vivio Jesus: sélo varian -por
decirlo asi- los muebles. Hay
teléfono, radio, television,
periodicos..., todo lo que ha traido el
inmenso desarrollo de los medios de
comunicacion. El que a uno le guste
esto 0 no es cosa personal y privada.
Pero, queramoslo o no, esos medios



existen, actuan, ejercen una
influencia grande, inevitable, sobre
los hombres. Y como no es posible -ni
tampoco conveniente- prescindir de
ellos, hay que contribuir a darles
forma y contenido. En este punto,
Monsefior Escriva de Balaguer no
albergaba la mas minima duda.
Sabia que tanto €l como sus hijos
tenian que ser apostoles en una
época tecnificada e industrializada.
Ese era el marco en el que deberian
cumplir el mandato divino en todo el
mundo; por eso habia que conseguir
que los hombres tuvieran claro que
Cristo pasa por el mundo de las
fabricas, de las rotativas, de los
omnipresentes medios de
comunicacion, de los aviones a
reaccion, de los reactores nucleares y
de los microprocesadores; Cristo
pasa por alli como paso por los
caminos polvorientos de Palestina; y
Cristo esta presente en el cine o en la
television cuando en la pantalla



aparece su representante en la tierra,
el Papa...

Monsefior Escriva de Balaguer apoyo
e impulso, con toda su energia, el
apostolado en los medios de
comunicacion social, un apostolado
que abarca un campo profesional
muy amplio. No se cansaba de
animar a todos los que trabajaban en
él a que se comportaran de acuerdo
con la gran responsabilidad
apostolica que tenian, colaborando
tanto por medio de su empefio
personal en su puesto de trabajo
como creando muy variadas
iniciativas periodisticas. Asi nacio,
como labor corporativa, la Facultad
de Ciencias de la Informacion de la
Universidad de Navarra. Y de la
iniciativa personal de miembros del
Opus Dej, junto con un numero
mucho mayor de personas que no
pertenecen a la Obra, surgieron
empresas editoriales, periodicos y
revistas. Al Fundador le urgia



«envolver el mundo en papel
impreso», refiriéndose, con estas
palabras, a un modo apostolico de
propagar la doctrina de Cristo y de la
Iglesia. No esta en contradiccion con
esto el hecho de que ni la Obra, ni sus
miembros en cuanto tales, incluido el
Presidente General (o, actualmente,
el Prelado), suelan aparecer
publicamente en los medios de
comunicacion social, sobre todo de
forma «oficiosa» u «oficial». Si Mons.
Escriva de Balaguer permitio,
después de resistirse por algun
tiempo (50), que, a partir de 1972, se
filmaran sus largos viajes de
catequesis, lo hizo por un solo
motivo: para que Cristo «se luciera» -
también bajo los focos y las cAmaras-
y, con Fl, su Iglesia y su doctrina.

No hace falta insistir en que don
Josemaria no ansiaba ni titulos, ni
medallas, ni condecoraciones de
ninguna clase. No pudo rechazarlas
cuando se las ofrecieron: tenia que



actuar en consonancia con el espiritu
secular del Opus Dei.

A principios de 1947, después de la
primera aprobacion de la Obra por la
Santa Sede, don Alvaro del Portillo,
entonces Secretario General, en
nombre y por encargo del Consejo
General, inici6 ante la Santa Sede las
gestiones para el nombramiento del
Padre como Prelado Doméstico de Su
Santidad. Don Josemaria no sabia
nada de ello, por lo que cuando, el 22
de abril, lleg6 el nombramiento, don
Alvaro le tuvo que convencer de que
lo aceptara, pues estaba firmemente
dispuesto a rechazarlo. En ésta, como
en muchas otras ocasiones, sus hijos
pudieron comprobar que siempre
estaba dispuesto a aceptar los
argumentos claros y sensatos.

Cuando habia motivos espirituales
claros, estaba dispuesto a revisar sus
propias opiniones. Conocemos
algunas fotos y cuadros que le



muestran con todo el ornato
prelaticio, vestimenta que para €l era
(él mismo lo decia) «como otro
cilicio» (51).Cuando se le concedia un
doctorado honoris causa, una
ciudadania de honor o una medalla,.
se quedaba igual de tranquilo y de
agradecido como cuando le llegaban
calumnias o humillaciones. En los
afios cincuenta se le concedid una
importante condecoracion estatal, y
un miembro de la Obra, oficial del
ejército, le felicit6 al verle. El Padre
le contesto sonriente: «Hijo mio, para
vosotros -los militares- esto de las
condecoraciones es una cosa
interesante; para mi, no. A mi -y sé
que a ti en el fondo también- s6lo me
interesa una cruz, la Santa Cruz» (52)

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/aspecto-de-la-
humildad/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/aspecto-de-la-humildad/
https://opusdei.org/es-es/article/aspecto-de-la-humildad/
https://opusdei.org/es-es/article/aspecto-de-la-humildad/

	Aspecto de la humildad

