opusdei.org

APUNTES PARA UN
ANALISIS DE LA
ACTITUD ANTE EL
TRABAJO EN LA
HISTORIA DE LA
ESPIRITUALIDAD

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo José Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

28/11/2011



Las perspectivas dogmaticas a las
que se acaba de hacer referencia son
hondamente evangélicas y, desde un
punto de vista especulativo, han sido
ampliamente comentadas y glosadas
por la teologia cristiana, ya desde la
época de los Padres de la Iglesia,
también poniendo de relieve sus
implicaciones existenciales. No podia
ser de otra manera, ya que a esas
implicaciones -0, al menos, a algunas
de ellas- se refiere explicitamente
San Pablo, cuando declara que todo
intento de distincion radical entre
seres humanos resulta trascendido
por el don supremo de la gracia -“ya
no hay judio ni griego, ni esclavo ni
libre, ni hombre ni mujer, ya que
todos vosotros sois uno en Cristo
Jesus“ (38)-, de modo que en todo
estado y situacion pueden el hombre
y la mujer acceder a Dios y llegar a la
plena comunion con El. (39.)

Estamos ante un dato primario, de
cuya recepcion dan fe tanto la praxis



de las primeras comunidades
cristianas, integradas por personas
de las mas diversas condiciones y
oficios, como la teologia de los
primeros siglos que, enfrentandose
con el gnosticismo, corto
decididamente con toda tendencia a
distinguir entre categorias de
cristianos segun sus cualidades
psiquicas o intelectuales. Se da el
hecho, sin embargo, de que ese
conjunto de afirmaciones dogmaticas
y de actitudes existenciales se vivio y
transmitio sin provocar una
consideracion tematica y detenida
respecto al trabajo y, por tanto, sin
dar vida a una reflexion teoldgico-
espiritual que evidenciara el valor
santificable y santificador de esa
realidad humana.

Ese hecho suscita la pregunta que ya
formulabamos en paginas anteriores:
¢qué condicionamientos historicos,
qué factores explican la ausencia de
esa consideracion? Como antes



sefialamos, una respuesta acabada a
ese interrogante no es facilmente
alcanzable, no solo por la
complejidad del tema, sino también
por la limitacion de la bibliografia al
respecto. La realidad es, en efecto,
que si bien el trabajo ha dado origen
a numerosos estudios historicos,
sociologicos, filosoficos y teoldgicos,
algunos de los cuales prestan
atencion también a las perspectivas
espirituales, faltan, no obstante,
obras que intenten dar una vision de
conjurito acerca de como, a lo largo
de la historia, se han entendido y
vivido las relaciones entre
espiritualidad y trabajo.

Con todos los limites con que puede
formularse un juicio de este tipo, nos
parece que, sin olvidar otros factores
-no en ultimo lugar la configuracion
de la sociedad antigua y el papel que
en ella se adjudicaba al trabajo-, cabe
atribuir una importancia decisiva a
la orientacion que tomo la teologia



espiritual a partir del monaquismo. Y
ello por diversas razones. De una
parte, porque desde esa fecha la
atencion teoldgico-espiritual se
centro en cuestiones ascético-
misticas de otro tipo. De otra, porque
al privilegiar la consideracion del
trabajo ante todo como medio
ascético, como ejercicio manual que
mantiene despierto el &nimo, la
reflexion, en la medida en que la
hubo, quedo encerrada dentro de
unos limites muy estrechos que
impedian alcanzar resultados
satisfactorios. Una consideracion
teoldgica integral del trabajo
reclama, en efecto, partir de una
vision completa del mismo y, por
tanto, referirse no solo al trabajo
manual, sino a la division de
funciones que implica la
estructuracion social, a la razon de
ser y al valor de las diversas
profesiones, a la pregunta acerca del
sentido del acontecer social y, en
ultimo término, de la historia, etc.



La cuestion a la que aludimos, y los
procesos historicos a través de los
que se despliega, estan dotados, sin
duda alguna, de multiples matices.
No se puede olvidar, de una parte,
que, a partir del monaquismo
primitivo, el estado religioso que de
él deriva ha experimentado una
amplia evolucién, enriqueciéndose
con nuevas y sucesivas aportaciones,
distintas en muchos aspectos del
monaquismo original. Ni, de otra,
que a lo largo de los siglos ha habido
momentos en los cuales el tema del
trabajo ha aflorado a nivel
especulativo y desde diversas
perspectivas, pero de modos y por
caminos que no llegaron nunca a
desembocar en una valoracion
propiamente espiritual del acto de
trabajar y de cuanto implica. La
realidad es que la percepcion del
valor cristiano, santificable y
santificador del trabajo, esta
relacionada con la advertencia de la
especificidad de la vocacion laical y,



en términos mas amplios, con la
superacion del marco conceptual que
tendia a vincular perfeccion cristiana
con estado de perfeccion (40).

El proceso al que acabamos de
referirnos es interesante y plagado
de avatares, por lo que merece la
pena observarlo con cierto detalle.
Considerémoslo, pues, aunque sea
brevemente y con la limitacion que
implica el hecho, ya aludido, de
encontrarnos ante una tematica
todavia necesitada de estudio.

De acuerdo con la clave o hipotesis
hermenéutica arriba apuntada,
iniciemos el analisis partiendo del
ideal monadstico, y recordando que
ese ideal tiene su punto central de
referencia en la busqueda personal
de la perfeccion evangélica: la
perspectiva de un apostolado directo,
de una cura de almas, no fue
considerada expresamente, al menos
en los textos mas primitivos. Se ha



podido asi comentar, por ejemplo,
que en la Regla de San Benito no hay
ninguna alusion a actividades
apostolicas del monje fuera del
monasterio, y sefialar que, después
de exponer en el capitulo IV las
normas de vida que inspiran el ideal
monastico, San Benito concluye
tajantemente: ,la oficina donde
hemos de practicar con diligencia
todas estas cosas es el recinto del
monasterio“(41).

Seria no entender lo que el
monaquismo es en su origen y lo que
ha supuesto en la historia de la
Iglesia, pretender deducir de ahi que
la dimension apostolica y misionera
esta ausente de la espiritualidad
monastica primitiva: esta de hecho
presente no solo desde un punto de
vista teologico -la virtud de la
caridad auna el amor de Dios y el
amor a los hombres-, sino desde un
punto de vista socioldgico. Solo que,
en un principio, no son tanto el



monje como persona individual, sino
la condicion monastica en cuanto tal
y el monasterio quienes hacen
apostolado. Las narraciones de la
vida heroica de los monjes, la misma
imagen de los monasterios,
construidos tantas veces en las
cumbres de colinas y montafias o en
las cercanias de ciudades y villas,
fueron, siempre, focos de irradiacion
espiritual que influyeron en todo el
contorno y animaron a los hombres a
ser mads sinceros en su cristianismo.

La situacion a la que acabamos de
aludir vario, sin embargo, con la
historia, ya que monaquismo y cura
de almas empezaron a estar mas
intimamente relacionados. Ya desde
un inicio, tanto en Oriente como en
Occidente, fue comun el caso de
monjes elevados a la dignidad
episcopal, y la accidn apostdlica de
monjes como Agustin de Canterbury,
Bonifacio, Cirilo y Metodio, etc.,
contribuyo6 poderosamente a atraer



nuevos pueblos hacia la fe. En esa
linea, la fecha del 2 de julio de 1096
representa un hito legislativo
importante: el Concilio de Nimes,
reunido por Urbano II, que deseaba
encontrar en los monjes un apoyo en
su tarea reformadora, proclamo de
forma expresa y solemne que los
monjes podian dedicarse al
ministerio pastoral, puesto que estan
plenamente capacitados para ello
(42).

Una centuria mas tarde, las érdenes
mendicantes -franciscanos y
dominicos-, continuando y
ampliando la experiencia de los
canodnigos regulares, dieron lugar a
planteamientos mas radicalmente
innovadores. Una concepcion de la
vida religiosa en la que la estabilidad
local pasaba a segundo término,
junto con la constitucion de una
jerarquia unitaria, hizo posible una
figura nueva: la del fraile, cuya
actividad principal -y no ya la



excepcion, como en los monjes- es la
predicacion, yendo de ciudad en
ciudad y de pueblo en pueblo.

En el siglo XVI se produjeron dos
hechos que tuvieron una gran
repercusion en la vida cristiana: la
ruptura de la unidad religiosa con la
escision luterana, y la clara
percepcion, a la luz de los
descubrimientos geograficos, de la
existencia de pueblos a los que aun
no habia llegado la palabra de Cristo.
Todo esto influy0 en la aparicion de
los clérigos regulares: teatinos,
somascos, barnabitas, jesuitas. Las
nuevas religiones supusieron un
ulterior paso en la proclamacion de
una vida o estado de perfeccion que
implicaba el sacerdocio, y una
organizacion mas agil y flexible del
apostolado: régimen centralizado,
abandono del habito monacal y del
coro, etc. Se aspiraba, en resumen, a
impulsar la predicacion estando mas
cerca, mas en medio, de ese pueblo



cristiano al que se deseaba servir, o
de esos pueblos de infieles a los que
se queria atraer hacia la fe. En siglos
posteriores -especialmente a partir
de la segunda mitad del XVIII- tuvo
lugar un multiplicarse de
congregaciones religiosas, tanto de
hombres como de mujeres, nacidas
todas del deseo de permitir un
apostolado cada vez mas amplio y
mas adaptado a las necesidades del
momento. Son, al mismo tiempo,
cada vez mas las religiones que
tienen por fin no la predicacion, sino
obras de caridad, beneficencia o
ensefianza, en cualquiera de sus
variadas manifestaciones.

Una realidad unica esta en el fondo
de todo este desarrollo: la afirmacion
cada vez mas neta de la existencia de
un nexo entre la vida de perfeccion y
las tareas apostolicas, en cualquiera
de sus formas. Todo ello es muy
importante, y enormemente
significativo desde muchos puntos de



vista, pero -y esto es lo que, desde la
Optica que ahora nos ocupa,
conviene resaltar- no represento de
por si un acercamiento a la
afirmacion del valor del trabajo
profesional ni a la proclamacion de
la substantividad propia de la
vocacion laical o secular; mas aun,
cabe sefialar que, en algun punto,
supuso incluso un mayor
distanciamiento con respecto a esas
perspectivas. La misma estructura
social de estos siglos -feudal primero
y estamental después-, en la que los
individuos son considerados con
frecuencia no en cuanto tales, sino
como miembros o componentes de
uno de los estamentos de la
estructura social, dificultaba una
percepcion del valor santificador del
trabajo que cada persona concreta
lleva a cabo (43). Pero, a nuestro
parecer, lo dificulto sobre todo una
implicacion, inconsciente pero real,
del desarrollo que acabamos de
resumir.



A nuestro juicio, el transito histérico
que se produjo fue el siguiente. La
espiritualidad monastica hablaba del
trabajo manual realizado en el
claustro, una tarea, pues, que,
aunque estuviera vivida con un
espiritu diverso, tenia semejanza
material con la que se realiza en el
mundo: quedaba asi abierta la
posibilidad de que se planteara el
problema de la santificacion de ese
trabajo en el mundo (44).

Con la evolucion posterior, el mismo
trabajo manual dejo de ser objeto de
atencion y las tareas eclesiasticas
pasaron a ser consideradas como las
unicas realmente santificadoras. De
esa forma, el camino hacia un
reconocimiento del valor
santificador del trabajo profesional
quedaba ulteriormente dificultado; y
de hecho permanecio cerrado largo
tiempo.



El siglo XIII y mds concretamente la
polémica de los miembros de las
ordenes mendicantes, recién nacidas,
con los sacerdotes seculares y con
representantes de algunas
instituciones monasticas, fue a ese
respecto un momento de
importancia crucial. Ante las criticas
que se les dirigian, acusandoles de no
ejercitarse en tareas manuales, como
era usual en la tradicion monastica,
los mendicantes se ocuparon en
demostrar que es posible la
busqueda de la perfeccion evangélica
sin trabajar manualmente -es decir,
sin ganarse la vida con el trabajo de
sus manos-, sino viviendo de la
limosna. La polémica hubiera podido
llevar a romper la rigida vinculacion
entre trabajo y ocupacion manual a
la que tendian las exposiciones
precedentes, hasta elaborar una
comprension mas completa del
trabajo como elemento integrante de
la vida del hombre. Pero de hecho no
ocurrio asi, ya que los tedlogos



mendicantes, al resolver las
objeciones que a su vocacion se
hacian, se limitaron a afirmar la no
obligatoriedad del trabajo manual;
de ahi que no solo no esbozaron una
reflexion filoséfico-teoldgica sobre el
trabajo considerado en toda su
amplitud, sino que desembocan en
una presentacion mas bien negativa
del tema del trabajo.

Asi ocurre incluso en Santo Tomas de
Aquino, de quien, teniendo presente
la amplia recepcion del pensamiento
aristotélico que manifiesta, en sus
obras sistematicas, la hondura con la
que analiza el arte como virtud
intelectual ordenada a la perfeccion
de la obra que se aspira a realizar y
el relieve que otorga a las virtudes de
la magnanimidad y la magnificencia
(45), hubiera cabido esperar un
planteamiento mas radical. Una
lectura de los capitulos que dedica al
tema en su Contra impugnantes Dei
cultum et religionem , es decir, en la



obra redactada para responder a
quienes criticaban a los mendicantes
por abandonar el trabajo manual,
pone de manifiesto que, en conjunto,
y aunque no falten destellos en otro
sentido, su reflexién no va mas alla
del enfoque negativo al que
acabamos de aludir (46).

No deja de ser digno de nota que, al
comentar en la Summa Theologiae la
vida de Cristo, no hable de los anos
de trabajo en Nazaret, sino que salte
de la presentacion del templo al
bautismo por mano de Juan,
considerando toda esa etapa bajo el
titulo ,,de la entrada de Cristo en el
mundo“ (47). Solo a partir de
entonces, es decir, con relacion a los
afos de vida publica, se detiene a
considerar el estilo de la vida que
llevo Cristo (48) como si el tiempo
anterior no tuviera en si valor
alguno. Conclusion que se refuerza si
tenemos en cuenta que, al
preguntarse por qué Cristo retraso su



bautismo hasta la edad de treinta
afos, responde explicandolo solo a la
luz de la necesidad de alcanzar la
edad madura y perfecta (49).

Una postura muy parecida
encontramos en San Buenaventura
(50) y en los autores de inspiracion
buenaventuriana. Ejemplo
significativo de ese ambiente lo
constituye la descripcion que las
Meditationes vitae Christi hacen de
los afios transcurridos por Jesus en
Nazaret: ,,Se apartaba el Sefior Jesus
de la compania y de la conversacion
con la gente, e iba a la sinagoga, es
decir, a la iglesia, y alli estaba tiempo
en oracion, y se ponia en el lugar
mas vil. Al volver a casa estaba con
su Madre, y alguna vez los ayudaba a
Ella y a José, y pasaba por entre la
gente, yendo y viniendo como si no
viera a nadie. Maravillabase la gente
de ver un joven tan gallardo que no
hacia nada de provecho, en
apariencia (...). Maravillabanse



mucho y hacian befa de él, y decian:
Este es un caso perdido, es un idiota,
no sirve para nada, es tonto, esta
loco, no aprendera ni el abc”.
,Considera, pues -prosiguen las
Meditationes -, esta familia bendita
mas que ninguna (...). José, viejo,
ganaba lo que podia con su oficio, y
la madre ganaba cosiendo e hilando,
y hacia las demas labores de la casa,
que eran muchas. Y preparaba la
comida para su hijo y para José y
realizaba otras cosas semejantes que
resultaba necesario hacer, puesto
que no tenia servidores. Tenle, pues,
compasion viendo como esta
obligada a trabajar fatigosamente
con sus manos. Ten también
compasion del Sefior Jesus que la
ayudaba fielmente y se esforzaba en
lo que podia. Y de aqui aquello que
dice el Evangelio: Vine para servir,
no para ser servido. La (gente) le
envilecia (a Jesus) y le escarnecia y
decia: ¢quién es este?, ¢no es el hijo



de un artesano? Y decian de El otras
cosas de este tenor y viles” (51).

Hay, ciertamente, en los escritos de
los grandes medievales ideas y
enfoques que resultan fecundos y
positivos, también por lo que se
refiere a nuestro tema, pero el
conjunto de las reflexiones orienta el
interés y la preocupacion espiritual
por otros derroteros. De hecho, en los
siglos posteriores, los autores
espirituales, salvo excepciones a las
que luego aludiremos, prestan escasa
atencion al tema del trabajo, al que
se refieren con acentos mas bien
negativos. Asi ocurre, por ejemplo,
con una de las obras mas
representativas de fines del
Medioevo y mas leidas a lo largo de
la historia: la Imitacion de Cristo . El
autor de la Imitacion alude
positivamente al trabajo en uno de
los capitulos iniciales, en el que se
refiere a la vida de los primeros
monjes y ermitafios para decir que



,de dia trabajaban y por la noche se
ocupaban en larga oracion y, aunque
trabajando, no cesaban en la oracion
mental® (52); pero, en realidad, su
juicio sobre el trabajo es mucho mas
negativo que el de los Padres del
desierto. No es este el lugar para
comentar con extension esa realidad;
baste citar las siguientes palabras:
,comer, beber, velar, dormir,
reposar, trabajar y estar sujeto a las
demas necesidades naturales, en
verdad es grande miseria y
pesadumbre al hombre devoto, el
cual desea ser desatado de este
cuerpo y libre de toda culpa“ (53).
Con ese juicio negativo sobre el
trabajo puede estar relacionada una
evolucion a la vez teorica y
semantica que se advierte en la
Imitacion : la contraposicion entre
ocliosidad y trabajo, de que hablan la
Escritura y las ensefianzas de los
primeros monjes, tiende a
convertirse en la contraposicion
entre ociosidad y lucha ascética; es



decir, por ociosidad se entiende la
falta de dedicacion a la lucha interior
y por trabajo, el esfuerzo que esa
lucha supone (54).

Observaciones parecidas pueden
hacerse con relacion a otros escritos
representantivos de la devotio
moderna y de otros movimientos
espirituales de la época, sea en
Flandes sea en otras areas.
Limitémonos a citar una obra en
lengua castellana, el Ejercitatorio de
la vida espiritual del abad Garcia
Jiménez de Cisneros, en el que, en el
contexto de un elogio de las
excelencias de la vida contemplativa
sobre la activa, se encuentra una
frase no precisamente laudatoria
respecto al trabajo. Los
contemplativos, dice, se dedican a lo
que pertenece a la parte racional del
hombre; en cambio, los activos
~comen y beben, y se alegran y
gozan, riense y estan en liviandades
y emplean sus cuerpos, y de esta



manera hacen como las bestias. ;Por
ventura estos tales diran que ayudan
a otros con sus trabajos? Eso mismo
hacen los caballos y los asnos, y a las
veces mas“ (55).

La descripcion de la Edad Media y de
los inicios de la Moderna quedaria
incompleta, mas aun, falseada, si nos
limitaramos a lo dicho. Ese periodo
presencio, en efecto, el surgir de una
serie de movimientos en los que
resuenan acentos muy distintos de
los recién evocados, puesto que
implicaron, por diversas vias, un
descubrimiento o una reafirmacion
del valor de lo laical y de 1o secular y
una referencia, mas o menos expresa
segun los casos, a la santificacion en
el mundo, pero el hecho es que, de
ordinario no provocaron una
verdadera y acabada reflexion
teoldgica. Cabe evocar, a ese
respecto, diversos sectores de la
religiosidad popular de la época, asi
como, especialmente, al menos en



algunos aspectos, las ordenes
militares -aunque en ellas, como es
l6gico, el tema del trabajo no ocupa
un lugar destacado-, y, sobre todo, las
cofradias que tan unidas estuvieron
a los gremios profesionales, pieza
clave en la configuracion de los
municipios y ciudades medievales.
Dejando aparte los aspectos sociales
y asistenciales de la labor de las
cofradias, es un hecho que
connotaban una valoracion
cristianamente positiva del trabajo -
de los oficios y de las profesiones-,
manifestada, entre otras cosas, en la
figura del santo escogido como
patrono precisamente porque algun
rasgo de su personalidad o algun
episodio de su vida decia relacion al
menester u oficio de quienes a €l se
encomendaban. Fundamentalmente
devocionales -su actividad, aparte de
las tareas asistenciales ya
mencionadas, se limitaba de
ordinario al culto publico-,
carecieron de un trasfondo espiritual



acabado, sin llegar a facilitar a los
cofrades, al menos directamente, una
preparacion ascética y doctrinal que
les llevara a santificar el trabajo en
cuanto tal. Por eso, como hace un
momento apuntabamos, a pesar de
su importancia histérica, también en
orden a una valoracion cristiana del
trabajo, no llegaron, salvo
excepciones -como, por ejemplo, la
constituida por algunos sermones de
Johannes Tauler-, a incidir en la
teologia (56).

En los afios del Humanismo y del
Renacimiento asistimos a un
renovado interés por el tema del
trabajo humano. De una parte,
porque la progresiva difusion de la
cultura impulsaba en esa direccion y
diversos humanistas -Pico della
Mirandola, Erasmo y Tomas Moro,
entre otros- manifestaron una
acendrada preocupacion por evitar
que el pensar cristiano quedase
confinado en los claustros, y



aspiraron a promover su presencia y
su influjo en los ambientes seculares
entonces en plena ebullicion. De otra,
porque el espiritu de investigacion y
aventura propio de la época da lugar
a una valoracion de la actividad
humana en cuanto encaminada al
dominio del mundo, que, si bien en
algunas ocasiones amenazaba con
degenerar en un neopaganismo, en
otras se insertaba en una auténtica
profundizacion en las perspectivas
abiertas por la fe cristiana. La crisis
provocada por el protestantismo
agosto, al menos en parte, esos
desarrollos impidiendo su evolucion
serena y fructifera: podemos
encontrar en los autores posteriores
multiples consideraciones acertadas,
en uno u otro sentido, pero falta una
vision de conjunto.

Tanto Lutero como Calvino hablaron
del sentido cristiano de las
profesiones y del trabajo (al que
Lutero llego a calificar de ,servicio



divino®) y, recogiendo ensefianzas de
los grandes maestros medievales,
relacionaron el trabajo con la obra
de la creacion: ,el Dios operante
continua su obra en el hombre
operante®. Pero ni uno ni otro
alcanzaron a descubrir el valor
santificador del trabajo, mas aun
contribuyeron a hacer dificil ese
descubrimiento: la concepcion del
pecado original como corrupcion de
la naturaleza humana y el empefio
en negar el cardcter meritorio ante
Dios de toda obra humana, incluso
realizada en gracia, cerraban, en
efecto, las puertas a todo progreso en
ese sentido. Las ideas de Lutero
sobre el trabajo como servicio y
sobre la actividad profesional como
vocacion, y las afirmaciones de
Calvino sobre la eficacia en el trabajo
como signo de predestinacion
tuvieron un notable influjo en vastos
sectores de la sociedad de su época,
pero el dualismo que ambos
establecieron -por un lado, la sola



fides y la predestinacion, y, por otro,
el trabajo considerado como servicio,
pero carente de valor
intrinsecamente santificador- daba
pie, en la evolucion posterior, a una
escision entre un pietismo
individualista y un humanismo sin
raices teologales, cuyos ecos han
llegado hasta nuestros dias (57).

La teologia catolica del Renacimiento
y del Barroco, que se enfrento con
esos planteamientos, alcanzo, en el
campo de la filosofia juridica y en el
del andlisis de los problemas
economicos, resultados de gran
relieve, susceptibles de haber
desembocado en una reflexion
profunda sobre el vivir social y sobre
el trabajo. Pero, al dejarse contagiar
en algunos puntos por un ideal
aristocratico que despreciaba la
técnica y el comercio, y, en otros
momentos, por un moralismo, se
incapacité para una comprension del
valor del trabajo humano. La



preocupacion -estamos en la época
de la teologia de controversias- por
criticar los errores de Lutero y de
Calvino y, posteriormente, por
corregir los excesos de iluminados y
quietistas, dio origen, por otra parte,
a una actitud de recelo frente a todo
brote de misticismo. No es, pues, de
extrafiar que se produjeran posturas
como la de Melchor Cano, quien no
vacilo en afirmar expresamente que
los laicos no pueden alcanzar la cima
de la perfeccion cristiana y en
oponerse decididamente a que se
editaran en lengua vulgar libros
destinados a orientar a los seglares
por caminos de oracion (58).

Todo ello, incidiendo sobre factores
antes sefialados, desemboco en esa
pretericion de la reflexion sobre el
valor del trabajo que venimos
comentando. Los autores del siglo
XVI y siguientes otorgaron gran
importancia al tema de la eleccion de
estado y a los deberes que esa



eleccion lleva anejos, pero eso no les
condujo a un estudio y valoracion de
la actividad que en cada estado se
realiza. De hecho operaron con gran
frecuencia en el interior de una
teoria de los estados, inspirada en la
doctrina del status propia del
derecho romano, desarrollada por
Santo Tomas en la Summa Theologiae
y sistematizada por Suarez en su
tratado De Religione ( 59), que trae
consigo una clasificacion rigida de
las personas. A ella se adapto, de
forma casi universal, la
consideracion teologico-canodnica de
la llamada a la santidad,
dificultando, en consecuencia, la
afirmacion, con todas sus
implicaciones, de la vocacion
cristiana en el mundo.

No faltaron, ciertamente, reacciones
en sentido contrario ni obras escritas
con el deseo de orientar a los fieles
cristianos, de cualquier estado o
condicion, por caminos de oracion y



de plenitud de vida cristiana. La
figura mas representativa es, sin
duda, la del gran obispo de Ginebra,
San Francisco de Sales, que, en el
prologo a su Introduccion a la vida
devota , escribe unas palabras que,
aun siendo muy conocidas, no
podemos por menos de volver a
citar: ,,casi todos los autores que
hasta la fecha han venido estudiando
la devocion, han seguido la pauta de
ensefiar a los que viven alejados del
comercio del mundo o, por lo menos,
han trazado caminos que conducen a
ese total alejamiento. Mi objeto es
ahora adoctrinar a los que habitan
en las ciudades, viven entre sus
familias o en la corte, obligandose en
lo exterior a un modo de ser

comun* (60).

Las obras de San Francisco de Sales -
y las de los autores que a
continuacion imitaron su ejemplo-
no solo produjeron un gran impacto,
sino que contribuyeron, y continuan



contribuyendo, poderosamente, a la
promocion del vivir cristiano en los
mas diversos ambientes y
situaciones. No llevaron, sin
embargo, a un replanteamiento
teoldgico acerca del valor
sobrenatural de las realidades
terrenas. De una parte, porque la
teoria de los estados se habia
convertido en el esquema al que se
acudia para interpretar todo lo que
se refiere a la aspiracion a la
santidad, y los diversos movimientos
espirituales tendian a revertir en la
evolucion del estado religioso (61).
De otra parte porque, si bien el santo
obispo de Ginebra advirtio la
necesidad pastoral de dirigirse a los
cristianos que viven en el mundo
invitandoles a la santidad, no llego a
realizar una reflexion sobre esa
condicion en cuanto tal a fin de
mostrar, desde dentro de ella misma,
el dinamismo en el que la introduce
el don cristiano. De ahi que, en mas
de un momento, no fuera mas alla de



una adaptacion a la vida laical de
consideraciones ascéticas
anteriormente aplicadas a la vida
religiosa (62).

Algo parecido puede decirse de
bastantes autores de las décadas y
siglos sucesivos, casi hasta nuestros
dias. En términos generales se
percibe, en efecto, lo que podria
calificarse de incapacidad practica
para captar la virtualidad propia de
la existencia secular o, al menos,
para sacar conclusiones concretas y
detalladas del previo
reconocimiento, hecho en términos
generales, de esa virtualidad. Y asi la
teologia espiritual de todo este
periodo apenas habla del trabajo
como actividad humana realizada en
medio del mundo, mientras que, en
cambio, alude con frecuencia a
actividades de tipo eclesiastico o de
caracter religioso. Mejor dicho, habla
de ambos tipos de actividades, pero
de las primeras -las tareas



eclesiasticas-, para mostrar su
entronque con lo sobrenatural; de las
segundas -las ocupaciones seculares-,
para sefialar, en cambio, que pueden
dificultar la busqueda efectiva de la
santidad (63).

El valor cristiano y, mas
concretamente, santificable y
santificador de las realidades
terrenas y, particularmente, del
trabajo en cuanto profesion ejercida
en medio del mundo,
entrecruzandose con el tejido de la
sociedad civil, es una ensefianza que,
apuntada ciertamente en textos de
épocas anteriores, se proclama con
nitidez solo entrado el siglo XX. Y ello
como fruto de unos desarrollos a los
que ya aludimos en el capitulo
anterior, pero que conviene evocar
de nuevo para describirlos con algo
mas detalle.

De forma esquematica cabe decir
que ese desarrollo se desplego en tres



fases 0 momentos: se inicid, en
efecto, a nivel de la vida y la
experiencia eclesiales, provoco luego
una amplia reflexion teologica y,
finalmente -aunque
contemporaneamente a lo anterior-,
dio lugar a declaraciones y tomas de
posicion magisteriales que asumian y
confirmaban lo ya alcanzado.

Por lo que se refiere a la primera
fase, es decir, a los impulsos
provenientes de la vida y la
experiencia eclesiales, podemos
limitarnos a tres especialmente
significativos:

1) La reaccion pastoral anle los
problemas que trajeron consigo la
primera industrializacion y la
subsiguiente aparicion de un
proletariado urbano, que se canalizd
a través no solo de una nutrida gama
de actividades asistenciales, sino
también de iniciativas encaminadas
a elevar la condicion social de los



necesitados, fomentando su
formacion profesional y, en
consecuencia, la dignidad y valor de
su trabajo; la figura de Don Bosco y
su labor en pleno siglo XIX, pueden
ser mencionadas aqui como ejemplo
emblematico (64).

2) Los movimientos y asociaciones de
inspiracion cristiana que,
enfrentandose con los cambios que
estaba experimentando la sociedad
occidental y con la progresiva
descristianizacion que se detectaba
en diversos ambientes, acabaron por
confluir en lo que terminé por
denominarse Accion Catélica, dando
origen a una progresiva promocion
de la responsabilidad y de la accion
laicales; por lo que al trabajo se
refiere, una personalidad puede,
dentro del conjunto de ese
movimiento, ser destacada: la del
fundador de la JOC, Joseph Cardijn.



3) Las realidades e iniciativas
surgidas con la mision de promover
la vida cristiana en medio del
mundo, entre las que se encuentra el
Opus Dej, sobre el que versa nuestro
estudio y sobre el que, por tanto, no
es necesario afiadir ahora ningun
comentario.

Si importa destacar que, como
apuntabamos hace un momento, las
realidades de vida eclesial que
hemos mencionado, y otras analogas
que hubieran podido ser citadas,
tuvieron impacto no solo en la accion
y la vivencia concretas, sino también
en un plano especulativo, ya que
dieron lugar a un esfuerzo de
reflexion, que se movid
especialmente en dos direcciones.

a) El analisis de la experiencia
secular y laical, con el deseo de
expresar adecuadamente sus rasgos
propios hasta alcanzar, superando
formulaciones anteriores, una



caracterizacion positiva y
teologicamente adecuada de la
vocacion y mision del laico o
cristiano corriente (65).

b) La consideracion del trabajo en
cuanto tal, lo que condujo a
desentrafiar las implicaciones del
mensaje evangeélico al respecto, sea
partiendo de posiciones personales,
sea entrando en didlogo con quienes
desde Adam Smith, Hegel o Marx se
habian ocupado ya del tema (66).

Ese conjunto de realidades, vitales
unas, intelectuales otras, constituyen
la fuente y contexto de la amplia
toma de conciencia respecto a la
substantividad de la vocacion y
mision laicales y al valor santificable
y santificador de las realidades
terrenas -entre ellas, el trabajo-, que
caracteriza la coyuntura eclesial
desde mediados del siglo XX. Y de la
que son reflejo, parte y confirmacion
las declaraciones del Concilio



Vaticano II y de los Pontifices
posteriores, ya mencionadas en el
capitulo I, a las que remitimos, pues
no parece necesario volver sobre
ellas (67).

En las paginas anteriores hemos
esbozado una panoramica de la
actitud respecto al trabajo en la
historia de la espiritualidad, a fin de
ofrecer no ya una vision acabada del
tema -tarea, obviamente, excesiva-,
sino algunos puntos de referencia
que nos introdujeran a la
consideracion del espiritu del Opus
Dei y de su aportacion a este campo.
En ese sentido, con cuanto precede
podriamos dar por concluido el
presente capitulo y pasar
directamente a exponer los rasgos
basicos del mensaje que difundio el
Beato Josemaria Escriva. No
obstante, consideramos conveniente
detenernos un poco antes de dar ese
paso, ya que, a lo largo de la historia
a la que hemos hecho referencia,



coexisten -como puede advertirse a
partir de lo ya dicho- dos procesos
que conviene distinguir: la evolucion
de la vocacion religiosa y su
acercamiento a las realidades
seculares, de una parte, y, de otra, la
toma de conciencia de la vocacion y
mision del cristiano corriente, es
decir, del cristiano que vive,
nativamente, en las condiciones
propias de la secularidad.

Al referirnos en paginas anteriores al
desarrollo del estado religioso nos
detuvimos en las congregaciones
surgidas durante los siglos XVIII a XX
con el fin de atender diversas tareas
educativas, asistenciales, misioneras
o0 caritativas. Con ese paso no se
agoto, sin embargo, la variedad de
realizaciones a las que podia estar
abierto el conjunto de experiencias
espirituales que se han venido
desplegando a partir del nacimiento
del monaquismo. No solo eran
posibles otros estadios, sino que se



han realizado, en la practica, entre
ellos algunos caracterizados
precisamente, como acabamos de
apuntar, por un acercamiento a las
realidades y condiciones seculares.

El inicio de esa evolucion puede
situarse a fines del siglo XVIII, mas
concretamente, en la situacién
creada por la supresion de las
ordenes religiosas que tuvo lugar a
raiz de la Revoluciéon Francesa. En
ese contexto, diversas personas se
sintieron movidas a constituir
asociaciones con el mismo espiritu
de las ordenes recien suprimidas,
pero sin su apariencia externa. A la
experiencia de esos afnos se unieron,
en anos posteriores, otros factores: el
deseo de extender el apostolado de
los religiosos hasta lugares donde el
habito o el traje talar resultaban un
impedimento o podian ser mal
recibidos; el afan por recuperar para
la Iglesia a las masas obreras, que
llevo a nuevas iniciativas apostdlicas



y a reflexionar sobre las relaciones
entre pobreza y trabajo; la influencia
de espiritualidades -la de Charles de
Foucauld, por ejemplo-, basadas
sobre la idea del testimonio
entendido como presencia. Fue
apareciendo asi una nueva figura de
vida religiosa que se caracteriza
precisamente por que quienes la
integran asumen no ya una o varias
actividades especificas (educacion,
beneficencia, etc.), sino las
ocupaciones terrenas en cuanto
tales.

Tradicionalmente, el estado religioso
se venia definiendo o caracterizando
por la actitud que dio vida a las
etapas iniciales del proceso, es decir,
al movimiento monastico: la
separacion respecto del mundo,
entendiendo por mundo no ya el
pecado, las malas inclinaciones -de
las que todo cristiano, por el simple
hecho de serlo, debe distanciarse-,
sino la sociedad terrena, el conjunto



de instituciones, relaciones,
ambientes, etc., en los que se
desarrolla y a través de los que se
articula la vida de los ciudadanos
corrientes68. Ese planteamiento se
mantuvo -no sin algunas discusiones,
que no llegaron a alterarlo- durante
el largo proceso que desde fines de la
época medieval alcanza hasta la
contemporanea, incluso en aquellos
casos en que se produce la asuncion
de tareas que, como la educacion o la
asistencia sanitaria, implican una
presencia en las estructuras de la
sociedad civil. No todos los religiosos
de esas épocas hubieran estado
dispuestos a hacer suya la dura
expresion de San Jeronimo ,la
ciudad es para mi una carcel; la
soledad, un paraiso“ (69), pero
muchos si lo estaban, en cambio, en
afirmar que, incluso en el supuesto
de una vida activa, el punto de apoyo
de la vida espiritual se situaba fuera
del mundo: la vida interior se
alimenta del claustro, de la vida



conventual, del retiro religioso o de
la regla, concebidos como el lugar
donde encontrar fuerzas para dar
contenido a la ulterior dedicacion en
las tareas apostolicas (70).

El Concilio Vaticano II, tanto en el
capitulo dedicado a los religiosos
dentro de la Constitucion Lumen
gentium como en el posterior Decreto
Perfectae caritatis , introdujo
perspectivas nuevas, pero no
modifico del todo ese esquema
conceptual (71). Uno y otro
documento dieron pie, durante su
redaccion, a discusiones encontradas
(72). En los anos posteriores, la
reflexion teolodgica se incremento,
amplidndose en conexion con los
procesos de renovacion y reforma
iniciados por los institutos ya
existentes y la aparicion de formas y
experiencias nuevas. El debate se
saldo, desde una perspectiva
terminoldgica, con la generalizacion -
consolidada por el Codigo de Derecho



Canonico de 1983 (73), el Sinodo de
Obispos de 1994 y la subsiguiente
Exhortacion apostdlica Vita
consecrata ( 74)- del concepto de
»,vida consagrada“, como expresion
encaminada a designar una realidad
espiritual amplia, dentro de la que se
da cabida a instituciones diversas,
aunque dentro de ella continuen
ocupando una posicion importante,
pero no exclusiva, la vida religiosa y
los institutos en los que esa vida se
concreta y expresa.

No es este el lugar ni para describir
con detalle ese proceso, ni para
intentar un balance de caracter
sintético. Silo hemos evocado ha sido
solo para poder retomar, contando
con un horizonte historico mas
detallado, alguna de las afirmaciones
que antes enuncidbamos. Es obvio,
en efecto, que uno de los factores que
ha contribuido a configurar la vida
de la Iglesia ya desde el siglo XIX,
pero sobre todo en los ultimos



decenios del XX, ha sido una
evolucion del estado religioso
caracterizada, de una u otra forma,
por un acercamiento al mundo. Pues
bien -esto es lo que deseabamos
recalcar-, la realidad del Opus Dei, y
su aparicion historica, no entronca
con esos desarrollos, sino mas bien
con el proceso por el que la Iglesia,
bajo la accion del Espiritu Santo, ha
ido tomando conciencia cada vez
mas neta de la vocacion y mision
propias del cristiano corriente.

Las declaraciones del Fundador del
Opus Del a este respecto fueron
siempre netas y tajantes. ,Dios -
afirmaba en una de sus Cartas - no
nos ha dado la vocacion de religiosos
(...). Nosotros no somos religiosos, y -
por decirlo de un modo grafico,
aunque se trata de una hipotesis
absurda- no hay autoridad en la
tierra que pueda obligarnos a serlo:
lo impide el mismo derecho natural,
el derecho divino positivo y, la moral



cristiana y el derecho eclesiastico:
porque nos hemos entregado a Dios
con la condicion precisa de no ser
religiosos“ (75).

Poco después, en esa misma Carta,
tras aludir a la evolucion histérica
del estado religioso, afiadia,
reforzando sus afirmaciones, que los
criterios e ideas que se emplean para
juzgar esa historia no pueden
aplicarse en modo alguno para
interpretar el nacimiento y la vida
del Opus Dei, pues ,en nuestro caso
nos encontramos frente a un
fenomeno completamente diferente,
porque no somos como religiosos
secularizados, sino auténticos
seculares que no buscan la vida de
perfeccion evangélica propia de los
religiosos, sino la perfeccion
cristiana en el mundo, cada uno en
su propio estado“ (76). En una
conferencia pronunciada en 1948,
afirmaba igualmente: ,,Quien no sepa
superar los moldes clasicos de la vida



de perfeccion, no entendera la
estructura de la Obra“; porque,
proseguia diciendo, los miembros del
Opus Dei ,no son unos religiosos -
para poner un ejemplo- que, llenos
de santo celo, ejercen de abogados,
médicos, ingenieros, etc., sino que
son sencillamente abogados,
médicos, ingenieros, etc., con toda su
ilusion profesional y sus
mentalidades caracteristicas, para
quienes su misma profesion, y
naturalmente su vida toda adquiere
un pleno sentido y una mas plena
significacion, cuando se la dirige
totalmente a Dios y a la salvacion de
las almas*“ (77).

De ahi que, en esa misma
conferencia, al buscar precedentes
historicos del fendmeno pastoral que
el Opus Dei representaba, y
representa, el Beato Josemaria
remitiera precisamente a los inicios
mismos de la Iglesia: a aquellos
primeros cristianos que sintieron en



sus almas el deseo de poner por obra,
en cuanto es posible a la naturaleza
humana elevada por la gracia, el
ideal de vida trazado por el
Evangelio, y eso sin alejarse del
mundo (78). De hecho, como ya antes
sefialamos, la referencia a los
primeros cristianos fue siempre
constante en los labios del Fundador
del Opus Dei. ,,Como los religiosos
observantes -escribia en los afos
treinta- tienen afan por saber de qué
manera vivian los primeros de su
orden o congregacion, para
acomodarse ellos a aquella conducta,
asi tu -caballero cristiano- procura
conocer e imitar la vida de los
discipulos de Jesus, que trataron a
Pedro y a Pablo y a Juan, y casi
fueron testigos de la Muerte y
Resurreccion del Maestro“ (79). Y en
1967, respondiendo a un periodista
americano que le preguntaba con
qué otras instituciones podia
compararse el Opus Dei: ,,Si se quiere
buscar alguna comparacion, la



manera mas facil de entender el
Opus Dei es pensar en la vida de los
primeros cristianos“ (80).

Supondria un grave error no ver en
cuanto estamos diciendo mas que
precisiones de tipo historico-erudito
y, menos aun, puramente
circunstancial, ya que estan
implicadas afirmaciones muy
importantes tanto de caracter
juridico-canonico como teoldgico-
espiritual, en ambos casos en
relacion precisamente con la
cuestion que es objeto inmediato de
nuestro estudio: la percepcion del
lugar que el trabajo y todo el
conjunto de las tareas y realidades
humanas deben ocupar en la vida
espiritual del cristiano corriente. Nos
encontramos, de hecho, ante una
encrucijada intelectual que reclamo
del Fundador del Opus Dei gran
atencion y empeno, ya que la
llamada universal a la santidad y el
caracter santificable y santificador



de las realidades terrenas estaban,
en los afios 1928 y siguientes, muy
lejos de ser proclamados y
reconocidos y, en consecuencia, la
tarea fundacional a la que estaba
llamado le llevo a abrir caminos
nuevos tanto a nivel juridico-
institucional como teoldgico-
espiritual (81).

Desde una perspectiva juridico-
institucional resultaba, en efecto,
necesario encontrar un cauce
candnico adecuado para una
realidad como la que implica el Opus
Del, es decir, una institucion
integrada por laicos y sacerdotes
seculares en orden a la promocion de
la vida cristiana en medio del mundo
precisamente a traveés del testimonio
y la palabra de quienes, siendo
cristianos corrientes, dan a conocer
con sus vidas la posibilidad de
santificar la vida ordinaria. El
ordenamiento canonico de la
primera mitad del siglo XX no incluia



entre las figuras en él previstas
ninguna que correspondiera a esa
realidad pastoral y espiritual. De ahi
un largo proceso, que culminé en
1982, cuando el Opus Dej, ya
fallecido el Fundador pero
ejecutando y aplicando lo previsto y
preparado por é€l, fue erigido como
Prelatura personal, es decir, como
una institucion jurisdiccional y
jerarquica, integrada por sacerdotes
seculares y fieles laicos, que, bajo la
jurisdiccion de un Prelado,
promueven con su propia vida la
busca de la santidad y el ejercicio del
apostolado en las circunstancias
propias del ordinario existir de los
hombres (82).

Desde una perspectiva teologico-
espiritual se trataba de expresar la
riqueza que implica la vivencia
cristiana de la secularidad o, lo que
es lo mismo, aunque dicho con otras
palabras, de concretar y articular lo
que reclama el ideal cristiano cuando



se inserta, vivificandola desde
dentro, en la realidad secular. De ahi
una neta proclamacion de la
radicalidad y hondura de ese ideal ,
a la vez e inseparablemente, una
decidida exclusion de todo
planteamiento y de toda forma de
hablar que implicara o connotara
una actitud de distanciamiento
respecto de la realidad secular,
aunque fuera remotamente y con la
intencion de volver después a ella.

Reconociendo, ciertamente, la
posibilidad de que Dios llame a
dirigirse a El por otros caminos y
segun otras experiencias, 1o que
caracteriza al mensaje del Beato
Josemaria, y al Opus Dei en cuanto
tal, es la proclamacion de que el
cristiano corriente esta llamado a
santificarse en el lugar donde estaba
cuando percibi6 lo que implica la
vocacion cristiana y en el que debe
continuar estando, es decir, en medio
del mundo. En coherencia con ese



planteamiento, el Beato Josemaria no
usoO expresiones como ,,acercamiento
al mundo®, ,hacerse presente en el
mundo” y otras analogas que, al
menos, semanticamente, connotan
una previa exterioridad o
apartamiento con respecto a ese
mundo al que uno se acerca o en el
que se hace presente. Y hablo, en
cambio, de ,,ser del mundo*, de
ysantificar el mundo desde dentro*,
de ,estar en el mundo y sentirse del
mundo“, excluyendo de raiz todo
apartamiento y toda lejania, aunque
fueran meramente temporales o
psicoldgicas

,2Nuestra vocacion -afirmaba en una
de sus Cartas- hace precisamente que
nuestra condicion secular, nuestro
trabajo ordinario, nuestra situacion
en el mundo, sea nuestro unico
camino para la santificacion y el
apostolado. No es que tengamos esa
ocupacion secular para encubrir una
labor apostdlica, sino que es la



ocupacion que tendriamos si no
hubiésemos venido al Opus Dei; y la
que tendriamos si tuviéramos la
desgracia de abandonar nuestra
vocacion (...). Nosotros, hijos, somos
gente de la calle. Y cuando
trabajamos en las cosas temporales,
lo hacemos porque ese es nuestro
sitio, ese es el lugar en el que
encontraremos a Jesucristo, en el que
nuestra vocacion nos ha dejado“ (83).
Y en una de las entrevistas incluidas
en Conversaciones : los miembros del
Opus Dei ,son personas que viven en
el mundo, en el que ejercen su
profesion u oficio. Al acudir al Opus
Dei no lo hacen para abandonar ese
trabajo, sino al contrario buscando
una ayuda espiritual con el fin de
santificar su trabajo ordinario,
convirtiéndolo también en medio
para santificarse o para ayudar a los
demas a santificarse. No cambian de
estado -siguen siendo solteros,
casados, viudos o sacerdotes-, sino
que procuran servir a Dios y a los



demas hombres dentro de su propio
estado” (84).

»Espero que llegue un momento -
declaraba en otra entrevista- en el
que la frase los catdlicos penetran en
los ambientes sociales se deje de
decir, y que todos se den cuenta de
que es una expresion clerical. En
cualquier caso, no se aplica para
nada al apostolado del Opus Dei. Los
socios de la Obra no tienen necesidad
de penetrar en las estructuras
temporales, por el simple hecho de
que son ciudadanos corrientes,
iguales a los demas, y por tanto ya
estaban alli “ (85). Y, poco antes, en
esa misma entrevista: ,,No cabe en
modo alguno hablar de adaptacion al
mundo, 0 a la sociedad moderna:
nadie se adapta a lo que tiene como
propio; en lo que se tiene como
propio se esta “ (86). Los términos
empleados son, sin duda, tajantes,
pero estamos ante una realidad, la
secularidad, que resulta nuclear en



orden a la comprension de la
realidad del Opus Dei (87).

Las perspectivas dogmaticas sobre
las relaciones entre creacion y
redencion que apuntabamos en un
apartado anterior repercuten
también aqui, ya que, al subrayar la
eficacia soberana de la redencién,
ponen de manifiesto que el
cristianismo no es algo que se
yuxtaponga a la creacion,
adaptandose a ella como desde fuera,
y, por tanto, sin alcanzar a establecer
con las realidades que lo integran
relaciones intimas y vitales, sino que,
al contrario, la vivifica desde dentro.
La gracia es, ciertamente, vida
nueva, donacion libre y gratuita de
Dios, pero, precisamente por eso, por
ser vida comunicada por Aquel que
es la fuente de nuestro ser, informa
desde la raiz toda nuestra personay
afecta a todas las dimensiones de
nuestro vivir.



El dogma cristiano implica la
llamada del hombre a una
participacion en la intimidad divina
prometida en plenitud para el mas
alla de la historia, pero anticipada ya
ahora en la gracia. Y, al hacerlo,
funda la posibilidad de una
santificacion en el interior de ese
mundo en virtud de la gracia y, a la
vez, la posibilidad de un
apartamiento del mundo para
testimoniar asi la tension
escatologica, la ordenacion al Reino
de los cielos88. Esto segundo da vida
al estado religioso en sus diversas
manifestaciones. Lo primero, que es
lo que ahora nos interesa, manifiesta
que el cristiano corriente, querido
por Dios en el mundo, no se
encuentra en €l como un extrafio,
sino como alguien que vive en lo que
le es propio, no solo como hombre,
sino también como cristiano. La
vivencia secular del cristianismo
nace del nucleo de la fe catdlica: en
su raiz estdn la afirmacion de la



bondad original del mundo y la
proclamacion de la eficacia sanante y
divinizadora de la gracia, y, en
consecuencia, la del valor
santificable y santificador de la
propia realidad mundana -y del
trabajo, como parte fundamental de
ella-, en cuanto asumida en el
interior del dinamismo del existir
cristiano.

Notas
38 Ga 3,28; cfr. Col 3,11.
39 Cfr. 1 Co 7,21-22.

40 No deja de ser significativo que
ambas tematicas -reflexion sobre el
trabajo y reflexion sobre la condicion
laical- tiendan a aflorar
contemporaneamente. Asi ocurre, de
forma muy clara, en la literatura
teoldgica de mediados del siglo XX. Y
asi ocurrio también en otros
momentos historicos; es frecuente,
en efecto, que los escritores antiguos



que dedican una mayor atencion al
tema del trabajo -valga el ejemplo de
San Juan Criséstomo- estén también
especialmente preocupados por la
vida del cristiano corriente en su
globalidad y se esfuercen por evitar
que se identifique vida cristiana
radical con vida monastica,
produciendo asi la impresion de que
el cristiano medio no esta llamado a
vivir con plenitud el Evangelio. Sobre
la doctrina del Crisostomo acerca del
trabajo, el mejor estudio sigue siendo
el de L. DALOZ, La travail selon saint
Jean Crysostome , Paris 1939

41 Regla , 4, 78 (ed. Hanslik, p. 35;
version castellana, ed. cit., pp.
382-383). Para un comentario sobre
este punto, ver GARCIA M.
COLOMBAS, La tradicion benedictina ,
t. 2, Zamora 1990, pp. 82-87 y 94-99.

42 Canones 2y 3. Cfr. MANS]I,
Concilia , XX, col. 933.



43 Cabe sefalar que la sociedad tenia
en esa época una estructura
eminentemente jerarquica, basada
en la herencia, de tal modo que el
acceso a unos u otros oficios y mas
aun a las funciones rectoras
dependia primariamente no tanto de
la competencia personal, sino de la
pertenencia a unas u otras familias.
De ahi, en algunos sectores, una
actitud que llevaba a considerar el
trabajo como un deshonor o al
menos como algo propio de
estamentos menos nobles. Desde esta
perspectiva, cabe pensar -aunque sin
dar a esta observacion valor de
axioma- que el mensaje sobre la
santificacion del trabajo resulta mas
facilmente inteligible en una época
como la contemporanea, en la que el
principal elemento de diversificacion
y estructuracion social es la
competencia profesional de cada
individuo.



44 Ciertamente, era necesario para
ello dar un paso que ninguno de los
autores anteriores a la época que
comentamos habia intentado vy, tal
vez, ni siquiera intuido. Y dar un
paso grande, también desde una
perspectiva dogmatico-especulativa,
lo que explica, al menos en parte, la
evolucion posterior. Aun sin
compartirlas del todo, cabe evocar en
este contexto las observaciones de
Congar sobre el ideal mondastico
como signo de la sustitucion de la
actitud escatologica propia de la
primera comunidad cristiana
(tendencia de toda la Iglesia hacia
una santidad que se propone como
fin 0 meta), por otra actitud de cufio
platonico para la cual es esencial
distinguir entre los perfectos y los
imperfectos o menos perfectos (Y. M.
CONGAR, Vocabulaire et histoire du
laicat , en AAVV., Les laics et la
mission de 1 ’Eglise , Paris 1962, pp.
13-17). Otros autores (como, por
ejemplo, I. HAUSER, Vocation



chrétienne et vocation monastique
selon les Péres , en AA.VV, Laics et vie
chrétienne parfaite , Roma 1963, pp.
33-116), ofrecen datos que llevan a
matizar esas observaciones, aunque
no deja de haber en ellas algo de
cierto. Por lo demas, el punto clave
no esta ahi, a nuestro juicio, sino mas
bien en la profundizacion en las
perspectivas dogmaticas sobre la
relacion entre creacion y redencion
evocadas al final del apartado
anterior.

45 Sobre su recepcion de la
distincion entre praxis y poiesis , ver,
entre otros muchos textos, Summa
Theologiae 1-2. q. 57, aa. 3-4, donde
trata también sobre el arte como
virtud intelectual; sobre la
magnificencia y la magnanimidad,
2-2, qq. 129 y 134. Sobre el conjunto
de su doctrina, G. CENACCIE, Il
lavoro nel pensiero di Tommaso d
’Aquino , Roma 1977,y V.
TRANQUILLYI, Il concetto di lavoro da



Aristotele a Calvino , Milan-Ndapoles
1979.

46 Leer todo el Contra impugnantes
Dei cultum et religionem ,
especialmente los capitulos IV (si los
religiosos estan obligados a trabajar
con las propias manos) y VI (si los
religiosos pueden vivir de limosnas).
Ver también Quaestio disputata de
caritate , art. 10, donde describe las
ocupaciones seculares como
obstaculo a la vida contemplativa; un
lenguaje similar en Summa
Theologiae, 2-2, q. 122, a. 4, ad 3.

47 Summa Theologiae, 3, q. 27,
introduccion.

48 Tbid., 3, q. 40.
49 Tbid,, 3, q. 39, a. 3.

50 SAN BUENAVENTURA, Questiones
disputatae de perfectione evangelica ,
d. 2, art. 2 (de la pobreza en cuanto a
pedir limosna, en especial, la



solucion a la objecion 9a y el num. 5
de la réplica final) y art. 3 (de silos
pobres que por sus fuerzas fisicas
podrian hacerlo, y principalmente
los regulares, estan obligados
universalmente a los trabajos
manuales). Conviene advertir que su
postura esta matizada por la
distincion que introduce entre
trabajo manual, propio de los
labriegos y artesanos, trabajo civil,
propio de los gobernantes, militares
y comerciantes; y, trabajo espiritual,
propio de los que se ocupan de las
cosas divinas. No deja, por lo demas,
de ser interesante que el orden
seguido por San Buenaventura sea el
inverso al de Santo Tomas: primero,
la licitud de la limosna vy, solo luego,
la no obligacion del trabajo. Pero
todo ello queda en el aire, sin llegar a
planteamientos radicales.

51 En Opere ascetiche di S.
Bonaventura volgarizzate nel
trecento , cap. XV: ,Ora veggiamo



come Gesu fece da dodici anni infino
ai trenta anni“ (Verona, Bartolomeo
Sorio, 1851, 22 y 23). Las
Meditationes vitae Christi , uno de los
libros espirituales mas leidos en el
Medioevo, fueron antiguamente
atribuidas a San Buenaventura; la
critica moderna ha demostrado la
falsedad de tal atribucién: su autor
es probablemente el franciscano
Jacobo de Cordone. Cfr. C. FISCHER,
Die ,Meditationes vitae Christi“. Ihre
handschriftliche Uberlieferung und die
Verfasserfrage , en ,, Archivium
Franciscanum Historicum “ XXV
(1923), pp. 3-35, 175-209, 30-5-348,
449-483.

52 De imitatione Christi, 1.1, c. 18
(ed. critica de T. Lupo, Libreria
Editrice Vaticana, 1982, p. 59; para la
version castellana seguimos la de J.
E. Nieremberg, Ed. Luz y Vida,
Madrid 1941, p. 35).



53 Ibid. 1.1, e. 22 (ed. cit., p. 67;
version castellana, p. 49); frases
similares en 1.1, c. 25; 1.3, c. 26. En
esta actitud respecto al trabajo, junto
a planteamientos ascéticos, puede
haber influido también el
antiintelectualismo tan marcado en
la Imitacion ; cfr., en ese sentido, 1.3,
c.31.

54 Ibid., 1.1, c. 19; 1.3, c. 30; 1.3, c. 54;
ver también 1.4, c. 1, donde comenta,
presuponiendo ese sentido, el dicho
en Jesus en Mt 11,28.

55 Ejercitatorio de la vida espiritual ,
parte 4a, c. 43, Ed. Rialp, Colecciéon
Nebli, Madrid 1957, p. 217 (el texto
en el castellano original puede verse
en la ed. critica de C. Baraut: Garcia
Jiménez de Cisneros, Obras
completas , t. 2, Montserrat 1965, pp.
306-308). Al margen del parecer del
abad Cisneros, y desde una
perspectiva estrictamente historico-
linguistica, cabe sefialar que, en el



castellano de la época, la palabra
»irabajo“, aunque empiece a
aproximarse al significado moderno,
no ha adquirido todavia estabilidad
en su uso. Asi, por ejemplo, en los
Ejercicios de San Ignacio de Loyola -y
a parecida conclusion se llegaria en
otros autores del momento- el
vocablo ,trabajo“ no es usado para
indicar una actividad profesional
humana, sino, en singular, ,el
trabajo“, para significar la lucha
asceética, la entrega a Cristo: y en
plural, ,los trabajos®, para designar
las dificultades, pesadumbres o
impedimentos

a) para el uso en plural, como
equivalente a dificultades: Ejercicios,
9a anotacion (obras completas de
San Ignacio, ed. a cargo de
especialistas del Instituto Historico
de la Compariia de Jesus en Roma,
Madrid 1952, p. 155): oracion sobre el
primero, segundo y tercer pecados, 2
punto (o. c., p. 170); oracion sobre el



nacimiento de Cristo, 3 punto (o. e.,
p- 199);

b) para el uso en singular, como
equivalente a lucha ascética:
Ejercicios , 2 semana, oracion del rey
temporal, 2a parte, 1, 2 y 3 puntos (o.
C.. p-179).

Con la significacion de actividad
humana, no la hemos encontrado en
los Ejercicios ; aparece, en cambio,
aungque pocas veces, en las
Constituciones y Reglas de la
Compariia para indicar una cualidad
que deben tener los Superiores en su
gobierno, o para aludir a tareas muy
concretas al hablar del oficio de los
novicios ( Reglas del maestro de
novicios, 2,1 parte, n. 13; o. c., p. 614)
o del enfermero ( Reglas del oficio de
enfermato acerca de st mismo, n. 3; 0.
C.,p.621).

56 Son muy numerosos los estudios
sobre los gremios y corporaciones, y
sobre la actitud vital de artesanos y



mercaderes, realizados desde la
perspectiva de la historia social,
juridica y econdémica y, mas
recientemente, de la historia de las
mentalidades. Son mas escasos, en
cambio, los propia y directamente
espirituales, aunque tienden a
aumentar; y de hecho pueden
encontrarse ya referencias y datos,
aunque todavia fragmentarios, en la
historia de la espiritualidad; ver, por
ejemplo, E. PERETTO, Movimenti
spirituali laicali de Medioveo , Roma
1985, y E VANDEBROUCK, La
spiritualita del medioevo (s. XII-XVI),
Bolonia 1991 (es la version
actualizada y completada por otros
autores del original La spiritualité du
Moyen Age , Publicado originalmente
en 1966).

57 Para un andlisis mas concreto y
detenido del pensamiento de ambos
reformadores, ver especialmente G.
WINGREN, Luthers Lehre vom Beruf,
Munich 1952; H. J. PRIEN, Luthers



Wirtschaftsethik , Gotinga 1992; A.
BIELER, L humanisme social de
Calvin , Ginebra 1969; V.
TRANQUILLI, Il concetto di lavoro da
Aristolele a Calvino , cit., pp. 25 1 ss.

58 Cfr. Censura del ,Catecismo*“ de
Carranza, en F. CABALLERO,
Conquenses ilustres, t. 2: Vida del
Ilmo. Sr. D. Fr. Melchor Cano, Madrid
1871, p. 597. Para un estudio mas
acabado de esta época en general,
pueden verse las obras de M.
ANDRES, Los recogidos. Nueva visién
de la mistica espafiola (1500-1700),
Madrid 1975, y La teologia espariola
en el siglo XVI, 2 tomos, Madrid 1976
y 1977; sobre las disputas en torno al
Catecismo de Carranza, ver J. L.
TELLECHEA, El Arzobispo Carranzay
su tiempo , 2 vols., Madrid 1968; a
Tellechea se debe también una
edicién del Catecismo de Carranza
(Madrid 1976).



59 SANTO TOMAS DE AQUINO,
Summa Theologiae , 2-2, q. 183; E
SUAREZ, De virtute et statu religionis
(Ilamado abreviadamente De
Religione), trac. VII, 1 y VIII a X, en
Opera omnia , ed. Vives, Paris
1856-1878; véase también la
exposicion de PASSERINI, De
hominum statibus et officiis , Roma
1669, e. 1. Para un ulterior estudio
histérico puede consultarse J.
FORNES, La nocion de ,,status“en
Derecho canonico , Pamplona 1975.

60 Introduction a la vie dévote ,
prefacio (en la ed. las Oeuvres
complétes, t. 3, Annecy, 1893, t. 3, p.
6; version castellana en Obras
selectas de San Francisco de Sales ,
Madrid 1953, t. 1, p. 41). Recordemos
que la Introduccion a la vida devota
data de 1609, y remitamos, como
reconocimiento oficial de la
importancia de la figura de San
Francisco de Sales en la historia de la
espiritualidad, a la Carta apostolica



Sabaudiae gemma , de Pablo VI, 29-
I-1967 (AAS, 59, 1967, 113-123). Para
una introduccion al estudio de su
doctrina, ver P. SEROUET, Francois de
Sales, Saint , en Dictionnaire de
Spiritualité , t. 5, Paris 1964, cols.
1057-1097, y A. PEDRINI, Francesco di
Sales, Santo , en Dizionario
Enciclopedico di Spiritualita , t. 2,
Rorna 1990, pp. 1047-1058.

61 De hecho, San Francisco de Sales
no solo fue personalmente fundador
del Instituto de la Visitacion, sino que
en €l se inspiraron diversas
congregaciones y sociedades
religiosas; puede verse un intento de
lista en R. PERRINI, Saint Francois de
Sales , en Dictionnaire de Théologie
Catholique , t. 6, col. 761.

62 Tal es, como se recordara, el juicio
que formulaba el Cardenal Albino
Luciani, futuro Papa Juan Pablo I, en
articulo que citdbamos en el capitulo
anterior.



63 No deja de ser significativo, pues
muestra lo arraigado de la actitud a
la que nos referimos, el que se
detecte incluso en autores que,
llevados por un hondo celo
apostolico, realizaron una amplia
labor pastoral entre fieles de las mas
diversas condiciones. Tal es, por
ejemplo, el caso de San Alfonso
Maria de Ligorio. Asi, de una parte,
en la Prdctica del amor a Jesucristo
escribe: ,En gravisimo error estan
quienes sostienen que Dios no exige
que todos seamos santos, y cada uno
segun su estado, el religioso como
religioso, el seglar como seglar, el
sacerdote como sacerdote, el casado
como casado, el mercader como
mercader, el soldado como soldado, y
asi de los demas estados v,
condiciones” ( Pratica da Amore di
Gesu Cristo, c. 8, en Opere ascetiche ,
ed. Marietti, Torino 1845, vol. 1, p.
703: Version castellana en Obras
asceticas de San Alfonso Maria de
Liguorio , vol. 1, Madrid 1952, p. 392).



Sin embargo, en Las glorias de
Maria , al comentar la presentacion
de la Virgen al templo, nos dice:
»Maria conocia que el mundo esta
lleno de peligros y que quien antes lo
abandona antes se ve libre de sus
lazos; por eso se apresuro a
abandonarlo todo desde su mas
tierna edad, y acudio a encerrarse en
el sagrado recinto del templo® (parte
I1. DICURSO III, punto I; version
castellana, o. c., p. 774).

64 Respecto a la bibliografia sobre
San Juan Bosco y su obra, la mejor
fuente de informacion la constituye
la revista ,, Ricerche storiche
salesiane “, con sede en Roma, cuya
publicacion comenzo en 1982.

65 A modo de ejemplo sefialemos
algunos de esos estudios: P. DABIN,
Le sacerdoce royal des fidéles , 2 vols.,
Paris 1945 y 1950; R. SPIAZZI, La
missione dei laici , Roma 1952; Y. M.
CONGAR, Jalons pour une théologie



du laicat , Paris 1953; G. PHILIPS, Le
role di laicat dans 1 ’Eglise , Paris-
Tournai 1954, y a partir de ahi una
amplisima bibliografia sobre la que
puede encontrarse informacion en el
balance realizado por R. GOLDIE,
Laici, laicato, laicitd. Bilancio di
trent’anni di bibliografia , Roma 1986,
y en la obra colectiva, coordinada
por A. SCOLA, Il laicato. Rassegna
bibliografica , Citta del Vaticano 1987.

66 Entre las diversas obras filosoficas
o0 teologicas que se publicaron en las
primeras décadas, seleccionamos
algunas a modo de ejemplo: E.
BORNE y F. HENRY, Le travail et
’homme , Paris 1937; G. THILS,
Théologie des réalités terrestres ,
Lovaina 1946; J. VIALATOUX,
Signification humaine du travail ,
Paris 1953; 1a obra colectiva Cristo
lavoratore , Roma 1955; M. D.
CHENU, Pour une théologie du
travail , Paris 1955. Intentos de una
vision panoramica, abarcando



también obras posteriores, se pueden
ver en J. DAVID, Teologia de las
realidades terrenas , en J. FEINER, J.
TRUSCH y F. BUCKLE, (dirs.),
Panorama de la Teologia actual ,
Madrid 1961, pp. 675-706; AA.VV., Il
lavoro nella vita spirituale , Milan
1965; K. V. TRUHLAR, Il lavoro
cristiano , Roma 1966 (traduccion del
original redactado en latin y
publicado en 1961); M. D. CHENU,
Trabajo , en Conceptos fundamentales
de la teologia , Madrid 1967, t. IV pp.
368-382; ID., Trabajo , en
Sacramentum mundi . Enciclopedia
teoldgica, Barcelona 1978, t. 6, pp.
671-683; G. ANGELINI, La teologia
cattolica e il lavoro , en ,, Teologia “ 8
(1983) 3-29 (este articulo, que incluye
también referencias a épocas
anteriores, coincide, con pequerias
diferencias, con la voz Lavoro , del
Nuovo dizionario di teologia , Roma
1982, pp. 702-725); H. FITTE, Lavoro
umano e redenzione. Riflessione
teologica dalla ,,Gaudium et spes“a la



,Laborem exercens“, Roma 1996,
capitulos segundo y octavo (pp. 45 ss.
y 211 ss.).

67 Con anterioridad al Concilio, el
Magisterio eclesiastico y
concretamente el pontificio, se
habian hecho eco de la dimension
espiritual del trabajo, aunque,
ciertamente, con menos hondura que
en los documentos conciliares.
Manifestaciones de ese eco a que nos
referimos son, a partir de la Rerum
novarum de Leon XIII, diversos
pasajes de las sucesivas enciclicas
sociales, cuya perspectiva es
predominantemente teologico-moral,
pero en las que no faltan incursiones
en la tematica espiritual (ver, por
ejemplo, las referencias que ofrece
H. FITTE, Lavoro humano e
redenzione , cit., pp. 2 1 ss.), asi como
algunas intervenciones situadas mas
directamente en este plano. Tal es el
caso, por ejemplo, de la institucion
de fiestas liturgicas, como la de San



José Obrero, por Pio XII (AAS, 47,
1955, 402-407; 48, 1956, 226-237 y
287-292) y, antes, la de la Sagrada
Familia por Leon XIII (AAS, ed. de
Victorio Piazzesi, 25, 1892, 8-10); o de
la colacion de indulgencias, como la
realizada por Pio XII que,
refiriéndose en concreto a los
miembros del Opus Dei, mediante
dos Breves -el Cum Societatis , del 28
de junio de 1946, y Mirifice de
Ecclesia, del 20 de junio de 1947-,
otorgo indulgencias por las
jaculatorias que se dijeran durante el
ejercicio del trabajo, tanto manual
como intelectual. Uno y otro breve
constituyen probablemente, por lo
demas, el precedente del Decreto del
25 de noviembre de 1961 por el que
la Sagrada Penitenciaria concedia
indulgencias a quienes ofrecieran a
Dios su trabaio, concesion recogida
despueés, con alguna variante, en el
Enchiridion indulgentiarum ,
promulgado el 29 de junio de 1968,
asi como en las ediciones posteriores.



68 Aunque ya hemos aludido a esta
cuestion en paginas anteriores, quiza
resulta oportuno reiterar al llegar a
este punto que la palabra ,mundo“
recibe en la tradicion teologica
cristiana -y conviene recordarlo para
evitar equivocos- diversas
significaciones, de las cuales dos
resultan en nuestro contexto, de
particular interés: la socio-
antropoldgica, o el mundo como
conjunto de realidades y afanes entre
los que el hombre vive, y la biblico-
soterioldgica, o el mundo como
situacion en la que reina el pecado,
necesitada, por tanto, de redencion.
Es obvio, y asi lo indicamos en el
texto, que todo cristiano tiene que
salir del mundo en el segundo
sentido de la palabra, pero no en el
primero -a no ser aquellos a quienes
Dios, en virtud de una vocacién
peculiar, se lo indique-, ya que ese
mundo no es expresion del mal o
fruto del pecado, sino realidad
conforme a la naturaleza humana y



santificable por la accion de la
gracia. Para una profundizacion en
la nocion cristiana de mundo, ver lo
que hemos escrito en Cristianismo,
historia, mundo , Pamplona 1973.

69 Epist. CXXV ad Rusticum
monachum , n. 8 (PL 22, 937).

70 En 1963, Mons. Philippe, entonces
Secretario de la Congregacion de
Religiosos, en una conferencia
dirigida a religiosos y religiosas se
expresaba en los siguientes términos:
,Para responder a la finalidad
esencialmente teologal de toda la
vida religiosa, los mismos Institutos
de vida activa crean en cada una de
sus casas un ambiente tranquilo,
destinado a proteger, a estimular y a
perfeccionar la vida interior de los
propios religiosos. De ahi salen para
servir al projimo, ahi vuelven para
dedicarse a Dios”. La conferencia,
pronunciada en Canada fue luego
incluida por el Centro Studi della



Unione Superiori Maggiori d’Italia en
un volumen titulado Rinnovamento e
adattamento degli Istituti Religiosi,
Milan 1965; la frase citada esta en p.
59.

71 Véase a modo de ejemplo este
texto del Decr. Perfectae caritatis :
,Piensen los miembros de los
diversos institutos (religiosos) que
por la profesion de los consejos
evangélicos han respondido a la
vocacion divina, de suerte que vivan
para Dios, no ya solo por haber
muerto al pecado (cfr. Rm 6,11), sino
también por su renuncia al

mundo“ (n. 5). Y, en el trasfondo, los
dos siguientes de la Lumen gentium :
,L0S religiosos, por su estado, dan un
preclaro y, eximio testimonio de que
el mundo no puede transfigurarse ni
ofrecerse a Dios fuera del espiritu de
las bienaventuranzas“ (n. 31); ,,Al no
tener el Pueblo de Dios una ciudad
permanente aqui, en este mundo,
puesto que busca la futura, el estado



religioso, que deja mas libres a sus
seguidores frente a las ocupaciones
terrenales, manifiesta claramente a
todos los fieles la presencia de los
bienes celestiales ya en esta vida, a la
vez que da un testimonio de la vida
nueva y eterna conseguida por la
redencion de Cristo y preanuncia la
futura resurreccion y la gloria del
Reino Celestial“ (n. 42).

72 Para un comentario sobre esos
documentos y la historia de su
redaccion, ver G. PHILIPS, La Iglesia
y su misterio en el Concilio Vaticano
Il. Historia, textoy comentario de la
constitucion ,Lumen gentium*,
Barcelona 1968, t. 2, pp. 155 ss.; M. J.
SCHOENMAECKERS, Genése du
chapitre VI ,,De Religiosis“ de la
Constitution dogmatique sur 1 ’Eglise
»,Lumen gentium , Roma 1983; P.
MOLINARI y P. GUMPEL, Il capitolo
VI ,De Religiosis“ della Costituzione
dogmatica sulla Chiesa , Milan 1985;
R. LATOURELLE (dir.), Vaticano II.



Balance y perspectivas , Salamanca
1990 (capitulo VII, dedicado a la vida
consagrada, con colaboraciones de
M. Ruiz Jurado, A. Queralt, . Beyer y
otros).

73 CIC 83, parte III, canones 573ss.
Para un comentario al Codilgo, ver T.
RINCON vy otros, Los institutos de vida
consagrada , en AA.VV., Comentario
exegético al Codigo de Derecho
Canonico , vol. 2, Pamplona 1996, pp.
1381 ss.

74 La asamblea del Sinodo tuvo lugar
en octubre de 1994 y verso sobre ,, La
vida consagrada y su funcion en la
Iglesia y en el mundo “. La
Exhortacion apostdélica postsinodal
Vita consecrata fue promulgada por
JUAN PABLO II el 25 de marzo de
1996.

75 Carta 19-111-1954, nn. 29 y 34. En
términos parecidos en una entrevista
concedida en 1968: ,El camino de la
vocacion religiosa me parece bendito



y necesario en la Iglesia, y no tendria
el espiritu de la Obra el que no lo
estimara. Pero ese camino no es el
mio, ni el de los socios del Opus Dei.
Se puede decir que, al venir al Opus
Dei, todos y cada uno de sus socios lo
han hecho con la condicidn explicita
de no cambiar de estado. La
caracteristica especifica nuestra es
santificar el propio estado en el
mundo, y santificarse cada uno de
los socios en el lugar de su encuentro
con Cristo: este es el compromiso que
asume cada socio, para realizar los
fines del Opus Dei“ ( Conversaciones,
n. 62).

76 Carta 19-111-1954, n. 36.

77 La Constitucion apostolica
»Provida Mater Ecclesia” y el Opus
Dei , Madrid 1949, p. 20; textos
parecidos en diversos lugares de
Conversaciones (ver, por ejemplo, n.
62).



78 Cfr. La Constitucion apostolica
»Provida Mater Ecclesia“y el Opus
Dei, cit., p. 3.

79 Camino , n. 925. Camino , cuya
primera edicion aparecio en 1939, es
la reclaboracion y ampliacion de otra
obra anterior, Consideraciones
espirituales , comenzada a escribir
por el Fundador del Opus Dei a
principios de la década de 1930 -en
1932 la publico en parte a
multicopista- y editada por primera
vez en 1934. Cuando alguno de los
puntos de Camino que citemos esté
ya en Consideraciones espirituales , 1o
sefialaremos indicando la pagina de
este libro en que aparece; el punto
sobre los primeros cristianos que
acabamos de mencionar se
encuentra concretamente en p. 99.
Para un estudio especifico sobre
Camino , ver P. RODRIGUE?Z,
,camino“ -y la espiritualidad del
Opus Dei, en ,, Teologia Espiritual “ 9
(1965) 213-245 (recogido en P.



RODRIGUEZ, Vocacion, trabajo,
contemplacion , Pamplona 1986, pp.
85-122) y AAVV., Estudios sobre
,camino “, Madrid 1988.

80 Conversaciones , n. 24. No esta
fuera de lugar afiadir que el
Fundador del Opus Dei remitio, a los
primeros cristianos no solo en
referencia al trabajo -punto que ya
hicimos notar en paginas anteriores-,
sino también con otros muchos
motivos; por ejemplo, para hablar de
afan de santidad ( Es Cristo que pasa,
n. 96), de vibracion apostolica (
Amigos de Dios ,nn. 63 N 269), de
oracion ( Es Cristo que pasa ,nn. 134
y 153; Amigos de Dios , n. 242), de
fraternidad ( Amigos de Dios , n. 225),
de santificacion de la vida
matrimonial ( Conversaciones , n. 89;
Es Cristo que pasa , n. 30), etc. La
lectura de los textos a los que
remitimos y otros paralelos, muestra
ademas que, sin excluir, como es
l6gico, a los integrantes de la primera



comunidad apostolica, el Beato
Josemaria dirige su atencion, cuando
habla de los primeros cristianos, a
cuantos, sea en Palestina, sea en
otros lugares, se convirtieron a la fe
cristiana y procuraron plasmarla en
las situaciones en que a cada uno le
era dado vivir. Sobre esta tematica
pueden encontrarse mas datos en D.
RAMOS-LISSON, El ejemplo de los
primeros cristianos en las ensefianzas
del Beato Josemaria , en ,, Rornana “,
15 (1999) 292-307.

81 El Beato Josemaria dejo
constancia de ello en diversos
momentos, como, por ejemplo, en
unas palabras pronunciadas el dia en
que se celebraba el treinta y cuatro
aniversario de la fundacion del Opus
Dei: ,sRealmente comenzo la Obra el
2 de octubre de 1928?“, se pregunto a
si mismo. Y continué
inmediatamente después: ,,Si, hijo
mio, se comenzo el dia 2 de octubre
de 1928. Desde ese momento no tuve



ya tranquilidad alguna (...) Tenia yo
veintiséis anos, la gracia de Dios y
buen humor: nada mas. Pero, asi
como los hombres escribimos con la
pluma, el Sefior escribe con la pata
de la mesa, para que se vea que es Fl
el que escribe: eso es lo increible, eso
es lo maravilloso. Habia que crear
toda la doctrina teoldgica y ascética,
y toda la doctrina juridica. Me
encontré con una solucion de
continuidad de siglos: no habia nada.
La Obra entera, a los 0jos humanos,
era un disparaton“ (apuntes tomados
durante una meditacion que predico
el 2-X-1962). Fue su fidelidad a la luz
y la mision recibidas en octubre de
1928 1o que hizo que ese ,disparaton®
dejara de serlo para convertirse en
realidad y sus ensefianzas en
doctrina universalmente aceptada.

82 Sobre el proceso historico-juridico
gracias al cual el Opus Dei alcanzé la
configuracion juridica adecuada a su
carisma fundacional, ver lo que



hemos escrito, en colaboracion con
A. de Fuenmayor y V. GoOmez Iglesias,
en El itinerario juridico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma ,
Pamplona 1989, asi como V. GOMEZ-
IGLESIAS, A. VIANA y]. MIRAS, El
Opus Dej, Prelatura personal. La
Constitucion apostolica ,,Ut sit“,
Pamplona 2000. Sobre la figura de las
Prelaturas personales, ver P.
RODRIGUEZ. Iglesias particulares 'y
prelaturas personales , Pamplona
1985; J. MARTINEZ TORRON, La
configuracion juridica de las
prelaturas personales en el Concilio
Vaticano II , Pamplona 1986; A. DE
FUENMAYOR, Escritos sobre
prelaturas personales , Pamplona
1988; G. LO CASTRO. Le prelature
personali. Profili giuridici , Milan
1999.

83 Carta 19-111-1954, nn. 26 y 29.

84 Conversaciones , n. 24. ,,El Opus
Dei -afirmaba en términos muy



parecidos en la conferencia de 1948
ya varias veces citada- agrupa en su
seno a cristianos de todas clases,
hombres y mujeres, célibes y
casados, que estando en medio del
mundo, mejor dicho, que siendo del
mundo -pues son seglares corrientes-
aspiran, por vocacion divina, a la
perfeccion cristiana“ ( La
Constitucion apostolica ,,Provida
Mater Ecclesia“y el Opus Dei , cit., p.
19).

85 Conversaciones , n. 66. El Cardenal
Sergio Pignedoli, en aquellos afios
Presidente del Secretariado para los
No Cristianos, se hizo eco de esas
expresiones en un articulo destinado
a glosar el espiritu del Opus Dei a
raiz del fallecimiento de su
Fundador: ,El cristiano consciente de
si estd en el mundo sin complejos y
sin ficciones. No tiene que penetrar -
como a veces se dice- donde ya se
encuentra por derecho propio,
puesto que el creyente no es ni puede



ser -ni siquiera psicolégicamente-
alguien extrafio al mundo; es
plenamente ciudadano del mundo, al
igual que cualquier otro hombre* (
Mons. Escriva de Balaguer. Un
esemplarita spirituale , en ,, II Veltro
“ 19, 1975, 277).

86 Conversaciones , n. 62; ver
también n. 72. Como puede
advertirse en esta entrevista,
concedida en 1968, el Fundador del
Opus Dei empleo, como en otros de
sus escritos, la palabra ,,socios“ para
referirse a los fieles del Opus Dei. Era
la terminologia que resultaba
necesario usar en aquel momento.
Una vez erigido el Opus Dei en
Prelatura personal se habla, con
propiedad, de ,miembros“ o de
Hfieles“.

87 La referencia a la secularidad
como realidad no meramente
socioldgica sino teoldgicay,
paralelamente, a las virtudes de la



sencillez y de la naturalidad,
ocuparon siempre un lugar de
primer plano en la predicacion del
Beato Josemaria; textos
especialmente significativos pueden
encontrarse en Amigos de Dios , nn.
90 y 121. Para un comentario sobre
esta tematica ver, entre otros, A.
GARCIA SUAREZ, Existencia secular
cristiana , en ,, Scripta Theologica “, 2
(1970), pp. 154-164 (recogido en A.
GARCIA SUAREZ, Eclesiologia,
catequesis, espiritualidad , Pamplona
1998, pp. 643-665); J.-M. PERO-SANZ,
Una secularidad con estilo apostolico ,
en ,, Iglesia viva “, 35-36 (1971), pp.
429-444; J. ORLANDIS, Una
espiritualidad laical y secular , en
AA.VV., Cristianos corrientes , Madrid
1970, pp. 29-65; J. L. ILLANES, Iglesia
en el mundo: la secularidad de los
miembros del Opus Dei , en P.
RODRIGUEZ, F. OCARIZ y J. L.
ILLANES, El Opus Dei en la Iglesia .
Introduccion eclesiologica a la vida y
apostolado del Opus Dei , Madrid



1993, pp- 199-303; A. ARANDA, ,,El
bullir de la sangre de Cristo“. Estudio
sobre el cristocentrismo del beato
Josemaria Escriva , cit., pp. 255ss.

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-
un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-
en-la-historia-de-la-espiritualidad/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-en-la-historia-de-la-espiritualidad/
https://opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-en-la-historia-de-la-espiritualidad/
https://opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-en-la-historia-de-la-espiritualidad/
https://opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-en-la-historia-de-la-espiritualidad/

	APUNTES PARA UN ANÁLISIS DE LA ACTITUD ANTE EL TRABAJO EN LA HISTORIA DE LA ESPIRITUALIDAD

