
opusdei.org

APUNTES PARA UN
ANÁLISIS DE LA
ACTITUD ANTE EL
TRABAJO EN LA
HISTORIA DE LA
ESPIRITUALIDAD

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

28/11/2011



Las perspectivas dogmáticas a las
que se acaba de hacer referencia son
hondamente evangélicas y, desde un
punto de vista especulativo, han sido
ampliamente comentadas y glosadas
por la teología cristiana, ya desde la
época de los Padres de la Iglesia,
también poniendo de relieve sus
implicaciones existenciales. No podía
ser de otra manera, ya que a esas
implicaciones -o, al menos, a algunas
de ellas- se refiere explícitamente
San Pablo, cuando declara que todo
intento de distinción radical entre
seres humanos resulta trascendido
por el don supremo de la gracia -“ya
no hay judío ni griego, ni esclavo ni
libre, ni hombre ni mujer, ya que
todos vosotros sois uno en Cristo
Jesús“ (38)-, de modo que en todo
estado y situación pueden el hombre
y la mujer acceder a Dios y llegar a la
plena comunión con Él. (39.)

Estamos ante un dato primario, de
cuya recepción dan fe tanto la praxis



de las primeras comunidades
cristianas, integradas por personas
de las más diversas condiciones y
oficios, como la teología de los
primeros siglos que, enfrentándose
con el gnosticismo, cortó
decididamente con toda tendencia a
distinguir entre categorías de
cristianos según sus cualidades
psíquicas o intelectuales. Se da el
hecho, sin embargo, de que ese
conjunto de afirmaciones dogmáticas
y de actitudes existenciales se vivió y
transmitió sin provocar una
consideración temática y detenida
respecto al trabajo y, por tanto, sin
dar vida a una reflexión teológico-
espiritual que evidenciara el valor
santificable y santificador de esa
realidad humana.

Ese hecho suscita la pregunta que ya
formulábamos en páginas anteriores:
¿qué condicionamientos históricos,
qué factores explican la ausencia de
esa consideración? Como antes



señalamos, una respuesta acabada a
ese interrogante no es fácilmente
alcanzable, no solo por la
complejidad del tema, sino también
por la limitación de la bibliografía al
respecto. La realidad es, en efecto,
que si bien el trabajo ha dado origen
a numerosos estudios históricos,
sociológicos, filosóficos y teológicos,
algunos de los cuales prestan
atención también a las perspectivas
espirituales, faltan, no obstante,
obras que intenten dar una visión de
conjurito acerca de cómo, a lo largo
de la historia, se han entendido y
vivido las relaciones entre
espiritualidad y trabajo.

Con todos los límites con que puede
formularse un juicio de este tipo, nos
parece que, sin olvidar otros factores
-no en último lugar la configuración
de la sociedad antigua y el papel que
en ella se adjudicaba al trabajo-, cabe
atribuir una importancia decisiva a
la orientación que tomó la teología



espiritual a partir del monaquismo. Y
ello por diversas razones. De una
parte, porque desde esa fecha la
atención teológico-espiritual se
centró en cuestiones ascético-
místicas de otro tipo. De otra, porque
al privilegiar la consideración del
trabajo ante todo como medio
ascético, como ejercicio manual que
mantiene despierto el ánimo, la
reflexión, en la medida en que la
hubo, quedó encerrada dentro de
unos límites muy estrechos que
impedían alcanzar resultados
satisfactorios. Una consideración
teológica integral del trabajo
reclama, en efecto, partir de una
visión completa del mismo y, por
tanto, referirse no solo al trabajo
manual, sino a la división de
funciones que implica la
estructuración social, a la razón de
ser y al valor de las diversas
profesiones, a la pregunta acerca del
sentido del acontecer social y, en
último término, de la historia, etc.



La cuestión a la que aludimos, y los
procesos históricos a través de los
que se despliega, están dotados, sin
duda alguna, de múltiples matices.
No se puede olvidar, de una parte,
que, a partir del monaquismo
primitivo, el estado religioso que de
él deriva ha experimentado una
amplia evolución, enriqueciéndose
con nuevas y sucesivas aportaciones,
distintas en muchos aspectos del
monaquismo original. Ni, de otra,
que a lo largo de los siglos ha habido
momentos en los cuales el tema del
trabajo ha aflorado a nivel
especulativo y desde diversas
perspectivas, pero de modos y por
caminos que no llegaron nunca a
desembocar en una valoración
propiamente espiritual del acto de
trabajar y de cuánto implica. La
realidad es que la percepción del
valor cristiano, santificable y
santificador del trabajo, está
relacionada con la advertencia de la
especificidad de la vocación laical y,



en términos más amplios, con la
superación del marco conceptual que
tendía a vincular perfección cristiana
con estado de perfección (40).

El proceso al que acabamos de
referirnos es interesante y plagado
de avatares, por lo que merece la
pena observarlo con cierto detalle.
Considerémoslo, pues, aunque sea
brevemente y con la limitación que
implica el hecho, ya aludido, de
encontrarnos ante una temática
todavía necesitada de estudio.

De acuerdo con la clave o hipótesis
hermenéutica arriba apuntada,
iniciemos el análisis partiendo del
ideal monástico, y recordando que
ese ideal tiene su punto central de
referencia en la búsqueda personal
de la perfeccion evangélica: la
perspectiva de un apostolado directo,
de una cura de almas, no fue
considerada expresamente, al menos
en los textos más primitivos. Se ha



podido así comentar, por ejemplo,
que en la Regla de San Benito no hay
ninguna alusión a actividades
apostólicas del monje fuera del
monasterio, y señalar que, después
de exponer en el capítulo IV las
normas de vida que inspiran el ideal
monastico, San Benito concluye
tajantemente: „la oficina donde
hemos de practicar con diligencia
todas estas cosas es el recinto del
monasterio“(41).

Sería no entender lo que el
monaquismo es en su origen y lo que
ha supuesto en la historia de la
Iglesia, pretender deducir de ahí que
la dimensión apostólica y misionera
está ausente de la espiritualidad
monástica primitiva: está de hecho
presente no solo desde un punto de
vista teológico -la virtud de la
caridad aúna el amor de Dios y el
amor a los hombres-, sino desde un
punto de vista sociológico. Solo que,
en un principio, no son tanto el



monje como persona individual, sino
la condición monástica en cuanto tal
y el monasterio quienes hacen
apostolado. Las narraciones de la
vida heroica de los monjes, la misma
imagen de los monasterios,
construidos tantas veces en las
cumbres de colinas y montañas o en
las cercanías de ciudades y villas,
fueron, siempre, focos de irradiación
espiritual que influyeron en todo el
contorno y animaron a los hombres a
ser más sinceros en su cristianismo.

La situación a la que acabamos de
aludir varió, sin embargo, con la
historia, ya que monaquismo y cura
de almas empezaron a estar más
íntimamente relacionados. Ya desde
un inicio, tanto en Oriente como en
Occidente, fue común el caso de
monjes elevados a la dignidad
episcopal, y la acción apostólica de
monjes como Agustín de Canterbury,
Bonifacio, Cirilo y Metodio, etc.,
contribuyó poderosamente a atraer



nuevos pueblos hacia la fe. En esa
línea, la fecha del 2 de julio de 1096
representa un hito legislativo
importante: el Concilio de Nimes,
reunido por Urbano II, que deseaba
encontrar en los monjes un apoyo en
su tarea reformadora, proclamó de
forma expresa y solemne que los
monjes podían dedicarse al
ministerio pastoral, puesto que están
plenamente capacitados para ello
(42).

Una centuria más tarde, las órdenes
mendicantes -franciscanos y
dominicos-, continuando y
ampliando la experiencia de los
canónigos regulares, dieron lugar a
planteamientos más radicalmente
innovadores. Una concepción de la
vida religiosa en la que la estabilidad
local pasaba a segundo término,
junto con la constitución de una
jerarquía unitaria, hizo posible una
figura nueva: la del fraile, cuya
actividad principal -y no ya la



excepción, como en los monjes- es la
predicación, yendo de ciudad en
ciudad y de pueblo en pueblo.

En el siglo XVI se produjeron dos
hechos que tuvieron una gran
repercusión en la vida cristiana: la
ruptura de la unidad religiosa con la
escisión luterana, y la clara
percepción, a la luz de los
descubrimientos geográficos, de la
existencia de pueblos a los que aún
no había llegado la palabra de Cristo.
Todo esto influyó en la aparición de
los clérigos regulares: teatinos,
somascos, barnabitas, jesuitas. Las
nuevas religiones supusieron un
ulterior paso en la proclamación de
una vida o estado de perfección que
implicaba el sacerdocio, y una
organización más ágil y flexible del
apostolado: régimen centralizado,
abandono del hábito monacal y del
coro, etc. Se aspiraba, en resumen, a
impulsar la predicación estando más
cerca, más en medio, de ese pueblo



cristiano al que se deseaba servir, o
de esos pueblos de infieles a los que
se quería atraer hacia la fe. En siglos
posteriores -especialmente a partir
de la segunda mitad del XVIII- tuvo
lugar un multiplicarse de
congregaciones religiosas, tanto de
hombres como de mujeres, nacidas
todas del deseo de permitir un
apostolado cada vez más amplio y
más adaptado a las necesidades del
momento. Son, al mismo tiempo,
cada vez más las religiones que
tienen por fin no la predicación, sino
obras de caridad, beneficencia o
enseñanza, en cualquiera de sus
variadas manifestaciones.

Una realidad única está en el fondo
de todo este desarrollo: la afirmación
cada vez más neta de la existencia de
un nexo entre la vida de perfección y
las tareas apostólicas, en cualquiera
de sus formas. Todo ello es muy
importante, y enormemente
significativo desde muchos puntos de



vista, pero -y esto es lo que, desde la
óptica que ahora nos ocupa,
conviene resaltar- no representó de
por sí un acercamiento a la
afirmación del valor del trabajo
profesional ni a la proclamación de
la substantividad propia de la
vocación laical o secular; más aún,
cabe señalar que, en algún punto,
supuso incluso un mayor
distanciamiento con respecto a esas
perspectivas. La misma estructura
social de estos siglos -feudal primero
y estamental después-, en la que los
individuos son considerados con
frecuencia no en cuanto tales, sino
como miembros o componentes de
uno de los estamentos de la
estructura social, dificultaba una
percepción del valor santificador del
trabajo que cada persona concreta
lleva a cabo (43). Pero, a nuestro
parecer, lo dificultó sobre todo una
implicación, inconsciente pero real,
del desarrollo que acabamos de
resumir.



A nuestro juicio, el tránsito histórico
que se produjo fue el siguiente. La
espiritualidad monástica hablaba del
trabajo manual realizado en el
claustro, una tarea, pues, que,
aunque estuviera vivida con un
espíritu diverso, tenía semejanza
material con la que se realiza en el
mundo: quedaba así abierta la
posibilidad de que se planteara el
problema de la santificación de ese
trabajo en el mundo (44).

Con la evolución posterior, el mismo
trabajo manual dejó de ser objeto de
atención y las tareas eclesiásticas
pasaron a ser consideradas como las
únicas realmente santificadoras. De
esa forma, el camino hacia un
reconocimiento del valor
santificador del trabajo profesional
quedaba ulteriormente dificultado; y
de hecho permaneció cerrado largo
tiempo.



El siglo XIII y más concretamente la
polémica de los miembros de las
órdenes mendicantes, recién nacidas,
con los sacerdotes seculares y con
representantes de algunas
instituciones monásticas, fue a ese
respecto un momento de
importancia crucial. Ante las críticas
que se les dirigían, acusándoles de no
ejercitarse en tareas manuales, como
era usual en la tradición monástica,
los mendicantes se ocuparon en
demostrar que es posible la
búsqueda de la perfección evangélica
sin trabajar manualmente -es decir,
sin ganarse la vida con el trabajo de
sus manos-, sino viviendo de la
limosna. La polémica hubiera podido
llevar a romper la rígida vinculación
entre trabajo y ocupación manual a
la que tendían las exposiciones
precedentes, hasta elaborar una
comprensión más completa del
trabajo como elemento integrante de
la vida del hombre. Pero de hecho no
ocurrio asi, ya que los teólogos



mendicantes, al resolver las
objeciones que a su vocación se
hacían, se limitaron a afirmar la no
obligatoriedad del trabajo manual;
de ahí que no solo no esbozaron una
reflexión filosófico-teológica sobre el
trabajo considerado en toda su
amplitud, sino que desembocan en
una presentación más bien negativa
del tema del trabajo.

Así ocurre incluso en Santo Tomás de
Aquino, de quien, teniendo presente
la amplia recepción del pensamiento
aristotélico que manifiesta, en sus
obras sistemáticas, la hondura con la
que analiza el arte como virtud
intelectual ordenada a la perfección
de la obra que se aspira a realizar y
el relieve que otorga a las virtudes de
la magnanimidad y la magnificencia
(45), hubiera cabido esperar un
planteamiento más radical. Una
lectura de los capítulos que dedica al
tema en su Contra impugnantes Dei
cultum et religionem , es decir, en la



obra redactada para responder a
quienes criticaban a los mendicantes
por abandonar el trabajo manual,
pone de manifiesto que, en conjunto,
y aunque no falten destellos en otro
sentido, su reflexión no va más allá
del enfoque negativo al que
acabamos de aludir (46).

No deja de ser digno de nota que, al
comentar en la Summa Theologiae la
vida de Cristo, no hable de los años
de trabajo en Nazaret, sino que salte
de la presentación del templo al
bautismo por mano de Juan,
considerando toda esa etapa bajo el
título „de la entrada de Cristo en el
mundo“ (47). Solo a partir de
entonces, es decir, con relación a los
años de vida pública, se detiene a
considerar el estilo de la vida que
llevó Cristo (48) como si el tiempo
anterior no tuviera en sí valor
alguno. Conclusión que se refuerza si
tenemos en cuenta que, al
preguntarse por qué Cristo retrasó su



bautismo hasta la edad de treinta
años, responde explicándolo solo a la
luz de la necesidad de alcanzar la
edad madura y perfecta (49).

Una postura muy parecida
encontramos en San Buenaventura
(50) y en los autores de inspiración
buenaventuriana. Ejemplo
significativo de ese ambiente lo
constituye la descripción que las 
Meditationes vitae Christi hacen de
los años transcurridos por Jesús en
Nazaret: „Se apartaba el Señor Jesús
de la compania y de la conversación
con la gente, e iba a la sinagoga, es
decir, a la iglesia, y allí estaba tiempo
en oracion, y se ponia en el lugar
más vil. Al volver a casa estaba con
su Madre, y alguna vez los ayudaba a
Ella y a José, y pasaba por entre la
gente, yendo y viniendo como si no
viera a nadie. Maravillábase la gente
de ver un joven tan gallardo que no
hacía nada de provecho, en
apariencia (...). Maravillábanse



mucho y hacían befa de él, y decían:
Este es un caso perdido, es un idiota,
no sirve para nada, es tonto, está
loco, no aprenderá ni el abc”.
„Considera, pues -prosiguen las 
Meditationes -, esta familia bendita
más que ninguna (...). José, viejo,
ganaba lo que podía con su oficio, y
la madre ganaba cosiendo e hilando,
y hacía las demás labores de la casa,
que eran muchas. Y preparaba la
comida para su hijo y para José y
realizaba otras cosas semejantes que
resultaba necesario hacer, puesto
que no tenía servidores. Tenle, pues,
compasión viendo cómo está
obligada a trabajar fatigosamente
con sus manos. Ten también
compasión del Señor Jesús que la
ayudaba fielmente y se esforzaba en
lo que podía. Y de aquí aquello que
dice el Evangelio: Vine para servir,
no para ser servido. La (gente) le
envilecía (a Jesús) y le escarnecía y
decía: ¿quién es este?, ¿no es el hijo



de un artesano? Y decían de Él otras
cosas de este tenor y viles“ (51).

Hay, ciertamente, en los escritos de
los grandes medievales ideas y
enfoques que resultan fecundos y
positivos, también por lo que se
refiere a nuestro tema, pero el
conjunto de las reflexiones orienta el
interés y la preocupacion espiritual
por otros derroteros. De hecho, en los
siglos posteriores, los autores
espirituales, salvo excepciones a las
que luego aludiremos, prestan escasa
atención al tema del trabajo, al que
se refieren con acentos más bien
negativos. Así ocurre, por ejemplo,
con una de las obras más
representativas de fines del
Medioevo y más leídas a lo largo de
la historia: la Imitación de Cristo . El
autor de la Imitación alude
positivamente al trabajo en uno de
los capítulos iniciales, en el que se
refiere a la vida de los primeros
monjes y ermitaños para decir que



„de día trabajaban y por la noche se
ocupaban en larga oración y, aunque
trabajando, no cesaban en la oración
mental“ (52); pero, en realidad, su
juicio sobre el trabajo es mucho más
negativo que el de los Padres del
desierto. No es este el lugar para
comentar con extensión esa realidad;
baste citar las siguientes palabras:
„comer, beber, velar, dormir,
reposar, trabajar y estar sujeto a las
demás necesidades naturales, en
verdad es grande miseria y
pesadumbre al hombre devoto, el
cual desea ser desatado de este
cuerpo y libre de toda culpa“ (53).
Con ese juicio negativo sobre el
trabajo puede estar relacionada una
evolución a la vez teorica y
semantica que se advierte en la 
Imitación : la contraposición entre
ociosidad y trabajo, de que hablan la
Escritura y las enseñanzas de los
primeros monjes, tiende a
convertirse en la contraposición
entre ociosidad y lucha ascética; es



decir, por ociosidad se entiende la
falta de dedicación a la lucha interior
y por trabajo, el esfuerzo que esa
lucha supone (54).

Observaciones parecidas pueden
hacerse con relación a otros escritos
representantivos de la devotio
moderna y de otros movimientos
espirituales de la época, sea en
Flandes sea en otras áreas.
Limitémonos a citar una obra en
lengua castellana, el Ejercitatorio de
la vida espiritual del abad García
Jiménez de Cisneros, en el que, en el
contexto de un elogio de las
excelencias de la vida contemplativa
sobre la activa, se encuentra una
frase no precisamente laudatoria
respecto al trabajo. Los
contemplativos, dice, se dedican a lo
que pertenece a la parte racional del
hombre; en cambio, los activos
„comen y beben, y se alegran y
gozan, ríense y están en liviandades
y emplean sus cuerpos, y de esta



manera hacen como las bestias. ¿Por
ventura estos tales dirán que ayudan
a otros con sus trabajos? Eso mismo
hacen los caballos y los asnos, y a las
veces más“ (55).

La descripción de la Edad Media y de
los inicios de la Moderna quedaría
incompleta, más aún, falseada, si nos
limitáramos a lo dicho. Ese período
presenció, en efecto, el surgir de una
serie de movimientos en los que
resuenan acentos muy distintos de
los recién evocados, puesto que
implicaron, por diversas vías, un
descubrimiento o una reafirmación
del valor de lo laical y de lo secular y
una referencia, más o menos expresa
según los casos, a la santificación en
el mundo, pero el hecho es que, de
ordinario no provocaron una
verdadera y acabada reflexión
teológica. Cabe evocar, a ese
respecto, diversos sectores de la
religiosidad popular de la época, así
como, especialmente, al menos en



algunos aspectos, las órdenes
militares -aunque en ellas, como es
lógico, el tema del trabajo no ocupa
un lugar destacado-, y, sobre todo, las
cofradías que tan unidas estuvieron
a los gremios profesionales, pieza
clave en la configuración de los
municipios y ciudades medievales.
Dejando aparte los aspectos sociales
y asistenciales de la labor de las
cofradías, es un hecho que
connotaban una valoración
cristianamente positiva del trabajo -
de los oficios y de las profesiones-,
manifestada, entre otras cosas, en la
figura del santo escogido como
patrono precisamente porque algún
rasgo de su personalidad o algún
episodio de su vida decía relación al
menester u oficio de quienes a él se
encomendaban. Fundamentalmente
devocionales -su actividad, aparte de
las tareas asistenciales ya
mencionadas, se limitaba de
ordinario al culto público-,
carecieron de un trasfondo espiritual



acabado, sin llegar a facilitar a los
cofrades, al menos directamente, una
preparación ascética y doctrinal que
les llevara a santificar el trabajo en
cuanto tal. Por eso, como hace un
momento apuntábamos, a pesar de
su importancia histórica, también en
orden a una valoración cristiana del
trabajo, no llegaron, salvo
excepciones -como, por ejemplo, la
constituida por algunos sermones de
Johannes Tauler-, a incidir en la
teología (56).

En los años del Humanismo y del
Renacimiento asistimos a un
renovado interés por el tema del
trabajo humano. De una parte,
porque la progresiva difusión de la
cultura impulsaba en esa dirección y
diversos humanistas -Pico della
Mirandola, Erasmo y Tomás Moro,
entre otros- manifestaron una
acendrada preocupación por evitar
que el pensar cristiano quedase
confinado en los claustros, y



aspiraron a promover su presencia y
su influjo en los ambientes seculares
entonces en plena ebullición. De otra,
porque el espíritu de investigación y
aventura propio de la época da lugar
a una valoración de la actividad
humana en cuanto encaminada al
dominio del mundo, que, si bien en
algunas ocasiones amenazaba con
degenerar en un neopaganismo, en
otras se insertaba en una auténtica
profundización en las perspectivas
abiertas por la fe cristiana. La crisis
provocada por el protestantismo
agostó, al menos en parte, esos
desarrollos impidiendo su evolución
serena y fructífera: podemos
encontrar en los autores posteriores
múltiples consideraciones acertadas,
en uno u otro sentido, pero falta una
visión de conjunto.

Tanto Lutero como Calvino hablaron
del sentido cristiano de las
profesiones y del trabajo (al que
Lutero llegó a calificar de „servicio



divino“) y, recogiendo enseñanzas de
los grandes maestros medievales,
relacionaron el trabajo con la obra
de la creación: „el Dios operante
continúa su obra en el hombre
operante“. Pero ni uno ni otro
alcanzaron a descubrir el valor
santificador del trabajo, más aún
contribuyeron a hacer difícil ese
descubrimiento: la concepción del
pecado original como corrupción de
la naturaleza humana y el empeño
en negar el carácter meritorio ante
Dios de toda obra humana, incluso
realizada en gracia, cerraban, en
efecto, las puertas a todo progreso en
ese sentido. Las ideas de Lutero
sobre el trabajo como servicio y
sobre la actividad profesional como
vocacion, y las afirmaciones de
Calvino sobre la eficacia en el trabajo
como signo de predestinación
tuvieron un notable influjo en vastos
sectores de la sociedad de su época,
pero el dualismo que ambos
establecieron -por un lado, la sola



fides y la predestinación, y, por otro,
el trabajo considerado como servicio,
pero carente de valor
intrínsecamente santificador- daba
pie, en la evolución posterior, a una
escisión entre un pietismo
individualista y un humanismo sin
raíces teologales, cuyos ecos han
llegado hasta nuestros días (57).

La teología católica del Renacimiento
y del Barroco, que se enfrentó con
esos planteamientos, alcanzó, en el
campo de la filosofía jurídica y en el
del análisis de los problemas
económicos, resultados de gran
relieve, susceptibles de haber
desembocado en una reflexión
profunda sobre el vivir social y sobre
el trabajo. Pero, al dejarse contagiar
en algunos puntos por un ideal
aristocrático que despreciaba la
técnica y el comercio, y, en otros
momentos, por un moralismo, se
incapacitó para una comprensión del
valor del trabajo humano. La



preocupación -estamos en la época
de la teología de controversias- por
criticar los errores de Lutero y de
Calvino y, posteriormente, por
corregir los excesos de iluminados y
quietistas, dio origen, por otra parte,
a una actitud de recelo frente a todo
brote de misticismo. No es, pues, de
extrañar que se produjeran posturas
como la de Melchor Cano, quien no
vaciló en afirmar expresamente que
los laicos no pueden alcanzar la cima
de la perfección cristiana y en
oponerse decididamente a que se
editaran en lengua vulgar libros
destinados a orientar a los seglares
por caminos de oración (58).

Todo ello, incidiendo sobre factores
antes señalados, desembocó en esa
preterición de la reflexión sobre el
valor del trabajo que venimos
comentando. Los autores del siglo
XVI y siguientes otorgaron gran
importancia al tema de la elección de
estado y a los deberes que esa



elección lleva anejos, pero eso no les
condujo a un estudio y valoración de
la actividad que en cada estado se
realiza. De hecho operaron con gran
frecuencia en el interior de una
teoría de los estados, inspirada en la
doctrina del status propia del
derecho romano, desarrollada por
Santo Tomás en la Summa Theologiae
y sistematizada por Suárez en su
tratado De Religione ( 59), que trae
consigo una clasificación rígida de
las personas. A ella se adaptó, de
forma casi universal, la
consideración teológico-canónica de
la llamada a la santidad,
dificultando, en consecuencia, la
afirmación, con todas sus
implicaciones, de la vocación
cristiana en el mundo.

No faltaron, ciertamente, reacciones
en sentido contrario ni obras escritas
con el deseo de orientar a los fieles
cristianos, de cualquier estado o
condición, por caminos de oración y



de plenitud de vida cristiana. La
figura más representativa es, sin
duda, la del gran obispo de Ginebra,
San Francisco de Sales, que, en el
prólogo a su Introducción a la vida
devota , escribe unas palabras que,
aun siendo muy conocidas, no
podemos por menos de volver a
citar: „casi todos los autores que
hasta la fecha han venido estudiando
la devoción, han seguido la pauta de
enseñar a los que viven alejados del
comercio del mundo o, por lo menos,
han trazado caminos que conducen a
ese total alejamiento. Mi objeto es
ahora adoctrinar a los que habitan
en las ciudades, viven entre sus
familias o en la corte, obligándose en
lo exterior a un modo de ser
común“ (60).

Las obras de San Francisco de Sales -
y las de los autores que a
continuación imitaron su ejemplo-
no solo produjeron un gran impacto,
sino que contribuyeron, y continúan



contribuyendo, poderosamente, a la
promoción del vivir cristiano en los
más diversos ambientes y
situaciones. No llevaron, sin
embargo, a un replanteamiento
teológico acerca del valor
sobrenatural de las realidades
terrenas. De una parte, porque la
teoría de los estados se había
convertido en el esquema al que se
acudía para interpretar todo lo que
se refiere a la aspiracion a la
santidad, y los diversos movimientos
espirituales tendían a revertir en la
evolución del estado religioso (61).
De otra parte porque, si bien el santo
obispo de Ginebra advirtió la
necesidad pastoral de dirigirse a los
cristianos que viven en el mundo
invitándoles a la santidad, no llegó a
realizar una reflexión sobre esa
condición en cuanto tal a fin de
mostrar, desde dentro de ella misma,
el dinamismo en el que la introduce
el don cristiano. De ahí que, en más
de un momento, no fuera más allá de



una adaptación a la vida laical de
consideraciones ascéticas
anteriormente aplicadas a la vida
religiosa (62).

Algo parecido puede decirse de
bastantes autores de las décadas y
siglos sucesivos, casi hasta nuestros
días. En términos generales se
percibe, en efecto, lo que podría
calificarse de incapacidad práctica
para captar la virtualidad propia de
la existencia secular o, al menos,
para sacar conclusiones concretas y
detalladas del previo
reconocimiento, hecho en términos
generales, de esa virtualidad. Y así la
teología espiritual de todo este
período apenas habla del trabajo
como actividad humana realizada en
medio del mundo, mientras que, en
cambio, alude con frecuencia a
actividades de tipo eclesiástico o de
carácter religioso. Mejor dicho, habla
de ambos tipos de actividades, pero
de las primeras -las tareas



eclesiásticas-, para mostrar su
entronque con lo sobrenatural; de las
segundas -las ocupaciones seculares-,
para señalar, en cambio, que pueden
dificultar la búsqueda efectiva de la
santidad (63).

El valor cristiano y, más
concretamente, santificable y
santificador de las realidades
terrenas y, particularmente, del
trabajo en cuanto profesión ejercida
en medio del mundo,
entrecruzándose con el tejido de la
sociedad civil, es una enseñanza que,
apuntada ciertamente en textos de
épocas anteriores, se proclama con
nitidez solo entrado el siglo XX. Y ello
como fruto de unos desarrollos a los
que ya aludimos en el capítulo
anterior, pero que conviene evocar
de nuevo para describirlos con algo
más detalle.

De forma esquemática cabe decir
que ese desarrollo se desplegó en tres



fases o momentos: se inició, en
efecto, a nivel de la vida y la
experiencia eclesiales, provocó luego
una amplia reflexión teológica y,
finalmente -aunque
contemporáneamente a lo anterior-,
dio lugar a declaraciones y tomas de
posición magisteriales que asumían y
confirmaban lo ya alcanzado.

Por lo que se refiere a la primera
fase, es decir, a los impulsos
provenientes de la vida y la
experiencia eclesiales, podemos
limitarnos a tres especialmente
significativos:

1) La reacción pastoral anle los
problemas que trajeron consigo la
primera industrialización y la
subsiguiente aparición de un
proletariado urbano, que se canalizó
a través no solo de una nutrida gama
de actividades asistenciales, sino
también de iniciativas encaminadas
a elevar la condición social de los



necesitados, fomentando su
formación profesional y, en
consecuencia, la dignidad y valor de
su trabajo; la figura de Don Bosco y
su labor en pleno siglo XIX, pueden
ser mencionadas aquí como ejemplo
emblemático (64).

2) Los movimientos y asociaciones de
inspiracion cristiana que,
enfrentándose con los cambios que
estaba experimentando la sociedad
occidental y con la progresiva
descristianización que se detectaba
en diversos ambientes, acabaron por
confluir en lo que terminó por
denominarse Acción Católica, dando
origen a una progresiva promoción
de la responsabilidad y de la acción
laicales; por lo que al trabajo se
refiere, una personalidad puede,
dentro del conjunto de ese
movimiento, ser destacada: la del
fundador de la JOC, Joseph Cardijn.



3) Las realidades e iniciativas
surgidas con la misión de promover
la vida cristiana en medio del
mundo, entre las que se encuentra el
Opus Dei, sobre el que versa nuestro
estudio y sobre el que, por tanto, no
es necesario añadir ahora ningún
comentario.

Sí importa destacar que, como
apuntábamos hace un momento, las
realidades de vida eclesial que
hemos mencionado, y otras análogas
que hubieran podido ser citadas,
tuvieron impacto no solo en la acción
y la vivencia concretas, sino también
en un plano especulativo, ya que
dieron lugar a un esfuerzo de
reflexión, que se movió
especialmente en dos direcciones.

a) El análisis de la experiencia
secular y laical, con el deseo de
expresar adecuadamente sus rasgos
propios hasta alcanzar, superando
formulaciones anteriores, una



caracterización positiva y
teológicamente adecuada de la
vocación y misión del laico o
cristiano corriente (65).

b) La consideración del trabajo en
cuanto tal, lo que condujo a
desentrañar las implicaciones del
mensaje evangélico al respecto, sea
partiendo de posiciones personales,
sea entrando en diálogo con quienes
desde Adam Smith, Hegel o Marx se
habían ocupado ya del tema (66).

Ese conjunto de realidades, vitales
unas, intelectuales otras, constituyen
la fuente y contexto de la amplia
toma de conciencia respecto a la
substantividad de la vocación y
misión laicales y al valor santificable
y santificador de las realidades
terrenas -entre ellas, el trabajo-, que
caracteriza la coyuntura eclesial
desde mediados del siglo XX. Y de la
que son reflejo, parte y confirmación
las declaraciones del Concilio



Vaticano II y de los Pontífices
posteriores, ya mencionadas en el
capítulo I, a las que remitimos, pues
no parece necesario volver sobre
ellas (67).

En las páginas anteriores hemos
esbozado una panorámica de la
actitud respecto al trabajo en la
historia de la espiritualidad, a fin de
ofrecer no ya una visión acabada del
tema -tarea, obviamente, excesiva-,
sino algunos puntos de referencia
que nos introdujeran a la
consideración del espíritu del Opus
Dei y de su aportación a este campo.
En ese sentido, con cuanto precede
podríamos dar por concluido el
presente capítulo y pasar
directamente a exponer los rasgos
básicos del mensaje que difundió el
Beato Josemaría Escrivá. No
obstante, consideramos conveniente
detenernos un poco antes de dar ese
paso, ya que, a lo largo de la historia
a la que hemos hecho referencia,



coexisten -como puede advertirse a
partir de lo ya dicho- dos procesos
que conviene distinguir: la evolución
de la vocación religiosa y su
acercamiento a las realidades
seculares, de una parte, y, de otra, la
toma de conciencia de la vocación y
misión del cristiano corriente, es
decir, del cristiano que vive,
nativamente, en las condiciones
propias de la secularidad.

Al referirnos en páginas anteriores al
desarrollo del estado religioso nos
detuvimos en las congregaciones
surgidas durante los siglos XVIII a XX
con el fin de atender diversas tareas
educativas, asistenciales, misioneras
o caritativas. Con ese paso no se
agotó, sin embargo, la variedad de
realizaciones a las que podía estar
abierto el conjunto de experiencias
espirituales que se han venido
desplegando a partir del nacimiento
del monaquismo. No solo eran
posibles otros estadios, sino que se



han realizado, en la práctica, entre
ellos algunos caracterizados
precisamente, como acabamos de
apuntar, por un acercamiento a las
realidades y condiciones seculares.

El inicio de esa evolución puede
situarse a fines del siglo XVIII, más
concretamente, en la situación
creada por la supresión de las
órdenes religiosas que tuvo lugar a
raíz de la Revolución Francesa. En
ese contexto, diversas personas se
sintieron movidas a constituir
asociaciones con el mismo espíritu
de las órdenes recien suprimidas,
pero sin su apariencia externa. A la
experiencia de esos años se unieron,
en anos posteriores, otros factores: el
deseo de extender el apostolado de
los religiosos hasta lugares donde el
hábito o el traje talar resultaban un
impedimento o podían ser mal
recibidos; el afán por recuperar para
la Iglesia a las masas obreras, que
llevó a nuevas iniciativas apostólicas



y a reflexionar sobre las relaciones
entre pobreza y trabajo; la influencia
de espiritualidades -la de Charles de
Foucauld, por ejemplo-, basadas
sobre la idea del testimonio
entendido como presencia. Fue
apareciendo así una nueva figura de
vida religiosa que se caracteriza
precisamente por que quienes la
integran asumen no ya una o varias
actividades específicas (educación,
beneficencia, etc.), sino las
ocupaciones terrenas en cuanto
tales.

Tradicionalmente, el estado religioso
se venía definiendo o caracterizando
por la actitud que dio vida a las
etapas iniciales del proceso, es decir,
al movimiento monástico: la
separación respecto del mundo,
entendiendo por mundo no ya el
pecado, las malas inclinaciones -de
las que todo cristiano, por el simple
hecho de serlo, debe distanciarse-,
sino la sociedad terrena, el conjunto



de instituciones, relaciones,
ambientes, etc., en los que se
desarrolla y a través de los que se
articula la vida de los ciudadanos
corrientes68. Ese planteamiento se
mantuvo -no sin algunas discusiones,
que no llegaron a alterarlo- durante
el largo proceso que desde fines de la
época medieval alcanza hasta la
contemporánea, incluso en aquellos
casos en que se produce la asunción
de tareas que, como la educación o la
asistencia sanitaria, implican una
presencia en las estructuras de la
sociedad civil. No todos los religiosos
de esas épocas hubieran estado
dispuestos a hacer suya la dura
expresión de San Jerónimo „la
ciudad es para mí una cárcel; la
soledad, un paraíso“ (69), pero
muchos sí lo estaban, en cambio, en
afirmar que, incluso en el supuesto
de una vida activa, el punto de apoyo
de la vida espiritual se situaba fuera
del mundo: la vida interior se
alimenta del claustro, de la vida



conventual, del retiro religioso o de
la regla, concebidos como el lugar
donde encontrar fuerzas para dar
contenido a la ulterior dedicación en
las tareas apostólicas (70).

El Concilio Vaticano II, tanto en el
capítulo dedicado a los religiosos
dentro de la Constitución Lumen
gentium como en el posterior Decreto
Perfectae caritatis , introdujo
perspectivas nuevas, pero no
modificó del todo ese esquema
conceptual (71). Uno y otro
documento dieron pie, durante su
redacción, a discusiones encontradas
(72). En los anos posteriores, la
reflexión teológica se incrementó,
ampliándose en conexión con los
procesos de renovación y reforma
iniciados por los institutos ya
existentes y la aparición de formas y
experiencias nuevas. El debate se
saldó, desde una perspectiva
terminológica, con la generalización -
consolidada por el Código de Derecho



Canóníco de 1983 (73), el Sínodo de
Obispos de 1994 y la subsiguiente
Exhortación apostólica Vita
consecrata ( 74)- del concepto de
„vida consagrada“, como expresión
encaminada a designar una realidad
espiritual amplia, dentro de la que se
da cabida a instituciones diversas,
aunque dentro de ella continúen
ocupando una posición importante,
pero no exclusiva, la vida religiosa y
los institutos en los que esa vida se
concreta y expresa.

No es este el lugar ni para describir
con detalle ese proceso, ni para
intentar un balance de carácter
sintético. Si lo hemos evocado ha sido
solo para poder retomar, contando
con un horizonte histórico más
detallado, alguna de las afirmaciones
que antes enunciábamos. Es obvio,
en efecto, que uno de los factores que
ha contribuido a configurar la vida
de la Iglesia ya desde el siglo XIX,
pero sobre todo en los últimos



decenios del XX, ha sido una
evolución del estado religioso
caracterizada, de una u otra forma,
por un acercamiento al mundo. Pues
bien -esto es lo que deseábamos
recalcar-, la realidad del Opus Dei, y
su aparición histórica, no entronca
con esos desarrollos, sino más bien
con el proceso por el que la Iglesia,
bajo la acción del Espíritu Santo, ha
ido tomando conciencia cada vez
más neta de la vocación y misión
propias del cristiano corriente.

Las declaraciones del Fundador del
Opus Dei a este respecto fueron
siempre netas y tajantes. „Dios -
afirmaba en una de sus Cartas - no
nos ha dado la vocación de religiosos
(...). Nosotros no somos religiosos, y -
por decirlo de un modo gráfico,
aunque se trata de una hipótesis
absurda- no hay autoridad en la
tierra que pueda obligarnos a serlo:
lo impide el mismo derecho natural,
el derecho divino positivo y, la moral



cristiana y el derecho eclesiástico:
porque nos hemos entregado a Dios
con la condición precisa de no ser
religiosos“ (75).

Poco después, en esa misma Carta ,
tras aludir a la evolución histórica
del estado religioso, añadía,
reforzando sus afirmaciones, que los
criterios e ideas que se emplean para
juzgar esa historia no pueden
aplicarse en modo alguno para
interpretar el nacimiento y la vida
del Opus Dei, pues „en nuestro caso
nos encontramos frente a un
fenómeno completamente diferente,
porque no somos como religiosos
secularizados, sino auténticos
seculares que no buscan la vida de
perfección evangélica propia de los
religiosos, sino la perfección
cristiana en el mundo, cada uno en
su propio estado“ (76). En una
conferencia pronunciada en 1948,
afirmaba igualmente: „Quien no sepa
superar los moldes clásicos de la vida



de perfección, no entenderá la
estructura de la Obra“; porque,
proseguía diciendo, los miembros del
Opus Dei „no son unos religiosos -
para poner un ejemplo- que, llenos
de santo celo, ejercen de abogados,
médicos, ingenieros, etc., sino que
son sencillamente abogados,
médicos, ingenieros, etc., con toda su
ilusión profesional y sus
mentalidades características, para
quienes su misma profesión, y
naturalmente su vida toda adquiere
un pleno sentido y una más plena
significación, cuando se la dirige
totalmente a Dios y a la salvación de
las almas“ (77).

De ahí que, en esa misma
conferencia, al buscar precedentes
históricos del fenómeno pastoral que
el Opus Dei representaba, y
representa, el Beato Josemaría
remitiera precisamente a los inicios
mismos de la Iglesia: a aquellos
primeros cristianos que sintieron en



sus almas el deseo de poner por obra,
en cuanto es posible a la naturaleza
humana elevada por la gracia, el
ideal de vida trazado por el
Evangelio, y eso sin alejarse del
mundo (78). De hecho, como ya antes
señalamos, la referencia a los
primeros cristianos fue siempre
constante en los labios del Fundador
del Opus Dei. „Como los religiosos
observantes -escribía en los años
treinta- tienen afán por saber de qué
manera vivían los primeros de su
orden o congregacion, para
acomodarse ellos a aquella conducta,
así tú -caballero cristiano- procura
conocer e imitar la vida de los
discípulos de Jesús, que trataron a
Pedro y a Pablo y a Juan, y casi
fueron testigos de la Muerte y
Resurrección del Maestro“ (79). Y en
1967, respondiendo a un periodista
americano que le preguntaba con
qué otras instituciones podía
compararse el Opus Dei: „Si se quiere
buscar alguna comparación, la



manera más fácil de entender el
Opus Dei es pensar en la vida de los
primeros cristianos“ (80).

Supondría un grave error no ver en
cuanto estamos diciendo mas que
precisiones de tipo histórico-erudito
y, menos aún, puramente
circunstancial, ya que están
implicadas afirmaciones muy
importantes tanto de carácter
juridico-canonico como teológico-
espiritual, en ambos casos en
relacion precisamente con la
cuestión que es objeto inmediato de
nuestro estudio: la percepción del
lugar que el trabajo y todo el
conjunto de las tareas y realidades
humanas deben ocupar en la vida
espiritual del cristiano corriente. Nos
encontramos, de hecho, ante una
encrucijada intelectual que reclamó
del Fundador del Opus Dei gran
atención y empeno, ya que la
llamada universal a la santidad y el
carácter santificable y santificador



de las realidades terrenas estaban,
en los años 1928 y siguientes, muy
lejos de ser proclamados y
reconocidos y, en consecuencia, la
tarea fundacional a la que estaba
llamado le llevó a abrir caminos
nuevos tanto a nivel juridico-
institucional como teológico-
espiritual (81).

Desde una perspectiva jurídico-
institucional resultaba, en efecto,
necesario encontrar un cauce
canónico adecuado para una
realidad como la que implica el Opus
Dei, es decir, una institución
integrada por laicos y sacerdotes
seculares en orden a la promoción de
la vida cristiana en medio del mundo
precisamente a través del testimonio
y la palabra de quienes, siendo
cristianos corrientes, dan a conocer
con sus vidas la posibilidad de
santificar la vida ordinaria. El
ordenamiento canónico de la
primera mitad del siglo XX no incluía



entre las figuras en él previstas
ninguna que correspondiera a esa
realidad pastoral y espiritual. De ahí
un largo proceso, que culminó en
1982, cuando el Opus Dei, ya
fallecido el Fundador pero
ejecutando y aplicando lo previsto y
preparado por él, fue erigido como
Prelatura personal, es decir, como
una institución jurisdiccional y
jerárquica, integrada por sacerdotes
seculares y fieles laicos, que, bajo la
jurisdicción de un Prelado,
promueven con su propia vida la
busca de la santidad y el ejercicio del
apostolado en las circunstancias
propias del ordinario existir de los
hombres (82).

Desde una perspectiva teológico-
espiritual se trataba de expresar la
riqueza que implica la vivencia
cristiana de la secularidad o, lo que
es lo mismo, aunque dicho con otras
palabras, de concretar y articular lo
que reclama el ideal cristiano cuando



se inserta, vivificándola desde
dentro, en la realidad secular. De ahí
una neta proclamación de la
radicalidad y hondura de ese ideal y,
a la vez e inseparablemente, una
decidida exclusión de todo
planteamiento y de toda forma de
hablar que implicara o connotara
una actitud de distanciamiento
respecto de la realidad secular,
aunque fuera remotamente y con la
intención de volver después a ella.

Reconociendo, ciertamente, la
posibilidad de que Dios llame a
dirigirse a Él por otros caminos y
según otras experiencias, lo que
caracteriza al mensaje del Beato
Josemaría, y al Opus Dei en cuanto
tal, es la proclamación de que el
cristiano corriente está llamado a
santificarse en el lugar donde estaba
cuando percibió lo que implica la
vocación cristiana y en el que debe
continuar estando, es decir, en medio
del mundo. En coherencia con ese



planteamiento, el Beato Josemaría no
usó expresiones como „acercamiento
al mundo“, „hacerse presente en el
mundo” y otras análogas que, al
menos, semánticamente, connotan
una previa exterioridad o
apartamiento con respecto a ese
mundo al que uno se acerca o en el
que se hace presente. Y habló, en
cambio, de „ser del mundo“, de
„santificar el mundo desde dentro“,
de „estar en el mundo y sentirse del
mundo“, excluyendo de raíz todo
apartamiento y toda lejanía, aunque
fueran meramente temporales o
psicológicas

„Nuestra vocación -afirmaba en una
de sus Cartas- hace precisamente que
nuestra condición secular, nuestro
trabajo ordinario, nuestra situación
en el mundo, sea nuestro único
camino para la santificación y el
apostolado. No es que tengamos esa
ocupación secular para encubrir una
labor apostólica, sino que es la



ocupación que tendríamos si no
hubiésemos venido al Opus Dei; y la
que tendríamos si tuviéramos la
desgracia de abandonar nuestra
vocación (...). Nosotros, hijos, somos
gente de la calle. Y cuando
trabajamos en las cosas temporales,
lo hacemos porque ese es nuestro
sitio, ese es el lugar en el que
encontraremos a Jesucristo, en el que
nuestra vocación nos ha dejado“ (83).
Y en una de las entrevistas incluidas
en Conversaciones : los miembros del
Opus Dei „son personas que viven en
el mundo, en el que ejercen su
profesión u oficio. Al acudir al Opus
Dei no lo hacen para abandonar ese
trabajo, sino al contrario buscando
una ayuda espiritual con el fin de
santificar su trabajo ordinario,
convirtiéndolo también en medio
para santificarse o para ayudar a los
demás a santificarse. No cambian de
estado -siguen siendo solteros,
casados, viudos o sacerdotes-, sino
que procuran servir a Dios y a los



demás hombres dentro de su propio
estado“ (84).

„Espero que llegue un momento -
declaraba en otra entrevista- en el
que la frase los católicos penetran en
los ambientes sociales se deje de
decir, y que todos se den cuenta de
que es una expresión clerical. En
cualquier caso, no se aplica para
nada al apostolado del Opus Dei. Los
socios de la Obra no tienen necesidad
de penetrar en las estructuras
temporales, por el simple hecho de
que son ciudadanos corrientes,
iguales a los demás, y por tanto ya
estaban allí “ (85). Y, poco antes, en
esa misma entrevista: „No cabe en
modo alguno hablar de adaptación al
mundo, o a la sociedad moderna:
nadie se adapta a lo que tiene como
propio; en lo que se tiene como
propio se está “ (86). Los términos
empleados son, sin duda, tajantes,
pero estamos ante una realidad, la
secularidad, que resulta nuclear en



orden a la comprensión de la
realidad del Opus Dei (87).

Las perspectivas dogmáticas sobre
las relaciones entre creación y
redención que apuntábamos en un
apartado anterior repercuten
también aqui, ya que, al subrayar la
eficacia soberana de la redención,
ponen de manifiesto que el
cristianismo no es algo que se
yuxtaponga a la creación,
adaptándose a ella como desde fuera,
y, por tanto, sin alcanzar a establecer
con las realidades que lo integran
relaciones íntimas y vitales, sino que,
al contrario, la vivifica desde dentro.
La gracia es, ciertamente, vida
nueva, donación libre y gratuita de
Dios, pero, precisamente por eso, por
ser vida comunicada por Aquel que
es la fuente de nuestro ser, informa
desde la raíz toda nuestra persona y
afecta a todas las dimensiones de
nuestro vivir.



El dogma cristiano implica la
llamada del hombre a una
participación en la intimidad divina
prometida en plenitud para el más
allá de la historia, pero anticipada ya
ahora en la gracia. Y, al hacerlo,
funda la posibilidad de una
santificación en el interior de ese
mundo en virtud de la gracia y, a la
vez, la posibilidad de un
apartamiento del mundo para
testimoniar así la tensión
escatológica, la ordenación al Reino
de los cielos88. Esto segundo da vida
al estado religioso en sus diversas
manifestaciones. Lo primero, que es
lo que ahora nos interesa, manifiesta
que el cristiano corriente, querido
por Dios en el mundo, no se
encuentra en él como un extraño,
sino como alguien que vive en lo que
le es propio, no solo como hombre,
sino también como cristiano. La
vivencia secular del cristianismo
nace del núcleo de la fe católica: en
su raíz están la afirmación de la



bondad original del mundo y la
proclamación de la eficacia sanante y
divinizadora de la gracia, y, en
consecuencia, la del valor
santificable y santificador de la
propia realidad mundana -y del
trabajo, como parte fundamental de
ella-, en cuanto asumida en el
interior del dinamismo del existir
cristiano.

Notas

38 Ga 3,28; cfr. Col 3,11.

39 Cfr. 1 Co 7,21-22.

40 No deja de ser significativo que
ambas temáticas -reflexión sobre el
trabajo y reflexión sobre la condición
laical- tiendan a aflorar
contemporáneamente. Así ocurre, de
forma muy clara, en la literatura
teológica de mediados del siglo XX. Y
así ocurrió también en otros
momentos históricos; es frecuente,
en efecto, que los escritores antiguos



que dedican una mayor atención al
tema del trabajo -valga el ejemplo de
San Juan Crisóstomo- estén también
especialmente preocupados por la
vida del cristiano corriente en su
globalidad y se esfuercen por evitar
que se identifique vida cristiana
radical con vida monástica,
produciendo así la impresión de que
el cristiano medio no está llamado a
vivir con plenitud el Evangelio. Sobre
la doctrina del Crisóstomo acerca del
trabajo, el mejor estudio sigue siendo
el de L. DALOZ, La travail selon saint
Jean Crysostome , París 1939

41 Regla , 4, 78 (ed. Hanslik, p. 35;
versión castellana, ed. cit., pp.
382-383). Para un comentario sobre
este punto, ver GARCÍA M.
COLOMBAS, La tradición benedictina ,
t. 2, Zamora 1990, pp. 82-87 y 94-99.

42 Cánones 2 y 3. Cfr. MANSI, 
Concilia , XX, col. 933.



43 Cabe señalar que la sociedad tenía
en esa época una estructura
eminentemente jerárquica, basada
en la herencia, de tal modo que el
acceso a unos u otros oficios y más
aún a las funciones rectoras
dependía primariamente no tanto de
la competencia personal, sino de la
pertenencia a unas u otras familias.
De ahí, en algunos sectores, una
actitud que llevaba a considerar el
trabajo como un deshonor o al
menos como algo propio de
estamentos menos nobles. Desde esta
perspectiva, cabe pensar -aunque sin
dar a esta observación valor de
axioma- que el mensaje sobre la
santificación del trabajo resulta más
fácilmente inteligible en una época
como la contemporánea, en la que el
principal elemento de diversificación
y estructuración social es la
competencia profesional de cada
individuo.



44 Ciertamente, era necesario para
ello dar un paso que ninguno de los
autores anteriores a la época que
comentamos había intentado y, tal
vez, ni siquiera intuido. Y dar un
paso grande, también desde una
perspectiva dogmático-especulativa,
lo que explica, al menos en parte, la
evolución posterior. Aun sin
compartirlas del todo, cabe evocar en
este contexto las observaciones de
Congar sobre el ideal monástico
como signo de la sustitución de la
actitud escatológica propia de la
primera comunidad cristiana
(tendencia de toda la Iglesia hacia
una santidad que se propone como
fin o meta), por otra actitud de cuño
platónico para la cual es esencial
distinguir entre los perfectos y los
imperfectos o menos perfectos (Y. M.
CONGAR, Vocabulaire et histoire du
laicat , en AAVV., Les laics et la
mission de l ’Église , París 1962, pp.
13-17). Otros autores (como, por
ejemplo, I. HAUSER, Vocation



chrétienne et vocation monastique
selon les Péres , en AA.VV, Laics et vie
chrétienne parfaite , Roma 1963, pp.
33-116), ofrecen datos que llevan a
matizar esas observaciones, aunque
no deja de haber en ellas algo de
cierto. Por lo demás, el punto clave
no está ahí, a nuestro juicio, sino más
bien en la profundización en las
perspectivas dogmáticas sobre la
relación entre creación y redención
evocadas al final del apartado
anterior.

45 Sobre su recepción de la
distinción entre praxis y poiesis , ver,
entre otros muchos textos, Summa
Theologiae 1-2. q. 57, aa. 3-4, donde
trata también sobre el arte como
virtud intelectual; sobre la
magnificencia y la magnanimidad,
2-2, qq. 129 y 134. Sobre el conjunto
de su doctrina, G. CENACCIE, Il
lavoro nel pensiero di Tommaso d
’Aquino , Roma 1977, y V.
TRANQUILLI, Il concetto di lavoro da



Aristotele a Calvino , Milán-Nápoles
1979.

46 Leer todo el Contra impugnantes
Dei cultum et religionem ,
especialmente los capítulos IV (si los
religiosos están obligados a trabajar
con las propias manos) y VI (si los
religiosos pueden vivir de limosnas).
Ver también Quaestio disputata de
caritate , art. 10, donde describe las
ocupaciones seculares como
obstáculo a la vida contemplativa; un
lenguaje similar en Summa
Theologiae , 2-2, q. 122, a. 4, ad 3.

47 Summa Theologiae , 3, q. 27,
introducción.

48 Ibíd., 3, q. 40.

49 Ibid., 3, q. 39, a. 3.

50 SAN BUENAVENTURA, Questiones
disputatae de perfectione evangelica ,
q. 2, art. 2 (de la pobreza en cuanto a
pedir limosna, en especial, la



solución a la objeción 9a y el núm. 5
de la réplica final) y art. 3 (de si los
pobres que por sus fuerzas físicas
podrían hacerlo, y principalmente
los regulares, están obligados
universalmente a los trabajos
manuales). Conviene advertir que su
postura está matizada por la
distinción que introduce entre
trabajo manual, propio de los
labriegos y artesanos, trabajo civil,
propio de los gobernantes, militares
y comerciantes; y, trabajo espiritual,
propio de los que se ocupan de las
cosas divinas. No deja, por lo demás,
de ser interesante que el orden
seguido por San Buenaventura sea el
inverso al de Santo Tomás: primero,
la licitud de la limosna y, solo luego,
la no obligación del trabajo. Pero
todo ello queda en el aire, sin llegar a
planteamientos radicales.

51 En Opere ascetiche di S.
Bonaventura volgarizzate nel
trecento , cap. XV: „Ora veggiamo



come Gesú fece da dodici anni infino
ai trenta anni“ (Verona, Bartolomeo
Sorio, 1851, 22 y 23). Las 
Meditationes vitae Christi , uno de los
libros espirituales más leídos en el
Medioevo, fueron antiguamente
atribuidas a San Buenaventura; la
crítica moderna ha demostrado la
falsedad de tal atribución: su autor
es probablemente el franciscano
Jacobo de Cordone. Cfr. C. FISCHER, 
Die „Meditationes vitae Christi“. Ihre
handschriftliche Überlieferung und die
Verfasserfrage , en „ Archivium
Franciscanum Historicum “ XXV
(1923), pp. 3-35, 175-209, 30-5-348,
449-483.

52 De imitatione Christi , 1. 1, c. 18
(ed. crítica de T. Lupo, Libreria
Editrice Vaticana, 1982, p. 59; para la
versión castellana seguimos la de J.
E. Nieremberg, Ed. Luz y Vida,
Madrid 1941, p. 35).



53 Ibíd. 1.1, e. 22 (ed. cit., p. 67;
versión castellana, p. 49); frases
similares en 1.1, c. 25; 1.3, c. 26. En
esta actitud respecto al trabajo, junto
a planteamientos ascéticos, puede
haber influido también el
antiintelectualismo tan marcado en
la Imitación ; cfr., en ese sentido, 1.3,
c. 3 1.

54 Ibíd., 1.1, c. 19; 1.3, c. 30; 1.3, c. 54;
ver también 1.4, c. 1, donde comenta,
presuponiendo ese sentido, el dicho
en Jesús en Mt 11,28.

55 Ejercitatorio de la vida espiritual ,
parte 4a, c. 43, Ed. Rialp, Colección
Neblí, Madrid 1957, p. 217 (el texto
en el castellano original puede verse
en la ed. crítica de C. Baraut: García
Jiménez de Cisneros, Obras
completas , t. 2, Montserrat 1965, pp.
306-308). Al margen del parecer del
abad Cisneros, y desde una
perspectiva estrictamente histórico-
lingúística, cabe señalar que, en el



castellano de la época, la palabra
„trabajo“, aunque empiece a
aproximarse al significado moderno,
no ha adquirido todavía estabilidad
en su uso. Así, por ejemplo, en los 
Ejercicios de San Ignacio de Loyola -y
a parecida conclusión se llegaría en
otros autores del momento- el
vocablo „trabajo“ no es usado para
indicar una actividad profesional
humana, sino, en singular, „el
trabajo“, para significar la lucha
ascética, la entrega a Cristo: y en
plural, „los trabajos“, para designar
las dificultades, pesadumbres o
impedimentos

a) para el uso en plural, como
equivalente a dificultades: Ejercicios ,
9a anotación (obras completas de
San Ignacio, ed. a cargo de
especialistas del Instituto Histórico
de la Compañía de Jesús en Roma,
Madrid 1952, p. 155): oración sobre el
primero, segundo y tercer pecados, 2
punto (o. c., p. 170); oracion sobre el



nacimiento de Cristo, 3 punto (o. e.,
p. 199);

b) para el uso en singular, como
equivalente a lucha ascética: 
Ejercicios , 2 semana, oración del rey
temporal, 2a parte, 1, 2 y 3 puntos (o.
c.. p. 179).

Con la significación de actividad
humana, no la hemos encontrado en
los Ejercicios ; aparece, en cambio,
aunque pocas veces, en las 
Constituciones y Reglas de la
Compañía para indicar una cualidad
que deben tener los Superiores en su
gobierno, o para aludir a tareas muy
concretas al hablar del oficio de los
novicios ( Reglas del maestro de
novicios , 2,1 parte, n. 13; o. c., p. 614)
o del enfermero ( Reglas del oficio de
enfermato acerca de sí mismo , n. 3; o.
c., p. 62 1 ).

56 Son muy numerosos los estudios
sobre los gremios y corporaciones, y
sobre la actitud vital de artesanos y



mercaderes, realizados desde la
perspectiva de la historia social,
jurídica y económica y, más
recientemente, de la historia de las
mentalidades. Son más escasos, en
cambio, los propia y directamente
espirituales, aunque tienden a
aumentar; y de hecho pueden
encontrarse ya referencias y datos,
aunque todavía fragmentarios, en la
historia de la espiritualidad; ver, por
ejemplo, E. PERETTO, Movimenti
spirituali laicali de Medioveo , Roma
1985, y E VANDEBROUCK, La
spiritualitá del medioevo (s. XII-XVI),
Bolonia 1991 (es la versión
actualizada y completada por otros
autores del original La spiritualité du
Moyen Áge , Publicado originalmente
en 1966).

57 Para un análisis más concreto y
detenido del pensamiento de ambos
reformadores, ver especialmente G.
WINGREN, Luthers Lehre vom Beruf ,
Munich 1952; H. J. PRIEN, Luthers



Wirtschaftsethik , Gotinga 1992; A.
BIELER, L ’humanisme social de
Calvin , Ginebra 1969; V.
TRANQUILLI, Il concetto di lavoro da
Aristolele a Calvino , cit., pp. 25 1 ss.

58 Cfr. Censura del „Catecismo“ de
Carranza, en F. CABALLERO,
Conquenses ilustres, t. 2: Vida del
Ilmo. Sr. D. Fr. Melchor Cano, Madrid
1871, p. 597. Para un estudio más
acabado de esta época en general,
pueden verse las obras de M.
ANDRÉS, Los recogidos. Nueva visión
de la mística española (1500-1700),
Madrid 1975, y La teología española
en el siglo XVI , 2 tomos, Madrid 1976
y 1977; sobre las disputas en torno al
Catecismo de Carranza, ver J. I.
TELLECHEA, El Arzobispo Carranza y
su tiempo , 2 vols., Madrid 1968; a
Tellechea se debe también una
edición del Catecismo de Carranza
(Madrid 1976).



59 SANTO TOMÁS DE AQUINO, 
Summa Theologiae , 2-2, q. 183; E
SUÁREZ, De virtute et statu religionis
(llamado abreviadamente De
Religione ), trac. VII, 1 y VIII a X, en 
Opera omnia , ed. Vives, París
1856-1878; véase también la
exposición de PASSERINI, De
hominum statibus et officiis , Roma
1669, e. 1. Para un ulterior estudio
histórico puede consultarse J.
FORNÉS, La noción de „status“ en
Derecho canónico , Pamplona 1975.

60 Introduction a la vie dévote ,
prefacio (en la ed. las Oeuvres
complétes, t. 3, Annecy, 1893, t. 3, p.
6; versión castellana en Obras
selectas de San Francisco de Sales ,
Madrid 1953, t. 1, p. 41). Recordemos
que la Introducción a la vida devota
data de 1609, y remitamos, como
reconocimiento oficial de la
importancia de la figura de San
Francisco de Sales en la historia de la
espiritualidad, a la Carta apostólica 



Sabaudiae gemma , de Pablo VI, 29-
I-1967 (AAS, 59, 1967, 113-123). Para
una introducción al estudio de su
doctrina, ver P. SEROUET, Francois de
Sales, Saint , en Dictionnaire de
Spiritualité , t. 5, París 1964, cols.
1057-1097, y A. PEDRINI, Francesco di
Sales, Santo , en Dizionario
Enciclopedico di Spiritualitá , t. 2,
Rorna 1990, pp. 1047-1058.

61 De hecho, San Francisco de Sales
no solo fue personalmente fundador
del Instituto de la Visitación, sino que
en él se inspiraron diversas
congregaciones y sociedades
religiosas; puede verse un intento de
lista en R. PERRINI, Saint Francois de
Sales , en Dictionnaire de Théologie
Catholique , t. 6, col. 761.

62 Tal es, como se recordará, el juicio
que formulaba el Cardenal Albino
Luciani, futuro Papa Juan Pablo I, en
artículo que citábamos en el capítulo
anterior.



63 No deja de ser significativo, pues
muestra lo arraigado de la actitud a
la que nos referimos, el que se
detecte incluso en autores que,
llevados por un hondo celo
apostólico, realizaron una amplia
labor pastoral entre fieles de las más
diversas condiciones. Tal es, por
ejemplo, el caso de San Alfonso
María de Ligorio. Así, de una parte,
en la Práctica del amor a Jesucristo
escribe: „En gravisímo error están
quienes sostienen que Dios no exige
que todos seamos santos, y cada uno
según su estado, el religioso como
religioso, el seglar como seglar, el
sacerdote como sacerdote, el casado
como casado, el mercader como
mercader, el soldado como soldado, y
así de los demás estados y,
condiciones” ( Pratica da Amore di
Gesú Cristo , c. 8, en Opere ascetiche ,
ed. Marietti, Torino 1845, vol. 1, p.
703: Versión castellana en Obras
asceticas de San Alfonso Maria de
Liguorio , vol. 1, Madrid 1952, p. 392).



Sin embargo, en Las gIorias de
María , al comentar la presentación
de la Virgen al templo, nos dice:
„María conocia que el mundo esta
lleno de peligros y que quien antes lo
abandona antes se ve libre de sus
lazos; por eso se apresuro a
abandonarlo todo desde su más
tierna edad, y acudio a encerrarse en
el sagrado recinto del templo“ (parte
II. DICURSO III, punto I; versión
castellana, o. c., p. 774).

64 Respecto a la bibliografía sobre
San Juan Bosco y su obra, la mejor
fuente de información la constituye
la revista „ Ricerche storiche
salesiane “, con sede en Roma, cuya
publicación comenzó en 1982.

65 A modo de ejemplo señalemos
algunos de esos estudios: P. DABIN, 
Le sacerdoce royal des fidéles , 2 vols.,
París 1945 y 1950; R. SPIAZZI, La
missione dei laici , Roma 1952; Y. M.
CONGAR, Jalons pour une théologie



du laicat , París 1953; G. PHILIPS, Le
róle di laicat dans l ’Église , París-
Tournai 1954, y a partir de ahí una
amplísima bibliografía sobre la que
puede encontrarse información en el
balance realizado por R. GOLDIE, 
Laici, laicato, laicitá. Bilancio di
trent’anni di bibliografia , Roma 1986,
y en la obra colectiva, coordinada
por A. SCOLA, Il laicato. Rassegna
bibliografica , Cittá del Vaticano 1987.

66 Entre las diversas obras filosóficas
o teológicas que se publicaron en las
primeras décadas, seleccionamos
algunas a modo de ejemplo: E.
BORNE y F. HENRY, Le travail et l
’homme , París 1937; G. THILS, 
Théologie des réalités terrestres ,
Lovaina 1946; J. VIALATOUX, 
Signification humaine du travail ,
París 1953; la obra colectiva Cristo
lavoratore , Roma 1955; M. D.
CHENU, Pour une théologie du
travail , París 1955. Intentos de una
visión panorámica, abarcando



también obras posteriores, se pueden
ver en J. DAVID, Teología de las
realidades terrenas , en J. FEINER, J.
TRUSCH y F. BÜCKLE, (dirs.), 
Panorama de la Teología actual ,
Madrid 1961, pp. 675-706; AA.VV., Il
lavoro nella vita spirituale , Milán
1965; K. V. TRUHLAR, Il lavoro
cristiano , Roma 1966 (traducción del
original redactado en latín y
publicado en 1961); M. D. CHENU, 
Trabajo , en Conceptos fundamentales
de la teología , Madrid 1967, t. IV pp.
368-382; ID., Trabajo , en 
Sacramentum mundi . Enciclopedia
teológica, Barcelona 1978, t. 6, pp.
671-683; G. ANGELINI, La teologia
cattolica e il lavoro , en „ Teologia “ 8
(1983) 3-29 (este artículo, que incluye
también referencias a épocas
anteriores, coincide, con pequeñas
diferencias, con la voz Lavoro , del 
Nuovo dizionario di teologia , Roma
1982, pp. 702-725); H. FITTE, Lavoro
umano e redenzione. Riflessione
teologica dalla „Gaudium et spes“ a la



„Laborem exercens“ , Roma 1996,
capítulos segundo y octavo (pp. 45 ss.
y 211 ss.).

67 Con anterioridad al Concilio, el
Magisterio eclesiástico y
concretamente el pontificio, se
habían hecho eco de la dimensión
espiritual del trabajo, aunque,
ciertamente, con menos hondura que
en los documentos conciliares.
Manifestaciones de ese eco a que nos
referimos son, a partir de la Rerum
novarum de León XIII, diversos
pasajes de las sucesivas encíclicas
sociales, cuya perspectiva es
predominantemente teológico-moral,
pero en las que no faltan incursiones
en la temática espiritual (ver, por
ejemplo, las referencias que ofrece
H. FITTE, Lavoro humano e
redenzione , cit., pp. 2 1 ss.), así como
algunas intervenciones situadas más
directamente en este plano. Tal es el
caso, por ejemplo, de la institución
de fiestas litúrgicas, como la de San



José Obrero, por Pío XII (AAS, 47,
1955, 402-407; 48, 1956, 226-237 y
287-292) y, antes, la de la Sagrada
Familia por León XIII (AAS, ed. de
Victorío Piazzesi, 25, 1892, 8-10); o de
la colación de indulgencias, como la
realizada por Pío XII que,
refiriéndose en concreto a los
miembros del Opus Dei, mediante
dos Breves -el Cum Societatis , del 28
de junio de 1946, y Mirifice de
EccIesia , del 20 de junio de 1947-,
otorgó indulgencias por las
jaculatorias que se dijeran durante el
ejercicio del trabajo, tanto manual
como intelectual. Uno y otro breve
constituyen probablemente, por lo
demás, el precedente del Decreto del
25 de noviembre de 1961 por el que
la Sagrada Penitenciaría concedía
indulgencias a quienes ofrecieran a
Dios su trabaio, concesión recogida
después, con alguna variante, en el 
Enchírídion indulgentiarum ,
promulgado el 29 de junio de 1968,
así como en las ediciones posteriores.



68 Aunque ya hemos aludido a esta
cuestión en páginas anteriores, quizá
resulta oportuno reiterar al llegar a
este punto que la palabra „mundo“
recibe en la tradición teológica
cristiana -y conviene recordarlo para
evitar equívocos- diversas
significaciones, de las cuales dos
resultan en nuestro contexto, de
particular interés: la socio-
antropológica, o el mundo como
conjunto de realidades y afanes entre
los que el hombre vive, y la bíblico-
soteriológica, o el mundo como
situación en la que reina el pecado,
necesitada, por tanto, de redención.
Es obvio, y así lo indicamos en el
texto, que todo cristiano tiene que
salir del mundo en el segundo
sentido de la palabra, pero no en el
primero -a no ser aquellos a quienes
Dios, en virtud de una vocación
peculiar, se lo indique-, ya que ese
mundo no es expresión del mal o
fruto del pecado, sino realidad
conforme a la naturaleza humana y



santificable por la acción de la
gracia. Para una profundización en
la noción cristiana de mundo, ver lo
que hemos escrito en Cristianismo,
historia, mundo , Pamplona 1973.

69 Epist. CXXV ad Rusticum
monachum , n. 8 (PL 22, 937).

70 En 1963, Mons. Philippe, entonces
Secretario de la Congregación de
Religiosos, en una conferencia
dirigida a religiosos y religiosas se
expresaba en los siguientes términos:
„Para responder a la finalidad
esencialmente teologal de toda la
vida religiosa, los mismos Institutos
de vida activa crean en cada una de
sus casas un ambiente tranquilo,
destinado a proteger, a estimular y a
perfeccionar la vida interior de los
propios religiosos. De ahí salen para
servir al prójimo, ahí vuelven para
dedicarse a Dios”. La conferencia,
pronunciada en Canadá fue luego
incluida por el Centro Studi della



Unione Superiori Maggiori d’Italia en
un volumen titulado Rinnovamento e
adattamento degli Istituti Religiosi,
Milán 1965; la frase citada está en p.
59.

71 Véase a modo de ejemplo este
texto del Decr. Perfectae caritatis :
„Piensen los miembros de los
diversos institutos (religiosos) que
por la profesión de los consejos
evangélicos han respondido a la
vocación divina, de suerte que vivan
para Dios, no ya solo por haber
muerto al pecado (cfr. Rm 6,11), sino
también por su renuncia al
mundo“ (n. 5). Y, en el trasfondo, los
dos siguientes de la Lumen gentium :
„Los religiosos, por su estado, dan un
preclaro y, eximio testimonio de que
el mundo no puede transfigurarse ni
ofrecerse a Dios fuera del espíritu de
las bienaventuranzas“ (n. 31); „Al no
tener el Pueblo de Dios una ciudad
permanente aquí, en este mundo,
puesto que busca la futura, el estado



religioso, que deja más libres a sus
seguidores frente a las ocupaciones
terrenales, manifiesta claramente a
todos los fieles la presencia de los
bienes celestiales ya en esta vida, a la
vez que da un testimonio de la vida
nueva y eterna conseguida por la
redención de Cristo y preanuncia la
futura resurrección y la gloria del
Reino Celestial“ (n. 42).

72 Para un comentario sobre esos
documentos y la historia de su
redacción, ver G. PHILIPS, La Iglesia
y su misterio en el Concilio Vaticano
Il. Historia, texto y comentario de la
constitución „Lumen gentium“,
Barcelona 1968, t. 2, pp. 155 ss.; M. J.
SCHOENMAECKERS, Genése du
chapitre VI „De Religiosis“ de la
Constitution dogmatique sur l ’Église
„Lumen gentium , Roma 1983; P.
MOLINARI y P. GUMPEL, Il capitolo
VI „De Religiosis“ della Costituzione
dogmatica sulla Chiesa , Milán 1985;
R. LATOURELLE (dir.), Vaticano II.



Balance y perspectivas , Salamanca
1990 (capítulo VII, dedicado a la vida
consagrada, con colaboraciones de
M. Ruiz Jurado, A. Queralt, J. Beyer y
otros).

73 CIC 83, parte III, cánones 573ss.
Para un comentario al Códilgo, ver T.
RINCÓN y otros, Los institutos de vida
consagrada , en AA.VV., Comentario
exegético al Código de Derecho
Canónico , vol. 2, Pamplona 1996, pp.
1381 ss.

74 La asamblea del Sínodo tuvo lugar
en octubre de 1994 y versó sobre „ La
vida consagrada y su función en la
Iglesia y en el mundo “. La
Exhortación apostólica postsinodal 
Vita consecrata fue promulgada por
JUAN PABLO II el 25 de marzo de
1996.

75 Carta 19-III-1954, nn. 29 y 34. En
términos parecidos en una entrevista
concedida en 1968: „El camino de la
vocación religiosa me parece bendito



y necesario en la Iglesia, y no tendría
el espíritu de la Obra el que no lo
estimara. Pero ese camino no es el
mío, ni el de los socios del Opus Dei.
Se puede decir que, al venir al Opus
Dei, todos y cada uno de sus socios lo
han hecho con la condición explícita
de no cambiar de estado. La
característica específica nuestra es
santificar el propio estado en el
mundo, y santificarse cada uno de
los socios en el lugar de su encuentro
con Cristo: este es el compromiso que
asume cada socio, para realizar los
fines del Opus Dei“ ( Conversaciones ,
n. 62).

76 Carta 19-III-1954, n. 36.

77 La Constitución apostólica
„Provida Mater Ecclesia” y el Opus
Dei , Madrid 1949, p. 20; textos
parecidos en diversos lugares de 
Conversaciones (ver, por ejemplo, n.
62).



78 Cfr. La Constitución apostólica
„Provida Mater Ecclesia“ y el Opus
Dei , cit., p. 3.

79 Camino , n. 925. Camino , cuya
primera edición apareció en 1939, es
la reclaboración y ampliación de otra
obra anterior, Consideraciones
espirituales , comenzada a escribir
por el Fundador del Opus Dei a
principios de la década de 1930 -en
1932 la publicó en parte a
multicopista- y editada por primera
vez en 1934. Cuando alguno de los
puntos de Camino que citemos esté
ya en Consideraciones espirituales , lo
señalaremos indicando la página de
este libro en que aparece; el punto
sobre los primeros cristianos que
acabamos de mencionar se
encuentra concretamente en p. 99.
Para un estudio específico sobre 
Camino , ver P. RODRIGUEZ, 
„Camino“ - y la espiritualidad del
Opus Dei , en „ Teología Espiritual “ 9
(1965) 213-245 (recogido en P.



RODRÍGUEZ, Vocación, trabajo,
contemplación , Pamplona 1986, pp.
85-122) y AAVV., Estudios sobre
„Camino “, Madrid 1988.

80 Conversaciones , n. 24. No está
fuera de lugar añadir que el
Fundador del Opus Dei remitió, a los
primeros cristianos no solo en
referencia al trabajo -punto que ya
hicimos notar en páginas anteriores-,
sino también con otros muchos
motivos; por ejemplo, para hablar de
afán de santidad ( Es Cristo que pasa ,
n. 96), de vibración apostólica ( 
Amigos de Dios , nn. 63 N 269), de
oración ( Es Cristo que pasa , nn. 134
y 153; Amigos de Dios , n. 242), de
fraternidad ( Amigos de Dios , n. 225),
de santificación de la vida
matrimonial ( Conversaciones , n. 89; 
Es Cristo que pasa , n. 30), etc. La
lectura de los textos a los que
remitimos y otros paralelos, muestra
además que, sin excluir, como es
lógico, a los integrantes de la primera



comunidad apostólica, el Beato
Josemaría dirige su atención, cuando
habla de los primeros cristianos, a
cuantos, sea en Palestina, sea en
otros lugares, se convirtieron a la fe
cristiana y procuraron plasmarla en
las situaciones en que a cada uno le
era dado vivir. Sobre esta temática
pueden encontrarse más datos en D.
RAMOS-LISSON, El ejemplo de los
primeros cristianos en las enseñanzas
del Beato Josemaría , en „ Rornana “,
15 (1999) 292-307.

81 El Beato Josemaría dejó
constancia de ello en diversos
momentos, como, por ejemplo, en
unas palabras pronunciadas el día en
que se celebraba el treinta y cuatro
aniversario de la fundación del Opus
Dei: „¿Realmente comenzó la Obra el
2 de octubre de 1928?“, se preguntó a
sí mismo. Y continuó
inmediatamente después: „Sí, hijo
mío, se comenzó el día 2 de octubre
de 1928. Desde ese momento no tuve



ya tranquilidad alguna (...) Tenía yo
veintiséis años, la gracia de Dios y
buen humor: nada más. Pero, asi
como los hombres escribimos con la
pluma, el Señor escribe con la pata
de la mesa, para que se vea que es Él
el que escribe: eso es lo increíble, eso
es lo maravilloso. Había que crear
toda la doctrina teológica y ascética,
y toda la doctrina jurídica. Me
encontré con una solución de
continuidad de siglos: no había nada.
La Obra entera, a los ojos humanos,
era un disparatón“ (apuntes tomados
durante una meditación que predicó
el 2-X-1962). Fue su fidelidad a la luz
y la misión recibidas en octubre de
1928 lo que hizo que ese „disparatón“
dejara de serlo para convertirse en
realidad y sus enseñanzas en
doctrina universalmente aceptada.

82 Sobre el proceso histórico-jurídico
gracias al cual el Opus Dei alcanzó la
configuración jurídica adecuada a su
carisma fundacional, ver lo que



hemos escrito, en colaboración con
A. de Fuenmayor y V. Gómez Iglesias,
en El itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma ,
Pamplona 1989, así como V. GÓMEZ-
IGLESIAS, A. VIANA yJ. MIRAS, El
Opus Dei, Prelatura personal. La
Constitución apostólica „Ut sit“ ,
Pamplona 2000. Sobre la figura de las
Prelaturas personales, ver P.
RODRíGUEZ. Iglesias particulares y
prelaturas personales , Pamplona
1985; J. MARTÍNEZ TORRÓN, La
configuración jurídica de las
prelaturas personales en el Concilio
Vaticano II , Pamplona 1986; A. DE
FUENMAYOR, Escritos sobre
prelaturas personales , Pamplona
1988; G. LO CASTRO. Le prelature
personali. Profili giuridici , Milán
1999.

83 Carta 19-III-1954, nn. 26 y 29.

84 Conversaciones , n. 24. „El Opus
Dei -afirmaba en términos muy



parecidos en la conferencia de 1948
ya varias veces citada- agrupa en su
seno a cristianos de todas clases,
hombres y mujeres, célibes y
casados, que estando en medio del
mundo, mejor dicho, que siendo del
mundo -pues son seglares corrientes-
aspiran, por vocación divina, a la
perfección cristiana“ ( La
Constitución apostólica „Provida
Mater Ecclesia“ y el Opus Dei , cit., p.
19).

85 Conversaciones , n. 66. El Cardenal
Sergio Pignedoli, en aquellos años
Presidente del Secretariado para los
No Cristianos, se hizo eco de esas
expresiones en un artículo destinado
a glosar el espíritu del Opus Dei a
raíz del fallecimiento de su
Fundador: „El cristiano consciente de
sí está en el mundo sin complejos y
sin ficciones. No tiene que penetrar -
como a veces se dice- donde ya se
encuentra por derecho propio,
puesto que el creyente no es ni puede



ser -ni siquiera psicológicamente-
alguien extraño al mundo; es
plenamente ciudadano del mundo, al
igual que cualquier otro hombre“ ( 
Mons. Escrivá de Balaguer. Un
esemplaritá spirituale , en „ II Veltro
“, 19, 1975, 277).

86 Conversaciones , n. 62; ver
también n. 72. Como puede
advertirse en esta entrevista,
concedida en 1968, el Fundador del
Opus Dei empleó, como en otros de
sus escritos, la palabra „socios“ para
referirse a los fieles del Opus Dei. Era
la terminología que resultaba
necesario usar en aquel momento.
Una vez erigido el Opus Dei en
Prelatura personal se habla, con
propiedad, de „miembros“ o de
„fieles“.

87 La referencia a la secularidad
como realidad no meramente
sociológica sino teológica y,
paralelamente, a las virtudes de la



sencillez y de la naturalidad,
ocuparon siempre un lugar de
primer plano en la predicación del
Beato Josemaría; textos
especialmente significativos pueden
encontrarse en Amigos de Dios , nn.
90 y 121. Para un comentario sobre
esta temática ver, entre otros, A.
GARCÍA SUÁREZ, Existencia secular
cristiana , en „ Scripta Theologica “, 2
(1970), pp. 154-164 (recogido en A.
GARCÍA SUÁREZ, Eclesiología,
catequesis, espiritualidad , Pamplona
1998, pp. 643-665); J.-M. PERO-SANZ, 
Una secularidad con estilo apostólico ,
en „ Iglesia viva “, 35-36 (1971), pp.
429-444; J. ORLANDIS, Una
espiritualidad laical y secular , en
AA.VV., Cristianos corrientes , Madrid
1970, pp. 29-65; J. L. ILLANES, Iglesia
en el mundo: la secularidad de los
miembros del Opus Dei , en P.
RODRíGUEZ, F. OCÁRIZ y J. L.
ILLANES, El Opus Dei en la Iglesia . 
Introducción eclesiológica a la vida y
apostolado del Opus Dei , Madrid



1993, pp. 199-303; A. ARANDA, „El
bullir de la sangre de Cristo“. Estudio
sobre el cristocentrismo del beato
Josemaría Escrivá , cit., pp. 255ss.

Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-
un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-

en-la-historia-de-la-espiritualidad/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-en-la-historia-de-la-espiritualidad/
https://opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-en-la-historia-de-la-espiritualidad/
https://opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-en-la-historia-de-la-espiritualidad/
https://opusdei.org/es-es/article/apuntes-para-un-analisis-de-la-actitud-ante-el-trabajo-en-la-historia-de-la-espiritualidad/

	APUNTES PARA UN ANÁLISIS DE LA ACTITUD ANTE EL TRABAJO EN LA HISTORIA DE LA ESPIRITUALIDAD

