opusdei.org

Amor a Pedro

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

13/01/2012

El punto 520 de «Camino» dice:
«Catolico, Apostolico, jRomano! -Me
gusta que seas muy romano. Y que
tengas deseos de hacer tu "romeria",
"videre Petrum", para ver a Pedro».
Hay numerosisimas expresiones de
Monsefior Escriva con idéntico o
similar contenido; de ellas se deduce
que no solo consideraba el Papado
como una institucion legitimada por



la historia, util, importante e incluso
necesaria para garantizar la unidad y
la labor eficaz de la Iglesia en el
mundo (todos éstos son puntos que
cualquier catdlico acepta, lo mismo
que muchas personas que ni son
catdlicas ni creyentes), sino que
amaba al Papa como Cabeza visible
de la Iglesia, instituida por el
Fundador de ésta, Jesucristo; es decir,
como aquel que, como hombre y en
la historia, representa a Cristo.Para
que se dé este amor no son decisivas
las cualidades personales de cada
sucesor de Pedro, sino el hecho de
que cualquiera de ellos es, en
esencia, el mismo Pedro; pues
Jesucristo no quiso instituir una
cabeza visible para una «Iglesia»
meramente humana y temporal o,
menos aun, para sus primeros tres o
cuatro decenios; Cristo quiso instituir
un Pastor supremo para ese Pueblo
de Dios que recorre los tiempos como
Iglesia visible; un Pastor que fuera
hermano de los Obispos, pastores



también, y a la vez su regente y
padre; un Pastor hermano de todos
los cristianos y de todos los hombres;
un Pastor, en suma, en quien la
caridad, la verdad, la unidad y la
autoridad de Cristo se hacen visibles.

El que se acepte este concepto del
ministerio de Pedro es, en mi
opinion, el nucleo central de
cualquier ecumenismo, aunque
parezca que hay otras cuestiones
controvertidas mas profundas y mas
dificiles de superar, como pudieran
ser la doctrina sobre la justificacion,
sobre los Sacramentos (en especial
sobre la Eucaristia), sobre la
importancia de «Escritura» y
«Tradicion», sobre el sacerdocio y
tantas mas. Esas cuestiones son muy
importantes, pero el primado papal
estd, tanto en la teologia como en la
practica, en intima e indisoluble
conexion con todas ellas. Antes de
que los «<hermanos separados»
puedan ponerse de acuerdo sobre lo



que no ven, tendrian que reconocer
lo que esta ante sus ojos: el sucesor
de Pedro, el Papa. Este punto tiene
que ser el comienzo, no el final, de
un sincero ecumenismo. La
naturaleza humana ensefia que, por
lo general, el conocimiento de la
verdad, la permanencia en ella y el
retorno a ella se logra con dos
condiciones: obediencia y humildad;
condiciones que se manifiestan en
cosas concretas y reales, en el
espacio y en el tiempo, en lo humano
y deficiente, o sea, alli donde nos
pueden resultar duras y causar
dolor. La historia de la Iglesia,
ademas, nos muestra que, si se ven
las cosas con calma,. hay muchas
mas herejias consecuentes a los
cismas que al revés.

En este sentido, ser verdaderamente
«romano» es ser verdaderamente
«ecuménico»... y viceversa. A
menudo se olvida esto en nuestros
dias. Ante periodistas, Mons. Escriva



comentd que, con ocasion de una
audiencia, habia dicho al Papa Juan
XXIII: «<En nuestra Obra siempre han
encontrado todos los hombres,
catdlicos o no, un lugar amable: no
he aprendido el ecumenismo de Su
Santidad». Este comentario, que
suena quiza algo pretencioso,
expresaba una idea tan importante
para el Fundador que lo cit6 dos
veces, la primera en un periodico
francés, la segunda en otro espafiol
(18). Al hacerlo queria rectificar las
confusas concepciones sobre el
ecumenismo que proliferaron
después del Concilio. Y como era
hombre de criterio claro y limpia
distincion, diferenciaba entre las
actividades comunes de personas «de
buena voluntad», que por su fe en
Dios o en Cristo o por su actitud ética
estan dispuestas a servir al bien
comun, y la unidad en la fe. Entre los
cristianos, ésta no puede conseguirse
(un punto sobre el que no le cabia
ninguna duda) por medio de



negociaciones o de un compromiso
en que cada parte «concede» un poco
y «acepta» otro poco, sino sélo por la
conversio in corde, un don del
Espiritu Santo que ha de mover a los
que se han marchado a retornar a la
casa del Padre comun. El amor que
hemos de tener a los «<hermanos
separados» (como a todos los
hombres, cristianos o no) no puede
suponer, pues, una merma del amor
a la verdad, a cuyo servicio estamos
llamados y de la que no podemos
disponer. Siempre distinguio
Monsefor Escriva de Balaguer el
error y las personas equivocadas:
rechazaba el error, pero respetaba a
la persona que lo sostenia. Defendia
la libertad de la persona (también la
libertad de equivocarse). Pero nunca
permitié que se tuviera la impresion
de que la Obra es, como se suele
decir hoy en dia, «<supraconfesional»;
no, la Obra es catolica cien por cien;
por eso precisamente tiene un
espiritu abierto y ama a todos los



hombres, aunque en grado diverso.
«Ciertamente los miembros son
catdlicos -decia-, y catolicos que
procuran ser consecuentes con su fe
(...) Desde el principio de la Obra, y
no solo desde el Concilio, se ha
procurado vivir un catolicismo
abierto, que defiende la legitima
libertad de las conciencias, que lleva
a tratar con caridad fraterna a todos
los hombres, sean o no catolicos, y a
colaborar con todos, participando de
las diversas ilusiones nobles que
mueven a la humanidad»(19).

Monsefior Escriva de Balaguer dejo
escritas ocho meditaciones sobre el
tema de la «unidad de los

cristianos» (20), para los dias del
octavario por la unidad en la fe, que
se celebra cada afo. En esos textos se
recuerdan los fundamentos sobre los
que se basa la unidad, aclarando asi
las condiciones que son decisivas
para poder reconquistarla: en
Jesucristo nos sabemos unidos a



todas las criaturas. Fl es Cabeza de la
humanidad y de la Creacion toda...
Para poder vivir esta unidad tenemos
que unirnos personalmente a Cristo
y mover a los que nos rodean a que
también ellos se identifiquen con E1
(21). Una unidad asi vivida no es ni
una «mezcolanza» de sentimientos
religiosos, ni un estadio determinado
dentro de un desarrollo historico-
social, ni una unidad forzada por
nosotros mismos; esa unidad tiene
que darse en la Iglesia, comunidad
instituida por Dios con las notas de
catolicidad y universalidad (22); en
ella encuentran sitio personas de
todo tipo, con distintos puntos de
vista en lo opinable (y eso también
tiene que estar claramente definido:
lo que es opinable y lo que no lo es),
pero que, al mismo tiempo, es
depositaria de una verdad de fe
integra, que no se halla en un
continuo status nascendi a lo Hegel,
sino que es un depositum fidei
perfectum. Un ecumenismo sincero,



por lo tanto, debe combinar la
firmeza con respecto a ese depositum
y la bondad y comprension para los
que aun estan en camino de
alcanzarlo (23). La unidad interior en
la fe y la fidelidad a ese deposito
dentro de la Iglesia catolica son el
mas fuerte estimulo para el retorno
de los cristianos separados (24). Y la
garantia segura para la conservacion
y para la reedificacion de esa unidad
que tanto anhelamos es el Papa
(25).«Para mi -decia Monsefior
Escriva de Balaguer a un periodista-,
después de la Trinidad Santisima y
de nuestra Madre la Virgen, en la
jerarquia del amor, viene el

Papa» (26). Nunca iba a la Plaza de
San Pedro en Roma sin rezar un
Credo pidiendo especialmente por el
Papa; y recomendo a todos los
miembros de la Obra que adoptaran
esta costumbre. Queria que la
primera visita de sus hijos en la
Ciudad Eterna les llevara a San
Pedro, como muestra de la fidelidad



a la Iglesia Romana. Con tres Papas -
Pio XII, Juan XXIII y Pablo VI-
mantuvo él mismo encuentros
personales y una frecuente
correspondencia (27). En Roma tuvo
dos veces ocasion de seguir de cerca
la eleccion de un nuevo Papa:
«Cuando el Siervo de Dios vio salir el
humo blanco anunciando que
teniamos Papa, inmediatamente se
puso de rodillas, gesto que
secundaron todos los que estaban
con €l, y, sin saber quién era el
elegido, rezo la siguiente oracion:
Oremus pro Beatissimo Papa
nostro... » (28).

Cuando, durante los afios posteriores
al Concilio, la, Iglesia tuvo que
superar erosiones internas que se
extendian como en oleadas
(doctrinas falsas, rebeldias de
tedlogos, decadencia general de la
disciplina, fuga de sacerdotes y
arbitrariedades en la liturgia), el
Fundador confesaba: «Sufro, jpara



qué voy a ocultarlo!; y sufro también
pensando en el dolor del Papa» (29).
En los ultimos afios de su vida, segun
indican los Articulos del Postulador,
ofrecio a diario al Sefior su vida por
la Iglesia y por el Papa. Pedia que
Dios tomara su vida como holocausto
por la Iglesia, para que se diera una
nueva floracion de santidad y de
buena doctrina, un nuevo
recomenzar como en Pentecostés...
«Cuando vosotros seais viejos -decia
a sus hijos-, y yo haya rendido
cuentas a Dios, vosotros diréis a
vuestros hermanos como el Padre
amaba al Papa con toda su alma, con
todas sus fuerzas» (30). El mismo
amor, la misma estima sentia por la
Jerarquia, por los Obispos, sucesores
de los Apostoles. Precisamente por
€s0 -y No por su categoria personal o
por su popularidad- tienen derecho a
veneracion y respeto, es decir, a una
actitud que jincluye la obediencia. El
Fundador del Opus Dei hizo que
todos los miembros rezaran cada dia



por el Papa y por el Obispo de sus
respectivas diocesis y que, dentro y
fuera del ambito eclesiastico, les
fueran leales, de palabra, por escrito
y en sus hechos.

Los Papas y los Obispos
correspondieron al carifio y a la
entrega de Josemaria Escriva de
Balaguer con simpatia, admiracion y
apoyo. Quiza no entendieran todos
las dimensiones del «fenomeno del
Opus :Dei» 0 no se dieran cuenta de
la grandiosa personalidad del
Fundador, pero en lo que respecta al
fruto visible, al asentimiento de la
Santa Sede y al constante aliento de
la jerarquia, Mons. Escriva de
Balaguer logro realmente abrir
dentro de la Iglesia un camino nuevo
y renovador, tal como Dios se lo
habia encomendado.

Sabemos que Pablo VI utilizaba
«Camino» para su meditacion
personal. Juan XXIII, por su parte,



comento a su secretario, el futuro
Prelado de Loreto, que la Obra «é
destinata ad operare nella Chiesa

su :inattesi orizzonti di universale
apostolato», que «esta destinada a
abrir en la Iglesia desconocidos
horizontes de apostolado

universal» (31). Para los Papas Juan
Pablo Iy Juan Pablo II, el Opus Deiy
su Fundador eran ya hechos
histéricos objetivos que suponian el
comienzo de una nueva época del
cristianismo. Todos ellos tuvieron
que empufiar -y Juan Pablo II 1o sigue
empufiando- el timon de la «nave de
Pedro» en el tormentoso mar de los
afos conciliares y posconciliares,
afios en los que el barco «rechinaba
en todas las junturas».

La situacion de Pio XII era muy
distinta: tuvo que conducir a la
Iglesia a través de la catastrofe de la
Segunda Guerra Mundial, pero la
Iglesia, en su interior, parecia fuerte
y sana (y lo era en su mayor parte).



Su prestigio, el del Papado en general
y el de Pio XII en particular,
alcanzaron entre 1946 y 1958 una
cima no alcanzada desde la Reforma
protestante, que ya no parecia
posible alcanzare (32). Fue
precisamente este Papa el que, en
una época en la que ningun peligro
interno parecia amenazar a la Iglesia
y en la que las persecuciones
externas (por ejemplo en los paises
comunistas) acrecentaban la gloria
de sus martires, se dio cuenta de la
necesidad de realizar una intensa
labor apostodlica en medio del
mundo; y vio también, en la Obra
fundada por aquel sacerdote espafiol,
un medio querido por Dios para este
fin. Clarividencia que, sin duda
alguna, formaba parte de un cambio
de rumbo inspirado por Dios, un
cambio de enorme trascendencia.

Encarnacion Ortega, que a principios
de diciembre de 1946 lleg6 a Roma
con otras mujeres del Opus Dei para,



en su dia, ocuparse de la
administracion de la sede central,
narra una audiencia privada que Pio
XII le concedio a ella y a Carmen, la
hermana del Fundador, por deseo
expreso de Mons. Escriva y gracias al
empefio del Secretario General, don
Alvaro del Portillo, que estaba muy
bien considerado en los ambientes
vaticanos. La descripcion es tan
conmovedora como interesante, pues
transmite algo de la afabilidad
humana del Papa Pacelli y también
de la despreocupada candidez de sus
visitantes (33). «Nos acompafio don
Alvaro como introductor en el
Vaticano y para estar con nosotras
mientras duro la espera. Fuimos
pasando distintas guardias -la suiza,
la palatina, la noble- y distintos
salones. En el inmediato al que nos
recibio el Santo Padre, habia un
silencio sepulcral...» Don Alvaro -
sigue comentando Encarnacion
Ortega- enseguida comenzo a
explicar a los componentes de la



guardia noble lo que era el Opus Dei.
Por fin, se pidio a las dos que
entraran. «Pasamos nosotras.
Después de besar, con la rodilla en
tierra, la mano de Pio XII, le
explicamos que Carmen era la
hermana de nuestro Fundador y que
yo era del Opus Dei: una de las que
habian llegado a Roma para
comenzar la labor en Italia. Le
dijimos el carifio que teniamos al
Vicario de Cristo, aprendido de
nuestro Fundador, y como nosotras
queriamos que el Santo Padre
encomendase la labor de la Seccion
femenina en la Ciudad Eternay,
especialmente, que encomendase al
Padre. Entonces nos contesto que lo
hacia todos los dias, desde el afo
1943, fecha en que lo habia visitado
don Alvaro del Portillo». Entonces no
era sacerdote -afiadio el Papa-y
venia con el uniforme de gala de
ingenieros. «En aquel encuentro me
encargo que pidiese por el Fundador
del Opus Dei. Desde entonces lo hago



todos los dias. Tengo en mi mesilla el
ejemplar de Camino que me regalo.»
El Papa paso luego a comentar que
habia recibido la visita de otro socio
de la Obra, José Maria Albareda, que
le habia impresionado por su talla
intelectual y cientifica. Es de destacar
la contestacion de las dos mujeres:
«Le comentamos como en la Obra
cada uno se santifica con su trabajo:
el investigador, investigando; la
profesora, dando clases y
ocupandose de sus alumnos; el ama
de casa, viviendo amorosamente sus
obligaciones familiares (...), y que si
el trabajo era el medio de encuentro
con Dios, era 16gico que pusiéramos
en €l el mayor empefio».

Estas palabras -sobre todo si
recuerdo mi propio encuentro con
Pio XII en 1953- me llenan de
admiracion por su despreocupacion.
La que escribe estos recuerdos anota
que contaron al Santo Padre detalles
de la labor apostolica y del



crecimiento de la Seccion de mujeres,
intercalando algunas anécdotas.
Seguro que el Papa se dio cuenta del
espiritu filial, completamente
genuino, de las dos mujeres,
atribuyéndolo -como un reflejo de la
filiacion divina- al mensaje del Opus
Dei.

Esta estrecha union de Mons. Escriva
de Balaguer con la Santa Sede
permanecio inalterada hasta su
muerte y continua ahora bajo su
sucesor.

En 1957, Monseior Escriva fue
nombrado miembro de la Pontificia
Academia de Teologia y Consultor de
la Congregacion de Seminarios y
Universidades. Ya cuatro afios antes,
en 1953, el Prefecto de esta
Congregacion, el Cardenal Pizzardo,
le expresaba en un documento su
reconocimiento por la ereccion,
direccion y labor de formacién del
Collegium Romanum Sanctae Via



(34), de Roma, inaugurado en 1948.
En 1953 entré en funcionamiento un
Centro analogo para las mujeres del
Opus Dej, el Collegium Romanum
Sanctae Mariae.

En 1952 habia abierto sus puertas, en
una fase previa, lo que mas tarde
seria la Universidad de Navarra, de
la que hablaremos mas adelante, y
habia ya numerosos colegios en
varios paises en los que el Opus Dei
se habia hecho cargo de la direccion
de las actividades formativas.

En 1957 se encomendd a un
sacerdote de la Obra la Praelatura
nullius de Yauyos, en Pery, un
territorio inmenso y escabroso con
varios picos andinos de mas de cinco
mil metros de altitud, poblado de
indios depauperados.

En 1961, Juan XXIII nombro a
Monserfior Escriva Consultor de la
Comision para la interpretacion



auténtica del Codigo de Derecho
Candnico.

Como se ve, al Fundador del Opus
Dei nunca le faltaron encargos de la
Santa Sede, algunos particularmente
dificiles. Y nunca eludio el deber de
aclarar las cosas. En 1966 contaba
que, en cierta ocasion, un Cardenal le
habia recordado la norma vigente en
la Curia: «A veces hay que hacerse el
muerto para que no le maten a uno».
Y respondiod que él, cuando hablaba
con la Santa Sede, siempre se
expresaba con claridad, sin
preocuparse de que pudieran
surgirle incomprensiones por
confesar la verdad que llevaba en el
corazon. Si consideramos su vida en
general, debemos subrayar que esta
aseveracion suya se vio confirmada
por la comprension, cada vez mas
amplia y profunda, que las
autoridades eclesiasticas le prestaron
siempre.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/amor-a-pedro/
(04/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/amor-a-pedro/
https://opusdei.org/es-es/article/amor-a-pedro/

	Amor a Pedro

