
opusdei.org

Álvaro del Portillo.
Una referencia para
nuestro tiempo

Mons. Jaume Pujol, Arzobispo
de Tarragona, ha impartido la
conferencia: “Álvaro del
Portillo: una referencia para
nuestro tiempo” el pasado
miércoles 30 de abril a las 19,15
h. El acto tuvo lugar en el
Auditorio del Centro Social
Fundación Novacaixagalicia de
Vigo.

28/05/2014



La conferencia de Mons. Jaume
Pujol, en formato PDF

Contenido

Introducción.

II. Recuerdos autobiográficos.

III. En la vida de don Álvaro se
plasmó maravillosamente el espíritu
que Dios entregó al Fundador del
Opus Dei

IV. Algunas notas de la formación
espiritual adquirida por don Álvaro
de san Josemaría

1. Sentido vocacional de la existencia
y lucha positiva.

2. La conciencia viva de la filiación
divina es el fundamento de todo su
espíritu.

3. El amor y el respeto a la libertad
propia y ajena.

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Alvaro%20del%20Portillo%2C%20una%20referencia%20para%20nuestro%20tiempo_JaumePujol.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Alvaro%20del%20Portillo%2C%20una%20referencia%20para%20nuestro%20tiempo_JaumePujol.pdf


4. Grandes ideales y detalles
aparentemente menudos.

V. Lealtad a la Iglesia y al Papa.

VI. La virtud más característica de
don Álvaro fue su fidelidad.

I. Introducción

Queridos amigos,

Con motivo de la beatificación de
don Álvaro del Portillo, el próximo 27
de septiembre, me habéis pedido que
os hable de este hombre santo, con el
que tuve el privilegio de convivir
durante once largos años, y con el
que traté después hasta su muerte
durante bastantes años más.

Pero antes de entrar a hablar de su
figura, quisiera hacer unas
reflexiones sobre el significado que
tienen para nosotros aquellos a los
que la Iglesia declara beatos y santos.



Al honrar a un santo la Iglesia nos lo
propone como un personaje
especialmente cercano.De ordinario,
cuando la sociedad civil encumbra a
un personaje, a éste se le pone como
por encima del común de los
mortales, en un pedestal, desde el
que nos contempla a distancia,
alejado de nuestra vida. No sucede
así, en cambio, en la Iglesia. Cuando
la Iglesia honra a sus santos,
personas ciertamente superiores a
nosotros en virtudes y amor de Dios,
estas no se distancian de nuestros
afanes diarios, al contrario, la Iglesia
nos los aproxima. Su recuerdo, su
imagen, su ejemplo y su doctrina se
hacen más cercanos y entrañables;
les tratamos de tú y, siendo amigos
de Dios se manifiestan más amigos
nuestros, de todos y de cada uno: son
patrimonio de la Iglesia.

San Pedro nos dice en una de sus
cartas: «Me esforzaré para que, tras
mi partida, podáis recordar en



cualquier momento estas cosas» (2 Pe
1,15). Y un alma, tan humilde como
santa Teresita de Lisieux, doctora de
la Iglesia, decía a sus hermanas al
final de su vida:

«Yo cuento, con seguridad, que no he
de permanecer inactiva en el cielo. Mi
deseo es continuar trabajando por la
Iglesia y por las almas. Yo se lo pido a
nuestro Señor y estoy cierta que Él me
escuchará. […] Pienso en todo el bien
que quisiera hacer después de mi
muerte: hacer bautizar niños
pequeños, ayudar a los sacerdotes, a
los misioneros, a toda la Iglesia» […]
Qué desgraciada sería en el cielo, si no
me fuera posible dar pequeños gustos
en la tierra a aquellos a quienes
amo”[1]

El Catecismo de la Iglesia Católica
nos habla también de esta
aproximación de las santas y santos a
los hombres:



«En la gloria del cielo, los
bienaventurados continúan
cumpliendo con alegría la voluntad de
Dios con relación a los demás
hombres y a la creación entera. Ya
reinan con Cristo; con Él “ellos
reinarán por los siglos de los
siglos” (Ap 22, 5; cf. Mt 25, 21.23)»[2].

E insistiendo en esa solicitud, el
Catecismo añade:

«Los testigos que nos han precedido
en el Reino (cf. Hb 12, 1),
especialmente los que la Iglesia
reconoce como "santos", participan en
la tradición viva de la oración, por el
modelo de su vida, por la transmisión
de sus escritos y por su oración
actual. Contemplan a Dios, lo alaban y
no dejan de cuidar de aquellos que
han quedado en la tierra. Al entrar
"en la alegría" de su Señor, han sido
"constituidos sobre lo mucho" (cf. Mt
25, 21). Su intercesión es su más alto
servicio al plan de Dios. Podemos y



debemos rogarles que intercedan por
nosotros y por el mundo entero»[3].

La gloria que tributamos a los ángeles
y a los santos, no mengua la gloria
que tributamos a Dios, sino que la
hace resplandecer con mayor fulgor.
Recordemos estas palabras del 
Magníficat de María (cf. Lc 1, 46-49):
«Mi alma magnifica al Señor, y se
alegra mi espíritu en Dios mi
Salvador: porque ha puesto los ojos
en la humildad de su esclava; por eso
desde ahora me llamarán
bienaventurada todas las
generaciones. Porque ha hecho en mí
cosas grandes el Todopoderoso, cuyo
nombre es Santo».

Dios desea que sus perfecciones,
todas, brillen en los santos y en
quienes de veras se empeñan en
alcanzar la meta de unión con la
Trinidad[4] y se goza realizando
portentos por su intercesión. En estas
próximas semanas, cuando invitéis a



vuestros amigos y conocidos a asistir
al acto de beatificación del venerable
Álvaro del Portillo, pensad que les
prestáis un señalado servicio a su fe,
considerando esta realidad de la
intercesión de los santos en nuestras
necesidades materiales y
espirituales. Todos somos peregrinos
en el camino de la vida y nunca
faltan aprietos y dificultades que, con
el socorro del Cielo, se pueden
solventar. Nos conviene mucho, por
tanto, tener trato de amistad con los
santos. En concreto, ahora, yo os
animo a que lo tengáis con don
Álvaro.

Como decía el Prelado del Opus Dei
en una ocasión,

«Desde que el Señor quiso llevarse al
cielo a San Josemaría son tantos y tan
variados los favores alcanzados por
su intercesión que es imposible llevar
control alguno. Me atrevo a pensar
que es ahora nuestro Padre (San



Josemaría) quien repite a su hijo
fidelísimo las mismas palabras que un
día trazó don Álvaro con su pluma:
“Yo ya no puedo hacer más… ¡Ahora
te toca a ti!”[5].

II. Recuerdos autobiográficos

El que en breve será proclamado
Beato Álvaro del Portillo, ocupa un
lugar entrañable en mi vida. Le
conocí en septiembre de 1962 en
Barcelona, aunque cuando conviví
con él durante once años fue en
Roma, a partir de 13 de octubre de
aquel mismo año: llegué ese día a
Roma con mis 18 años para cursar
estudios de filosofía y teología y
formarme en el espíritu del Opus Dei
junto a su Fundador, San Josemaría
Escrivá de Balaguer. Luego estudié
también en Roma la carrera de
Pedagogía y durante unos años fui
profesor de diversas materias
pedagógicas.



Don Álvaro del Portillo era entonces
Secretario General del Opus Dei (hoy
corresponde al cargo de Vicario
General). Siempre estaba trabajando
junto al Fundador, aunque también
le ocupaban importantes asuntos y
trabajos en servicio de la Santa Sede.
Precisamente dos días antes de llegar
yo a Roma, el 11 de octubre de 1962,
comenzaba el Concilio Vaticano II, en
el que D. Álvaro trabajó
intensamente.

Por voluntad propia era la sombra
del Padre, continuamente atento, en
vela activa, para aprender y para
servir. Pero su humildad, su
sencillez, su alegría y serenidad no
lograban ocultar la grandeza de un
alma totalmente entregada a Cristo.

He dicho sencillez y serenidad,
porque estas características –y
virtudes- de su personalidad, atraían
de inmediato. Pero luego, uno iba
calando la profunda valía de otros



dones humanos y sobrenaturales con
que Dios le había dotado, y el
heroísmo y la gran naturalidad con
que vivía todas las virtudes.

III. En la vida de don Álvaro se
plasmó maravillosamente el
espíritu que Dios entregó al
Fundador del Opus Dei

Por encima de todos los sucesos que
influyeron en la existencia de don
Álvaro, hay que destacar su
encuentro con San Josemaría, que
cambió radicalmente su vida.

La vida de don Álvaro no puede
narrarse ni explicarse sin tener en
cuenta su vocación al Opus Dei, su
unión y filiación a San Josemaría,
que fue quien le guió casi
personalmente hacia la santidad.

Hoy, disponemos ya de semblanzas y
biografías que nos permiten
acercarnos al conocimiento de la
vida y espíritu del próximo beato.



Voy a detenerme en unas palabras
suyas, pronunciadas en una reunión
de familia en que se celebraba su
aniversario. En aquella ocasión don
Álvaro se detuvo en el recuento del
tiempo transcurrido:

«Al contemplar el calendario de mi
vida —dijo—, pienso en las hojas
pasadas. Son pasadas, pero no se han
tirado a la papelera, porque
permanecen ante los ojos de Dios.
¡Tantos beneficios del Señor! Ya antes
de nacer, me preparó una familia
cristiana piadosa, que me
proporcionó una buena formación.
Luego, tantos sucesos que señalaron
mi existencia. Por encima de todos, el
encuentro con nuestro Padre, que
cambió mi vida por completo, de
forma rapidísima. Y los casi cuarenta
años de contacto íntimo y constante
con nuestro Fundador...».[6]

¿A qué otros sucesos se refiere? Tal
vez al naufragio de una embarcación



en el Cantábrico en el que fallecieron
un puñado de amigos suyos; él se
quedó en tierra por algún motivo que
luego no consiguió recordar, cuando
su propósito era embarcarse con
ellos. Tal vez se refería también al
incendio del teatro Novedades de
Madrid en una sesión a la que tenía
previsto asistir y que acabó en una
luctuosa catástrofe. Podemos
recordar otro orden de cosas: la
crisis económica familiar; la agresión
de un violento que le golpeó
fuertemente la cabeza con una llave
inglesa; su estancia en la cárcel de
san Antón durante la Guerra Civil,
con su vida pendiente de un hilo. A
esto se refirió en una ocasión: «Me
metieron en la cárcel sólo por ser de
familia católica. Entonces llevaba
gafas, y alguna vez se me acercó uno
de los guardas –le llamaban Petrof–,
me ponía una pistola en la sien y
decía: “Tú eres cura, porque llevas
gafas”. Podían haberme matado».



Tal vez don Álvaro pensara en aquel
día en sus visitas asistenciales y
catequéticas a los suburbios pobres
de Madrid, en su época de
estudiante, que, según él afirmaba, le
prepararon para decir que sí a la
llamada de Dios, cuando se hizo oír.

Pues por encima de tantos
acontecimientos importantes, que ya
de por sí sobrepasan las experiencias
habituales de un joven, don Álvaro
destaca uno:«Por encima de todos, el
encuentro con nuestro Padre, que
cambió mi vida por completo, de
forma rapidísima. Y los casi cuarenta
años de contacto íntimo y constante
con nuestro Fundador...».

San Josemaría, que recibió de Dios el
espíritu del Opus Dei y el mandato de
difundirlo por todo el orbe, pudo
escribir lo siguiente:

«Ten presente, hijo mío, que no eres
solamente un alma que se une a otras
almas para hacer una cosa buena.



Esto es mucho..., pero es poco. – Eres
el Apóstol que cumple un mandato
imperativo de Cristo»[7].

Don Álvaro recibirá la vocación de
Dios, pero el espíritu de la Obra lo
recibirá del Fundador. San Josemaría
trabajó aquella alma como el orfebre
talla una piedra preciosa y don
Álvaro, enamorado de la Voluntad de
Dios, manifestada en su vocación al
Opus Dei, correspondió a la gracia
con tal finura y generosidad que se
convirtió en el mejor hijo de san
Josemaría. «Álvaro es un modelo, y el
hijo mío que más ha trabajado y más
ha sufrido por la Obra, Y el que
mejor ha sabido coger mi espíritu».
[8] En la vida de don Álvaro
resplandece en todo momento la
impronta de la formación recibida.

En 1933, san Josemaría, al solicitar
permiso a su confesor para arreciar
en sus penitencias, le escribe estas
palabras: «Mire que Dios me lo pide



y, además, es menester que sea santo
y padre, maestro y guía de santos».
[9]

Realmente, por voluntad de Dios, san
Josemaría fue maestro y guía de
santos. Y como también lo fue para
muchas otras almas, fue maestro y
guía excepcional en la progresiva
santidad de Álvaro del Portillo. Se
trató en definitiva, como san
Josemaría definía la dirección
espiritual, de una tarea «encaminada
a situar a cada uno frente a las
exigencias completas de su vida,
ayudándole a descubrir lo que Dios,
en concreto, le pide, sin poner
limitación alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
características de una conciencia
cristiana. Ese modo de obrar y ese
espíritu se basan en el respeto a la
trascendencia de la verdad revelada,
y en el amor a la libertad de la
humana criatura.»[10] Si el fundador



del Opus Dei fue verdaderamente,
como se propuso, un maestro y guía
de santos, de don Álvaro podemos
decir que fue un alumno ejemplar en
aprender a caminar hacia la
santidad; y, después, o al mismo
tiempo, otro maestro y guía de
santos.

Son legiones las almas que en el
mundo entero se afanan en buscar la
santidad por el camino que el
Fundador del Opus Dei abrió en la
Iglesia y que don Álvaro continuó fiel
y eficazmente. Pero san Josemaría
quiso dejar constancia de que quien
mejor se había identificado con su
espíritu era su hijo Álvaro. En él
veremos resplandecer toda la
sabiduría con que el Fundador
guiaba las almas.

IV. Algunas notas de la formación
espiritual adquirida por don
Álvaro de san Josemaría



1. Sentido vocacional de la
existencia y lucha positiva

En el libro Conversaciones con el
fundador del Opus Dei (n. 106),
leemos: «¿Para qué estamos en el
mundo? Para amar a Dios, con todo
nuestro corazón y con toda nuestra
alma, y para extender ese amor a
todas las criaturas. ¿O es que esto
parece poco? Dios no deja a ningún
alma abandonada a un destino ciego:
para todas tiene un designio, a todas
las llama con una vocación
personalísima, intransferible».

Y en Camino: «Voluntad. Es una
característica muy importante» (n.
19). Pero el autor no cae en el
voluntarismo, tan predominante en
aquellos tiempos en el campo
educativo eclesiástico y en el civil, y
que no raras veces conducía a ser
«un modelo glacial, que se puede
admirar, pero no se puede amar».
[11]



Álvaro del Portillo aprendió que la
lucha interior para hacerse santo
llevando a cabo la voluntad de Dios,
no es un machacar árido, seco, sino
una lucha enamorada para
corresponder al amor que el Señor
nos tiene. Como leemos en una breve
semblanza, y en don Álvaro se
muestra claramente, «San Josemaría
nunca cayó en la trampa más clásica
del educador cristiano, tratar de
obtener del educando con medios
humanos lo que solo puede ser
alcanzado con la ayuda de la gracia
de Dios. Por el contrario desarrolló
una constante catequesis sobre la
necesidad de acudir siempre a las
fuentes de la gracia, a los
sacramentos, y planteó la lucha
ascética personal como
correspondencia a la gracia ».[12]

Así, el próximo beato, en un
comentario a una de las
Instrucciones del fundador
(documentos sobre la naturaleza y la



pastoral del Opus Dei) anotará estas
palabras: «“El espíritu de la Obra es
siempre una afirmación: es alegre,
sobrenatural, deportivo”. Nada más
ajeno a nosotros que la negación,
contraria a la sana psicología. El
Padre nos ha enseñado siempre a
hacer las cosas por Amor, por
motivos positivos en plan de
afirmación». [13]

2. La conciencia viva de la filiación
divina es el fundamento de todo su
espíritu

El fundamento de su espíritu era la
conciencia viva de su filiación divina,
que le llevaba a confiar plenamente
en la Providencia divina y en su
misericordia.

En don Álvaro, esta confianza se
evidenció en muchas ocasiones. De
modo patente, por ejemplo, en su
primer viaje a Roma, en el año 43, en
plena guerra mundial. El ingeniero
Álvaro, llevaba a Roma la



documentación necesaria para
tramitar un primer paso jurídico de
aprobación para que el Opus Dei
pudiera disponer de sacerdotes
propios incardinados a la Obra: era
un tema acuciante y de perentoria
necesidad.

El avión en el que viajaba, sobre el
mar del Mediterráneo, se encontró
metido en un fuego cruzado entre
buques de guerra y aviones
militares. Don Álvaro se mantuvo
tranquilo y sereno. Contaba que no
se inmutó, ni siquiera se le ocurrió
hacer un acto de contrición.
Razonaba así: «Voy a cumplir una
misión que Dios quiere y, por lo
tanto, no puede ocurrir nada».[14] El
resto de los pasajeros no compartía
esa seguridad, y pasaron un miedo
más que notable. Viajaban los
miembros de una compañía de
comedia italiana, que había dado
representaciones en España, y don
Álvaro decía que gritaban: mamma



mia, c’è molto pericolo!, affoghiamo
tutti! (¡Madre mía; estamos en
peligro; nos ahogaremos todos!).

Más dura iba a resultar su segunda
estancia en la ciudad romana.
Cuando gestionaba para el Opus Dei
una aprobación jurídica de la Santa
Sede. Trasladémonos con el
pensamiento a aquella Roma de la
postguerra a la que se trasladó de
nuevo para seguir gestionando el
camino jurídico del Opus Dei. Era
algo que apremiaba porque de todas
partes surgían vocaciones para la
Obra, antes de que existiera un
definido cauce legal dentro del
Derecho de la Iglesia.

A la insistencia de don Álvaro en esta
necesidad de abrir un camino
jurídico apropiado para el Opus Dei,
un alto cargo de la curia romana le
respondió: «Ustedes han llegado con
un siglo de anticipación». Y dieron
carpetazo al asunto. A los ojos de



aquel eclesiástico la Obra tendría que
haber nacido el año 2046.

La fe de don Álvaro se crece ante las
dificultades. Ni por un momento
duda de su vocación ni del carisma
de San Josemaría. Simplemente
escribe al Padre una doble carta,
mandando una por correo normal y
la otra por valija diplomática: «Yo ya
no puedo hacer más ahora le toca a
usted». San Josemaría, aquejado de
una diabetes extrema que podía
provocarle un grave riesgo para su
vida, parte de Barcelona poniendo su
vida y la de sus hijos a los pies de
Nuestra Señora de la Merced
(Patrona de Barcelona). Llega por
barco a Génova el 22 de junio, y allí
estrecha con un fuerte abrazo a su
hijo Álvaro, y le dice ¡Aquí me tienes
ladrón...! ¿Ya te has salido con la
tuya!» La fe de ambos consiguió lo
imposible. En febrero de 1947, el
Papa Pio XII firmaba el Decretum



Laudis. El camino quedaba expedito
para la Obra.

3. El amor y el respeto a la libertad
propia y ajena

Otra característica del espíritu del
Opus Dei que caló hondo en el alma
de don Álvaro, es el amor y el respeto
por la libertad, tanto la propia como
la ajena. Estas cualidades, junto al
buen humor y la alegría basada en
ser y saberse hijo de Dios, facilitaron
a don Álvaro realizar una extensa
labor apostólica. Su generosa entrega
a los demás le lleva a tener tal
cantidad de amigos en todos los
estratos sociales, clérigos y laicos,
ricos y pobres, jóvenes y ancianos,
que asombra a todo conocedor de los
datos. Dios se sirvió también de estas
amistades para ayudar a resolver las
muchas dificultades jurídicas o
materiales que iban surgiendo en el
camino del Opus Dei.



No es de extrañar, pues, que cuando
tuvo lugar la sesión de apertura de la
causa de canonización de monseñor
Álvaro del Portillo, el 5 de marzo de
2004, el proceso contara con la
petición favorable de 35 cardenales y
200 obispos de 55 países. Todos ellos
testimoniaban un afecto entrañable y
una auténtica admiración por este
humilde servidor de la Iglesia.

4. Grandes ideales y detalles
aparentemente menudos

Volviendo a la formación espiritual
que San Josemaría impartía a
quienes se acercaban a la Obra, hay
que señalar que no se limitaba a
transmitir a grandes trazos el
espíritu recibido de Dios; sus
recomendaciones, fruto de la propia
vida interior y de una gran
prudencia sobrenatural, alcanzaban
hasta detalles aparentemente
menudos. Así lo recordaba don
Álvaro:



«Al hablarme de las jaculatorias, me
explicó: Hay autores espirituales que
recomiendan contar las que se dicen
durante la jornada, y sugieren usar
judías o garbanzos o algo por el
estilo; meterlas en un bolsillo e irlas
pasando al otro cada vez que se
levanta el corazón a Dios, con una de
esas oraciones. Así pueden saber
cuántas han dicho exactamente, y ver
si ese día han progresado o no. Y
añadió: Yo no te lo recomiendo,
porque existe el peligro de vanidad o
soberbia. Más vale que lleve la
contabilidad tu Ángel Custodio». [15]

V. Lealtad a la Iglesia y al Papa

“Gracias, Dios mío, por el amor al
Papa que has puesto en mi corazón”.
[16]

En el Opus Dei el amor y lealtad a la
Iglesia y al Romano Pontífice son
algo esencial: Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam! El amor de san
Josemaría al Papa, fuera quien fuera,



es bien conocido, y supo transmitirlo
con hondura teológica y ternura filial
a todos sus hijos, entre ellos, Álvaro.

En las biografías que hasta ahora se
han escrito de don Álvaro, destaca
fuertemente la fidelidad con que
vivió su servicio a la Iglesia y al Papa
reinante en cada momento. Me
detendré sólo en su relación con Juan
Pablo II, a quien don Álvaro trató con
especial intimidad y cariño filiales
durante muchos años. Para esto me
referiré modo abreviado al texto del
Discurso de Mons. Javier Echevarría
con motivo de la celebración del
Centenario del nacimiento de don
Álvaro del Portillo.

Ya desde los primeros meses de la
elección de Juan Pablo II, en 1978, se
entabló una estrecha y frecuente
relación entre Juan Pablo II y don
Álvaro. Fue una colaboración muy
amplia, hecha de pequeños encargos
y de asuntos de mayor importancia.



Don Álvaro, con visión de fe,
descubría siempre la Voluntad de
Dios detrás de cada petición o
sugerencia del Santo Padre, como
había hecho antes con los demás
sucesores de Pedro.

En las primeras semanas de aquella
nueva etapa de la Iglesia, secundó al
Papa cuando planeaba ordenar
arzobispo a su sucesor en Cracovia, y
quería que la ceremonia tuviera
lugar en el altar de la Confesión de la
Basílica de San Pedro. El proyecto no
había sido recibido con entusiasmo
en algunos ambientes de la Curia
romana, por temor a que no se
llenara la basílica de fieles. Un
eclesiástico sugirió entonces al Santo
Padre que se dirigiese a don Álvaro
para conseguir la participación de
gran número de personas. Don
Álvaro logró movilizar a muchos
romanos por medio de los miembros
y cooperadores de la Obra, residentes
en esta ciudad que, con su



apostolado personal, contribuyeron a
que la celebración contara con gran
asistencia de gente. El Santo Padre
agradeció ese gesto y mencionó al
Opus Dei al terminar la ceremonia.

Algo semejante sucedió con el anhelo
del Papa de restaurar las procesiones
eucarísticas del Corpus Christi por
las vías de Roma, que no salían a las
calles de la Ciudad Eterna desde
mucho tiempo atrás. Contribuyó
igualmente a la realización de otro
deseo apostólico de Juan Pablo II:
comenzar una costumbre muy
querida por el Pontífice, promovida
cuando era Arzobispo de Cracovia. Se
trataba de la celebración de una Misa
para los universitarios en Adviento y
en Cuaresma, en preparación para la
Navidad y la Pascua, y en la que
participara también el cuerpo
docente. No existía esta tradición en
la diócesis de Roma. El Papa
comunicó su deseo a don Álvaro y le
pidió sugerencias. Como fiel hijo, don



Álvaro acogió enseguida con gozo esa
propuesta, sugiriendo la oportunidad
de imprimir invitaciones personales
para distribuirlas entre los
estudiantes. Sugirió al mismo tiempo
que podía ser una ocasión estupenda
para acercar a los jóvenes al
sacramento de la Penitencia, y
propuso que en la Basílica de San
Pedro hubiese muchos sacerdotes,
entre ellos algunos de los
incardinados en el Opus Dei
residentes en la Urbe, disponibles
para las confesiones desde horas
antes del comienzo de la celebración
eucarística. El Cardenal Martínez
Somalo, que entonces era Sustituto
de la Secretaría de Estado, refiere
que «la respuesta de los estudiantes
fue entusiasta: y desde entonces ha
sido siempre así».

Otro capítulo sobre esta unión
afectiva y efectiva con el Romano
Pontífice, podría ser el de los viajes
pastorales de Juan Pablo II. En 1979,



el Papa preguntó el parecer a don
Álvaro sobre la oportunidad de
trasladarse a México, para presidir la
Conferencia del Episcopado
Latinoamericano en Puebla. Mons.
del Portillo respondió que pensaba
que sería un gran bien para la
Iglesia, a pesar de algunas
previsiones pesimistas. Antes de los
viajes pastorales del Papa por el
mundo, don Álvaro recordaba a los
fieles y a los cooperadores de la
Prelatura que mostraran su cariño
filial al Santo Padre de todos los
modos posibles, y que contagiaran
ese amor a sus amigos, parientes y
conocidos, a través de su apostolado
personal. Este apoyo acompañó al
Papa a todas partes, y fue
especialmente decisivo en algunos
viajes pastorales en los que se
preveía la existencia de un ambiente
frío, e incluso hostil, ante la visita del
Vicario de Cristo.



De esta estrecha y frecuente relación
se conservan muchos testimonios.
Uno reciente es el del Cardenal Carlo
Cafarra, Arzobispo de Bolonia:
«Cuando el Beato Juan Pablo II me
pidió fundar el Instituto de Estudios
sobre Matrimonio y Familia,
probablemente viendo mi temor o
turbación delante de esta tarea, me
dijo: -Ve a hablar con don Álvaro del
Portillo; encontrarás en él un apoyo,
como en mí. Le contesté: -Santo
Padre, no lo conozco, no lo he visto
nunca. Respondió: -Ve, dile que te
manda el Papa. Estas palabras me
permitieron intuir que había sido
enviado a una persona que vivía
profundamente enraizada en la
Iglesia y en íntima sintonía con el
sucesor de Pedro. Yo no conocía a
don Álvaro, pero la indicación de un
Papa me permitió tratarlo».[17]

También en proyectos de más
envergadura, don Álvaro se mostró
muy sensible a los deseos del Papa,



insertándolos en los planes
pastorales de la Prelatura. Un
ejemplo muy claro lo constituye el
comienzo de la labor apostólica de la
Obra en los países del norte y del este
de Europa. Uno de los sueños
apostólicos de don Álvaro era que el
Opus Dei pudiera trabajar en China
continental, para colaborar en la
siembra de la luz de Cristo en aquel
inmenso país. Esa aspiración
comenzó a realizarse, al menos
parcialmente, a finales de 1980,
cuando erigió el primer centro de la
Obra en Hong Kong, y dos años
después, al promover la labor en otra
importante encrucijada del extremo
oriente: Singapur. En diciembre de
1982, don Álvaro informó a Juan
Pablo II sobre los pasos que el Opus
Dei estaba recorriendo en Asia, y le
mencionó su deseo de llegar cuanto
antes a China continental. El Papa
respondió que apreciaba ese deseo,
pero que le preocupaba más la
situación de las naciones



escandinavas, muy alejadas de la fe
cristiana. Al escuchar esas palabras,
el Prelado entendió que sería más
agradable a Dios cambiar el rumbo
de sus proyectos y que era preciso
llegar cuanto antes a esos países del
norte de Europa.

Efectivamente, el apostolado en esas
tierras pasó a ser una prioridad de
don Álvaro, a la que dedicó muchas
energías. De sobra conocía que no
sería fácil obtener frutos a corto
plazo, pero estaba convencido de que
Dios proporcionaría la ayuda
necesaria. Refiriéndose a la siembra
no fácil de los fieles de la Obra allí,
comentaba: «¡Es muy duro!, pero si
es muy duro, sabemos que contamos
con más gracia de Dios, porque el
Señor, cuando envía a arar un
campo, da todos los instrumentos
necesarios para que se puedan
levantar los terruños resecos. Yendo
allá, Él nos concederá todas las



gracias suficientes para remover a
las almas».

Juan Pablo II guardaba en su alma el
afán de la nueva evangelización, y en
1985 dio un fuerte impulso a esta
prioridad pastoral, sobre todo, en los
países de la Europa occidental y de
América del norte, donde los
síntomas de secularismo iban
creciendo de modo alarmante. Una
fecha simbólica es la del 11 de
octubre de ese año, cuando el Santo
Padre clausuró un simposio de
Obispos europeos, celebrado en
Roma, invitando a la Iglesia a un
renovado impulso misionero. Don
Álvaro se hizo eco inmediatamente
de este proyecto apostólico, y con
fecha 25 de diciembre del mismo año
escribió una Carta pastoral a los
fieles de la Prelatura, urgiéndoles a
colaborar con todas sus fuerzas en
esta tarea, sobre todo en los países de
la vieja Europa. A partir de entonces
redobló su esfuerzo pastoral en este



sector, con viajes frecuentes a las
diferentes circunscripciones de
Europa. Los años de 1987 a 1990 se
caracterizaron por la extensión de
este empeño a otros continentes: Asia
y Oceanía, América del Norte, y
finalmente África.

En otros momentos, movido por su
celo de apoyar con fidelidad otras
intenciones del Papa, organizó la
puesta en marcha de algunas
iniciativas apostólicas, de profunda
incidencia en la vida de la Iglesia
universal y de las Iglesias
particulares, pues estaban orientadas
a la formación de los sacerdotes y de
los candidatos al sacerdocio en
diversos países Entre las primeras,
destaca la potenciación de las
Facultades eclesiásticas de la
Universidad de Navarra y la creación
del Centro Académico Romano de la
Santa Cruz, que en pocos años se
convertiría en la actual Universidad
pontificia. Como es patente, hubo de



superar muchos obstáculos para ver
realizados estos proyectos, pero no
cejó en su empeño porque sabía que
respondían a los planes del Santo
Padre en su comprensible afán de
dar a conocer a Jesucristo, como
había presentado en las encíclicas 
Redemptor hominis y Redemptoris
missio.

Para la formación de candidatos al
sacerdocio, acogiendo otra
sugerencia expresa del Romano
Pontífice, fundó dos Seminarios
internacionales con el objetivo de
preparar para el sacerdocio a
seminaristas enviados por sus
respectivos Obispos: el Colegio
Internacional Bidasoa (en Pamplona)
y el Sedes Sapientiæ (en Roma),
erigidos respectivamente en 1988 y
1991, a la sombra de la Universidad
de Navarra y de la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz. Con el
intento de facilitar un alojamiento
digno a los alumnos, consiguió que



muchas personas colaboraran con su
oración y sus limosnas a la
construcción o remodelación de los
edificios necesarios, tanto en Roma
como en Pamplona.

No resulta necesario subrayar que la
realización de estos proyectos
requería sumas de dinero de las que
se carecía: no sólo para la
construcción y mantenimiento de los
edificios, sino también para
conseguir un gran número de becas
destinadas a los estudiantes
procedentes de diócesis con pocos
recursos económicos. Los frutos
espirituales de estas últimas
iniciativas apostólicas y de otras
muchas han sido y continúan siendo
grandes; constituyen una prueba de
cómo el Señor ayuda siempre a las
obras apostólicas que se emprenden
para servirle.

Don Álvaro se llenaba de gozo al
contemplar cómo, año tras año, en



esos centros académicos crecía el
número de seminaristas y de
sacerdotes de diferentes diócesis.
Bastan aquí unas pocas cifras
facilitadas por la fundación CARF,
cuyo único objetivo es canalizar las
ayudas económicas a esos
instrumentos. Según datos
difundidos en 2011, desde sus
comienzos en 1989, han cursado
estudios eclesiásticos en la
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz en Roma o en la Universidad de
Navarra más de 11.000 alumnos, de
109 países −seminaristas, sacerdotes,
religiosos y religiosas, profesores de
religión, catequistas, etc.−, de los
cuales han recibido beca unos 2.500,
y más de 1.700 han llegado al
sacerdocio. Solo en los Seminarios
Internacionales Bidasoa (de
Pamplona) y Sedes Sapientiæ (de
Roma), hasta esa fecha, 776
seminaristas habían recibido la
ordenación sacerdotal.



Antes de terminar esta intervención
−que ciertamente resulta insuficiente
para reflejar la fidelidad ejemplar a
Dios y a la Iglesia del primer sucesor
de san Josemaría y primer Prelado
del Opus Dei−, recordaba cómo el
beato Juan Pablo II valoraba esa
fidelidad. “Tuvo una extensa
resonancia en los medios de
comunicación el hecho de que, a las
pocas horas del fallecimiento de mi
predecesor, el Papa acudiera a rezar
ante sus restos mortales en la capilla
ardiente instalada en la iglesia
prelaticia de Santa María de la Paz.
Cuando le agradecí su estancia entre
nosotros –relata Mons. Echevarría-,
que tanto consuelo y alegría causó a
todos, Juan Pablo II me respondió:
"era cosa dovuta, era cosa
dovuta" (era un deber)». Poco tiempo
después, llegó a manos de Juan Pablo
II una tarjeta postal que don Álvaro
le había escrito unos días antes desde
Jerusalén. Dirigiéndose al entonces
secretario personal del Papa, Mons.



Stanislao Dziwisz, le rogaba que
presentase «al Santo Padre nuestro
deseo de ser fideles usque ad mortem,
en el servicio a la Santa Iglesia y al
Santo Padre».

VI. La virtud más característica de
don Álvaro fue su fidelidad

Dios quiere que sus divinas
perfecciones, todas, se reflejen en sus
santos: sed perfectos como mi Padre
celestial es perfecto; y el Espíritu
Santo con su infinita inventiva las
distribuye entre ellos de modo
armónico y desigual, de modo que en
cada santo destaca alguna virtud
distinta. ¿Y cuál fue la virtud más
característica de don Álvaro?: la
fidelidad,«Vir fidelis multum
laudabitur (Prov. 28, 20). Estas
palabras de la Escritura manifiestan
la virtud más característica del
Obispo Álvaro del Portillo. El hombre
fiel será muy bendecido: así
comienza el decreto que proclama la



heroicidad con que vivió don Álvaro
las virtudes cristianas.

Virtudes, claro está, las vivió todas y
de modo heroico, informadas por la
caridad, la fe y la esperanza, pero
entre sus virtudes morales sobrepuja
a todas la lealtad. El 11 de marzo de
1973, cumpleaños de don Álvaro, san
Josemaría se refirió a ese hijo suyo
durante una tertulia, cuando no
estaba presente, del siguiente modo:
«tiene la fidelidad que debéis tener
vosotros a toda hora, y ha sabido
sacrificar con una sonrisa todo lo
suyo personal […], Y si me
preguntáis: ¿ha sido heroico alguna
vez? os responderé: sí, muchas veces
ha sido heroico, muchas: con un
heroísmo que parece cosa
ordinaria». Y en otra ocasión, dijo:
«querría que le imitarais en muchas
cosas, pero sobre todo en la
lealtad.»[18]



Realmente, las palabras de la
Escritura, «Vir fidelis multum
laudabitur>>, que un día el Fundador
del Opus Dei hizo grabar en el dintel
de la puerta del despacho de don
Álvaro han hallado un perfecto
cumplimiento: Vir fidelis!. También
el Papa Juan Pablo II quiso resaltar la
fidelidad de don Álvaro, cuando el
día de su muerte se desplazó a la
iglesia Prelaticia del Opus Dei para
rezar ante sus restos mortales;
definió a don Álvaro como «ejemplo
de fortaleza, de confianza en la
Providencia divina y de fidelidad a la
sede de Pedro». Y añadió: que el
Señor «acoja en el gozo eterno a este
siervo bueno y fiel».[19]

«Mons. Álvaro del Portillo –dijo en la
homilía de su funeral [20] el que hoy
es el Prelado del Opus Dei, don Javier
Echevarría, – ha sido –y no me ciega
el profundo cariño filial que le
profeso– un gigante en el
firmamento eclesial de esta segunda



mitad de siglo, ya en los umbrales del
tercer milenio; un hombre a quien el
Señor enriqueció con dotes humanas
y sobrenaturales de primera
categoría. A pesar de sus grandísimas
cualidades intelectuales y morales,
nunca quiso brillar con luz propia,
sino que procuró reflejar
constantemente la luz del espíritu
que Dios ha querido para el Opus
Dei. No buscó que se le reconocieran
los innumerables méritos que había
contraído por sus grandes servicios a
la Iglesia, antes, durante y después
del Concilio Vaticano II, en el que –
como es bien sabido– trabajó tanto,
sin ruido, buscando sólo la gloria de
Dios y el bien de las almas.
Desarrolló esa labor calladamente,
sin hacerlo notar. Siguió así los pasos
del Beato Josemaría, que tenía como
lema de su vida aquella frase bien
conocida: ocultarme y desaparecer es
lo mío, que sólo Jesús se luzca».



Dos días antes de que el Señor le
llamara a su presencia, acabada la
Misa, hizo su acción de gracias en
voz alta. «Quid retribuam Domino pro
ómnibus quod retribuit mihi? (Ps
116,12); Señor: ¿con qué te podré
pagar lo que Tú haces por mí? Con
nada. Aunque luche por estar más
entregado, aunque luche para que
cada día sea más enteramente de Ti,
no te lo podré pagar.

»Pero, Señor, Tú sabes que te amo,
porque Tu omnia nosti, Tu scis quia
amo te (Io 21,17), Tú lo sabes todo. Tú
sabes que a pesar de mis miserias, yo
te amo, te quiero ser fiel, y te pido
perdón por las ofensas que cometo y
por las faltas de entrega. Señor,
ayúdame más, y ayuda a estos hijos
míos que están aquí; son hijos tuyos
predilectos. Ayúdales para que sean
cada día más fieles. Que cada uno de
nosotros sea cada día más fiel.»[21]



Don Álvaro, fue siempre un siervo de
Dios humilde, fiel e infatigable. Don
Álvaro siguió muy de cerca, en
primer lugar, la llamada del Señor.
Dios le había dotado de cualidades
humanas y sobrenaturales de relieve,
y todo eso lo puso al servicio de la
misión recibida. Es conocida la
respuesta que dio al obispo de
Madrid poco antes de recibir la
ordenación sacerdotal. Le comentó
don Leopoldo que, con sus títulos
civiles y académicos de gran
relevancia, tras la ordenación
sacerdotal —presagiaba el obispo—
perdería el gran prestigio y
consideración de que gozaba ante
muchos. Don Álvaro le respondió
que no le importaba: ya había
entregado a Dios todo lo suyo —
prestigio humano, proyectos,
posibilidades profesionales— desde
que respondió a la invitación del
Cielo a santificarse en el Opus Dei.
No le importaba el juicio de los
hombres, sino el deseo de amar a



Dios y de cumplir su Voluntad. Quiso
ocultarse y desaparecer, como san
Josemaría, para ser instrumento
idóneo en el servicio a la Iglesia.

Sin embargo, a pesar suyo, sí que
gozó de mucho prestigio personal a
lo largo de su vida. El 14 de
diciembre de 1965, el cardenal
Ciriaci, presidente de la comisión
conciliar sobre el clero escribía una
sentida carta a don Álvaro para
agradecerle sus esfuerzos en el seno
de la comisión para llevar a buen
puerto el Presbyterorum Ordinis.
Documento, escribía, que «pasará a
la historia como una reconfirmación
conciliar –con una casi unanimidad
de sufragios– del celibato apostólico
y de la alta misión del sacerdocio.

»Sé bien cuánta parte ha tenido ha
tenido en todo esto su trabajo sabio,
tenaz y amable, que, respetando
siempre la libertad de opinión de los
demás, ha mantenido una línea de



fidelidad a los grandes principios
orientadores de la espiritualidad
sacerdotal. Cuando informe al Santo
Padre no dejaré de señalar todo esto,
deseo que le llegue, con un cálido
aplauso, mi agradecimiento más
sincero».[22]

Todo parecía indicar que don Álvaro,
como tantas personalidades
destacadas del Concilio iba a ser
promovido cardenal. No consta cómo
logró evitarlo de acuerdo con su
deseo de siempre de servir y pasar
oculto. Su deseo de identificarse con
el espíritu del Opus Dei se expresó
gráficamente cuando fue designado
como primer sucesor de san
Josemaría. Afirmó que no habían
elegido a Álvaro del Portillo, sino de
nuevo a nuestro Fundador, que
continuaba dirigiendo la Obra desde
el Cielo. No veía en este modo de
hablar y de proceder nada especial o
fuera de lo común, pues se hallaba
profundamente convencido de que



Dios le había buscado para ser la
sombra de nuestro Padre en la tierra;
y luego, el conducto para comunicar
gran parte de sus gracias a los fieles
del Opus Dei y a tantos otros
hombres y mujeres del mundo
entero (cfr. Carta del Prelado del
Opus Dei, 5-III-2014).

En 1990 Don Álvaro fue designado
obispo por Juan Pablo II, quien le
confirió la ordenación episcopal el 6
de enero de 1991; pero años antes, en
1983, a las pocas semanas de la
erección del Opus Dei en Prelatura
personal, se había corrido por la
Curia Romana la voz de que su
ordenación episcopal era
inaplazable. Así lo comentó un
cardenal al interesado, pensando que
estaría al corriente. La reacción de
Mons. del Portillo, al tener noticia de
esos rumores, fue solicitar
inmediatamente una audiencia al
Romano Pontífice. Juan Pablo II le
recibió en los primero días de enero.



El Prelado del Opus Dei entró
directamente al meollo de la
cuestión, sin andarse con rodeos. «Le
dije: Santo Padre, me he enterado de
esto. Yo, siguiendo el ejemplo de
nuestro Fundador, he pedido muchas
oraciones y muchas Santas Misas y
muchos sacrificios y muchas horas
de trabajo, para llegar a la solución
jurídica de la Prelatura que deseaba
nuestro Fundador. Si ahora se me
nombra Obispo, el diablo puede
hacer pensar a alguno que he hecho
rezar tanto para ser Obispo yo; y esto
no es verdad, y yo no quiero
escandalizar a nadie. O sea, Santo
Padre, que no puedo aceptar. Y si se
juzga necesario que el Prelado sea
Obispo, yo desde este momento
pongo mi cargo en sus manos,
dimito. Entonces me dijo: – No,
quédese tranquilo» (en una reunión
familiar, 8-XII-1990. cit. por Javier
Medina, Álvaro del Portillo, p.
647-648).



Pasado el tiempo, don Álvaro llegó a
considerar que no sería ordenado
obispo, aunque fuese congruente con
su condición de Prelado: «pensaba
que sería para mi sucesor, como
Prelado del Opus Dei» (ibid., 31-
XII-90). El 29 de noviembre de 1990 –
ocho años después de la erección del
Opus Dei en Prelatura Personal–, se
le comunica el deseo del Papa. Don
Álvaro lo recibe no como un
reconocimiento a su persona, sino
como un bien para la figura y la
eficacia pastoral de la Prelatura (cfr.
Javier Medina, Álvaro del Portillo, p.
648).

A modo de resumen podemos
terminar con palabras de Mons.
Javier Echevarría: «la figura de don
Álvaro se inscribe en esa larga
cadena de hombres leales a Dios —
desde Abrahán y Moisés hasta los
santos del Nuevo Testamento— que
buscaron dedicar toda su existencia
a la realización del proyecto recibido.



Nada pudo apartarlos ni un ápice del
querer divino: las dificultades
externas o internas, los sufrimientos,
las persecuciones..., porque estaban
firmemente anclados en la Voluntad
amabilísima del Señor. Y es que,
como decía Benedicto XVI, “la
fidelidad a lo largo del tiempo es el
nombre del amor”».

Palabras que rematamos con estas de
San Josemaría: «¡Lealtad! ¡Fidelidad!
¡Hombría de bien! En lo grande y en
lo pequeño, en lo poco y en lo
mucho». [23]

Muchas gracias.

+ Jaume Pujol Balcells

Arzobispo de Tarragona

Vigo, 30 de abril de 2014



[1]Hans Urs von Balthasar, Teresa de
Lisieux, p.70-71.

[2] Catecismo de la Iglesia Católica,
1992, n. 1029.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2683.

[4] Cfr. Javier Echevarría, Discurso
inaugural en el centenario del
nacimiento de don Álvaro (Roma,
17-3-14)

[5] Cfr. Javier Echevarría, Homilía,
en una misa en memoria de don
Álvaro del Portillo.

[6]Don Álvaro, Notas de una reunión
familiar, 11-III-1991.

[7] Camino, n. 942.

[8] Carta a don Florencio Sánchez-
Bella (1-V-62) Cit. en Discurso
inaugural del Centenario.



[9]Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, p.554.

[10] Josemaría Escrivá, Es Cristo que
pasa, n. 99

[11] Carta 6–V–1945, n. 42.

[12] Michele Dolz, Romana, Estudios
1997-2007, p. 348

[13] Inst., 8-XII-1941, nota 58. Cuad. 3
p. 200)

[14] Cfr. Javier Medina Bayo, Álvaro
del Portillo, p. 224

[15] Javier Medina Bayo, Álvaro del
Portillo, p. 93

[16] Camino, n. 573.

[17] www.opusdei.es

[18] Cfr. Crónica, I-2014, Editorial

[19] Juan Vicente Boo, corresponsal
en Roma, ABC, 6/3/2004

https://www.opusdei.es


[20] Mons. Javier Echevarría, Homilía
en el funeral de don Álvaro.

[21] Crónica, marzo-abril 1994, p.
377-378

[22] Javier Medina, Álvaro del
Portillo, pp.410-411

[23] Josemaría Escrivá, Notas de una
meditación, febrero de 1972, En
diálogo con el Señor, p. 154.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/alvaro-del-
portillo-una-referencia-para-nuestro-

tiempo/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/alvaro-del-portillo-una-referencia-para-nuestro-tiempo/
https://opusdei.org/es-es/article/alvaro-del-portillo-una-referencia-para-nuestro-tiempo/
https://opusdei.org/es-es/article/alvaro-del-portillo-una-referencia-para-nuestro-tiempo/
https://opusdei.org/es-es/article/alvaro-del-portillo-una-referencia-para-nuestro-tiempo/

	Álvaro del Portillo. Una referencia para nuestro tiempo

