opusdei.org

«Alma sacerdotal» y
«mentalidad laical»

“Huellas en la nieve”, biografia
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

13/01/2012

En varias ocasiones hemos resaltado
que Monsefor Escriva no sélo fundo
el Opus Dei, sino que él mismo fue
Opus Dej, y, ademas, durante mas de
un decenio, lo fue él solo. Hasta
después de la guerra no le fue posible
encomendar a aquellos que ya
llevaban afios en el Opus Dei y que
habia ido preparando con su ejemplo



y su doctrina, parte de la labor de
formacion religiosa y espiritual de
los muchos que se acercaban a la
Obra y de los que iban pidiendo la
admision. Isidoro Zorzano (que, para
gran dolor del Fundador, fallecio en
1943), Alvaro del Portillo, Ricardo
Fernandez Vallespin, Pedro Casciaro
y otros estaban ya en condiciones de
transmitir el espiritu y la naturaleza
del Opus Dei y de ocupar cargos de
direccion. Poco a poco fue
aumentando el namero, la
intensidad y la calidad de los que
iban ayudando, quienes, a su vez, por
delegacion del Padre y Fundador,
participaban asi de la gracia
fundacional. Sin embargo, habia una
barrera infranqueable, que don
Josemaria denominaba «el muro
sacramental» Los que tenian
simpatia por la Obra, los que estaban
en camino de recibir la vocacion y
los que ya la habian aceptado, tenian
que confesarse con el Padre o bien
con otros sacerdotes que no eran del



Opus Dei. Ahora bien, confesarse con
el Padre se iba haciendo cada vez
mas dificil, pues la Obra crecia y se
extendia sin cesar. No era éste un
detalle sin importancia; tenia un
relieve singular, pues los miembros
de la Obra acuden al Sacramento de
la Penitencia no de vez en cuando o
en caso de pecado mortal o «por lo
menos una vez al afio, por Pascua
florida», sino, normalmente, cada
semana. El nucleo fundamental de la
espiritualidad del Opus Dei, la
busqueda de la santidad en la vida
corriente, incluye la lucha contra el
pecado venial y contra las
debilidades y defectos personales;
incluye también -claro esta- el arma
mas importante en esa lucha: la
cercania sacramental a Cristo en la
Confesion y en la Eucaristia. Eso
hacia que mientras el Fundador
fuese el unico sacerdote del Opus
Dei, todo este sector, vital para la
Obra, estaba en sus manos; solo
podia delegarlo en las de otros



sacerdotes diocesanos a los que
habia pedido que le ayudaran.

Ni que decir tiene que cualquier
catolico puede recibir validamente el
Sacramento de la Penitencia de
manos de cualquier sacerdote y que
los consejos, amonestaciones e
indicaciones de un sacerdote fiel a la
doctrina de la Iglesia siempre seran
de provecho. Ahora bien, la
Confesion, para los miembros del
Opus Dei, no es solo un medio de
obtener el perdon sacramental de los
pecados, sino también un medio de
formacion de importancia capital
para poder ir creciendo en el espiritu
de la Obra y en la espiritualidad
laical y secular que le es
caracteristica. Por eso un miembro
del Opus Dei dificilmente puede
confesarse bien con un sacerdote que
sepa poco del Opus Dei, que no lo
entienda o que lo ignore, pues ese
sacerdote tendra dificultades para
matizar -y aconsejar debidamente al



penitente- en el terreno de los
pecados veniales, de las faltas
pequenas de cada dia, de lo que se
refiere al cumplimiento del plan de
vida de la Obra, etc. Es decir, en todo
lo que constituye la fidelidad a la
vocacion de un miembro del Opus
Dei.

Dieciséis afios estuvo el Fundador en
esta situacion. No por eso dejo nunca
de confesarse, segun dijo €l mismo, al
menos una vez por semanay a veces
dos o tres... Y no porque fuera
escrupuloso -decia-, sino porque
sabia lo que venia bien a su alma
(40).Don Josemaria se daba perfecta
cuenta de lo que significaba la
ausencia de sacerdotes en el Opus
Dei y buscaba una solucion. Lo cual
no quiere decir que no tuviera en
gran estima a sus confesores (como a
todos los sacerdotes), quienes, por su
parte, tal vez vieran en €l alguien
que les animaba a su propia
santificacion. José Maria Garcia



Lahiguera, que luego seria Arzobispo
de Valencia, con quien se confeso
entre 1940 y 1944, escribia en 1976:
«No era un alma complicada, sino
sencilla, rectilinea... Para afirmar
esto tengo una prueba muy claray
que para mi, como para cualquier
confesor, es definitiva: que sus
confesiones eran siempre breves: él
me hablaba, yo le hablaba y
terminabamos» (41). El Obispo
constata que, en este punto, nunca
cambio nada; y treinta afios después
aun destaca una caracteristica de
don Josemaria que supongo que le
atraeria especialmente: «Nunca se
presentaba como victima» (42).

El remedio era patente: el Opus Dei,
para poder seguir su camino en el
mundo, necesitaba sacerdotes que
tuvieran el mismo espiritu de los
laicos de la Obra, que procedieran de
esos laicos y que unieran en su
sacerdocio ministerial el «alma
sacerdotal» y la «mentalidad laical»



que deben caracterizar a todos los
miembros del Opus Dei. Pero para
poder realizar este deseo habia que
resolver primero un dificil problema
pastoral con multiples implicaciones
humanas, teoldgicas y juridicas
entrelazadas entre si. El problema
consistia en que los laicos que habian
recibido la vocacién al Opus Dei
debian ahora recibir, en él, la
llamada al sacerdocio sin que por eso
se lesionara o se perdiera la unidad
de la vocacidn a la Obra; algo que
solo podia realizarse si se aclaraban
algunos datos esenciales sobre la
naturaleza de la existencia cristiana.
Dicho con otras palabras: era preciso
que se comprendiera y se aceptara
que la intencion divina al suscitar el
Opus Dei (y el lector me perdone que
lo repita tan a menudo) era
«refrescar», rejuvenecer, renovar la
vida cristiana siguiendo el ejemplo
de los primeros cristianos; es decir,
hacer que en la Iglesia hubiera una
familia espiritual que entendiera el



mundo y la vida cotidiana tal como lo
habian entendido los primeros
cristianos: como materia sanctitatis
et sanctificationis.

Como fruto de la gracia bautismal,
todos los cristianos -casados y
solteros, viudos y sacerdotes, todos-
tienen «alma sacerdotal». Este
sacerdocio comun de los fieles es
esencialmente distinto del sacerdocio
ministerial, aunque tiene la misma
razon de ser: la inhabitacion de
Cristo en el alma. El Fundador de la
Obra redescubri6 esta verdad,
adelantandose asi a una de las
afirmaciones centrales y mas
destacadas del Concilio Vaticano II. A
la vez, todos los miembros del Opus
Dei tienen «mentalidad laical», lo
cual es una condicion indispensable
para su vocacion especifica, ya que
ésta consiste en ir por caminos de
santidad y de apostolado cumpliendo
con la mayor perfeccion posible la
labor profesional y los deberes y



derechos de estado en medio del
mundo. Para querer alcanzar la
santidad no hace falta rechazar o
alterar ese estado. En otras palabras:
en la Obra el laico lucha por la
santidad como laico y el sacerdote
como sacerdote (43).

Aquellos Numerarios que son
llamados al sacerdocio (un
porcentaje muy pequefio en relacion
a la totalidad de los miembros) no
sufren, por tanto, un conflicto
interior, una «crisis de identidad»; su
vocacion al Opus Dei permanece
inalterada e integra. La ordenacion
sacerdotal, segun explicaba el
Fundador, en nada cambia lo
esencial de la vocacion a la Obra: la
«mentalidad laical» de un sacerdote -
qué duda cabe- consiste en ejercer
con la mayor perfeccion posible su
trabajo «profesional», o sea, su
ministerio sacerdotal. Gracias a que
llevan afios siendo miembros del
Opus Dei y gracias a la «mentalidad



laical» que han adquirido, los
sacerdotes Numerarios estan
especialmente capacitados para una
accion pastoral en el mundo. Esa
mentalidad les hace totalmente
inmunes contra cualquier tipo de
clericalismo: no se entremeteran en
cuestiones incompatibles con su
labor sacerdotal, ni en sectores que
competen a la responsabilidad libre
y personal de los laicos.

El mismo Fundador, a lo largo de
toda su vida, dio ejemplo de esta
mentalidad laical, que predicé con
tanta intensidad y que exigio con
tanta fuerza. Fue un sacerdote que
«so0lo hablaba de Dios», que no
queria «mangonear las almas», que
no se entremetia en terreno ajeno,
que respetaba la libertad de las
conciencias y que abominaba de
privilegios y exenciones: un
sacerdote que queria, eso si, «vivir
con sotana», pero nunca «vivir de la
sotana». No aceptaba ni la



«capellanizacion» de los laicos ni la
«laicizacidon» de los sacerdotes en
politica, economia o ciencia profana.
Los laicos dedicados a conquistar
sacristias eran, en su opinion,
ejemplos de un clericalismo malo y
pernicioso; y los clérigos que no se
ocupaban de funciones sacerdotales
eran ejemplos de un laicismo no
menos pernicioso. «Yo soy
anticlerical -decia en 1972- porque
amo al sacerdote» (44).

Su mensaje de que el mundo puede y
debe ser santificado desde dentro,
por los «cristianos corrientes» que
viven «en medio de la calle», rompia
los esquemas acostumbrados que
hacian creer que la lucha por la
santidad exigia la retirada de este
mundo («mundo» entendido como el
reino cuyo «principe» es el enemigo
de Dios) y el paso a otro estado, al
estado religioso «de almas
consagradas a Dios». Para el
Fundador del Opus Dei, el estado



religioso era algo querido por Dios y
necesario para la Iglesia -é1 mismo lo
tenia en gran estima-, pero no el
unico camino para una perfecta
imitacion de Cristo. No olvidaba en
absoluto que, durante casi mil
quinientos afios, las ordenes
religiosas, desde su bastion de
desprendimiento del mundo e
incluso de segregacion de €él, habian
influido benéficamente sobre la
sociedad humana, bien con la
contemplacion, bien con las diversas
actividades caritativas, como el
cuidado de los enfermos, la
educacion, las misiones, etc.; es mas,
estaba convencido de que seguirian
haciéndolo en el futuro, porque eran
necesarias. Pero, por otra parte,
captaba perfectamente que la
transformacion historica de la
convivencia humana reclamaba (mas
aun, exigia) que, junto a los antiguos
caminos, se buscaran nuevas vias de
santificacion y de apostolado.En
nuestros dias el apostolado de las



ordenes y congregaciones encuentra,
en muchos casos, infranqueables
barreras, tanto por tratarse casi
siempre de apostolados
especializados como porque es
imposible que algunas de dichas
especializaciones se hagan
compatibles con el estado religioso; y
eso, sin tener en cuenta que la
secularizacion de todos los sectores,
que se observa en cualquier parte del
mundo y también en paises catdlicos,
va limitando las posibilidades de
influencia social de las 6rdenes y
congregaciones religiosas.

Me gustaria afiadir que no es
casualidad, sino providencia divina,
que, precisamente en este momento
de la historia de la humanidad y de
la Iglesia, ese entrar en «los mares de
los hombres» y echar las redes «para
una pesca milagrosa» se encomiende
precisamente a aquellos que no
pueden ser acusados de
secularizacion, ni segregados



mediante prohibiciones o decretos,
porque son cristianos corrientes que
viven como ciudadanos normales en
su propio ambiente. «Por ese motivo
-decia Monseiior Escriva en 1959-
podemos decir, hijos mios, que pesa
sobre nosotros la preocupacion y la
responsabilidad de toda la Iglesia
Santa -sollicitudo totius Sanctae
Ecclesia Dei-, no de esta parcela
concreta o de aquella otra.
Secundando la responsabilidad
oficial -juridica, de iure divino- del
Romano Pontifice y de los
Reverendisimos Ordinarios,
nosotros, con una responsabilidad no
juridica, sino espiritual, ascética, de
amor, servimos a toda la Iglesia con
un servicio de caracter profesional,
de ciudadanos que llevan el
testimonio cristiano del ejemplo y la
doctrina hasta los ultimos rincones
de la sociedad civil» (45).

Esto, que hoy se lee sin sorpresa y se
considera como algo natural y



sabido, a comienzos de los anos
cuarenta era algo nuevo y parecia
muy audaz. Ni siquiera los que
tenian que ver con ello mas
directamente comprendieron de
golpe toda la profundidad de la
conexion interna y la intima unidad
que existia entre «alma sacerdotal» y
«mentalidad laical». Aquellos tres
que iban a ser los primeros
sacerdotes del Opus Dei habian
recorrido durante casi diez afios un
camino de entrega como laicos en el
mundo, segun el espiritu de la Obra;
la vocacion al sacerdocio ¢no les
podria parecer, en un primer
momento, como una contradiccion
respecto a su genuina vocacion
laical? Lo que hoy es «transparente»
para cualquiera, don Josemaria
entonces se lo tenia que explicar,
paso a paso, a sus hijos. Se habia
esforzado, durante afios, por
encontrar la solucion juridica a un
problema a todas luces dificil e
incluso contradictorio, aunque esa



contradiccion -como luego se
veriafuera solo aparente, no real.
Cuando el 25 de junio de 1944
recibieron por primera vez tres hijos
suyos la ordenacion sacerdotal, se
sentia a la vez -lo dijo algun tiempo
mas tarde- muy contento y muy
triste: «<Amo de tal manera la
condicion laical de nuestra Obra, que
sentia hacerlos clérigos con un
verdadero dolor; Y. por otra parte, la
necesidad del sacerdocio era tan
clara, que tenia que ser grato a Dios
Nuestro Sefior que llegaran al altar
esos hijos mios» (46).

La solucion para el problema
canonico de como el Opus Dei podria
contar con sacerdotes procedentes de
entre los laicos de la Obra se veia
dificultada porque todavia no estaba
aprobada como institucion de la
Iglesia universal; tan solo habia
recibido, el 19 de marzo de 1943, la
aprobacion del Obispo de Madrid
como «Pia Union» para el territorio



de su diocesis; el Obispo quiso
defender asi a la Obra de los ataques
que venia recibiendo desde hacia
algun tiempo.

Aunque el Fundador no sabia como
se podria romper ese «nudo
gordiano», confiaba firmemente en
que, a su tiempo, con la gracia de
Dios, se abriria un camino
transitable. Con esta seguridad
decidio que tres de sus hijos se
fueran preparando para el
sacerdocio: Jose Maria Hernandez
Garnica, José Luis Muzquiz y Alvaro
del Portillo. Los tres tenian casi
treinta afios; dos de ellos pertenecian
a la Obra ya desde antes de la Guerra
(el tercero desde poco después); los
tres habian estudiado y practicado la
profesion de ingeniero. De acuerdo
con el Obispo, y con su eficaz ayuda,
don Josemaria Escriva pudo reunir
un excelente claustro de profesores,
de gran nivel cientifico y teoldgico;
también formaban parte de él media



docena de religiosos, dominicos
sobre todo. Se constituyo, pues, una
casi-universidad privada. Las
exigencias correspondian, como es
natural, a las disposiciones sobre el
estudio de los clérigos en Espafia: no
se les ahorro nada. Los examenes de
Latin y de Filosofia los tuvieron que
hacer en el Seminario diocesano de
Madrid; los exdmenes de Teologia los
fueron realizando en el centro de
Diego de Leon, ante tres profesores.
Las clases las tenian también en
Diego de Leon. El Fundador no sélo
acompaifiaba sus estudios con una
constante y paternal atencion, sino
que también les iba grabando, por
medio del trato cotidiano, la imagen
del sacerdote que él mismo vivia. «La
pasion dominante de los sacerdotes
del Opus Dei -escribia en 1945- ha de
ser predicar y confesar. Ese es su
ministerio, ésa su funcion especifica,
ésa la razon de su sacerdocio» (47). Y
cuando la Iglesia, un cuarto de siglo
mas tarde, se veia atribulada por la



desorientacion espiritual de algunos
fenomenos en el posconcilio,
escribia: «¢Sacerdotes de derecha, de
izquierda, de centro? Ni de centro, ni
de izquierda, ni de derecha:
sacerdotes de Dios. Solo asi sera
sacerdote para servir a todas las
almas, y solo asi sabra defender la
libertad personal responsable de
cada uno, en el orden temporal y en
todo lo que el Sefior ha dejado a la
libre eleccion de los hombres» (48).

Como trece afos antes la fundacion
de la Seccion de mujeres del Opus
Dei, también la fundacion de la
«Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz» tuvo lugar durante la Santa
Misa y también en un 14 de febrero:
«El 14 de febrero de 1943, después de
buscar y de no encontrar la solucion
juridica, el Sefior quiso darmela,
precisa, clara. Al acabar de celebrar
la Santa Misa (...), pude hablar de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz» (49). Encarnacion Ortega



recuerda que después de la Misa el
Padre fue a la pequefia biblioteca de
la casa -un centro de la Seccion de
mujeres- y pidio papel y lapiz; pocos
minutos después volvid a salir,
visiblemente emocionado: «Mirad -
nos dijo, sefialandonos una cuartilla
en la que habia dibujado una
circunferencia y una cruz inscrita de
proporciones especiales-. Este serd el
sello de la Obra. El sello, no el escudo
-nos aclarog-: el Opus Dei no tiene
escudos. Significa -nos dijo a
continuacion- el mundo y, metida en
la entrafa del mundo, la Cruz» (50).
Junto con la «Rosa de Pallerols», en
muchos centros y altares de la Obra
se ve también este sello, que, a la vez,
es la definicion mas breve del Opus
Dei.

Esta nueva rama en el tronco del
Opus Dei recibio, el 11 de octubre de
1943, el nihil obstat para la ereccion
diocesana; era la primera aprobacion
canodnica de la Obra por parte de la



Santa Sede. Se obtuvo con ello el
titulo adecuado para la ordenacion,
no solo de los primeros tres, sino de
todos los Numerarios de la Obra que
seguirian ese camino: unos mil hasta
la muerte del Fundador. El nombre
completo de la Obra paso a ser
«Societas Sacerdotalis Sanctae Crucis
et Opus Dei», hasta su ereccion como
Prelatura personal en noviembre de
1982.

El 25 de junio de 1944 el Obispo de
Madrid confirio el Sacramento del
Orden a aquellos tres primeros en la
capilla del palacio episcopal. Fue un
momento importante en la historia
del Opus Dei... en el que el Fundador
no estuvo presente. Queria evitar
que -sobre todo en aquel dia alegre-
pudieran situarle en el centro de la
atencion y de la admiracion. «<Adopto
su habitual norma de conducta -
dicen los Articulos del Postulador-.
Por la tarde hubo una tertulia en
Diego de Leon, a la que asistio don



Leopoldo. El Obispo, bromeando,
preguntaba: "¢Donde estaba el Padre,
que no lo vimos esta mafana?" El
Padre no habia querido asistir a la
ordenacion. Durante la ceremonia
celebro la Santa Misa pidiendo por
los tres nuevos sacerdotes, ayudado
por José Maria Albareda. Estaban los
dos solos en el oratorio de Lagasca,
rezando y dando gracias al

Sefior» (51). Al dia siguiente, el
Fundador fue el primero en
confesarse con Alvaro del Portillo,
quien siguid siendo su confesor hasta
el fin de sus dias en la tierra.La
«secularidad» del sacerdote que no
pertenece a una orden religiosa
consiste en ver y realizar su labor
sacerdotal como un «trabajo
profesional normal»; esta frase es la
clave gracias a la cual el Opus Dei
quedo abierto a todos los sacerdotes
seculares. En los afios posteriores a
la Guerra de . Espafia, muchos
Obispos pedian a don Josemaria que
diera ejercicios para el clero



diocesano. Habia llegado a ser uno
de los predicadores para sacerdotes
mas conocidos de Espafa. El
profundo carifio que sentia por los
sacerdotes le llevaba a aceptar con
alegria las invitaciones de los
Obispos. No habia sacrificio que no
hiciera para cumplirlas: por dar unos
ejercicios dejo incluso a su madre
enferma en Madrid -no conocia la
gravedad de su mal-, donde fallecid
mientras €l estaba ausente- (52).
Mientras tanto pensaba
insistentemente -casi obsesivamente-
en como se podria conseguir que los
sacerdotes seculares pertenecieran a
la Obra. Llego a tal extremo, que, en
un momento determinado, a finales
de los afios cuarenta, se mostro
dispuesto a abandonar el Opus Dei
para fundar una institucion que se
dedicara a fomentar la santidad
entre los sacerdotes diocesanos (53).
No fue necesario que realizara este
sacrificio casi inimaginable porque
los sacerdotes encontraron un sitio



en la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz. A partir de 1950, como
consecuencia de la aprobacion
definitiva de la Obra como
instituciéon de derecho pontificio, fue
posible que los sacerdotes pidieran la
admision en la Sociedad Sacerdotal
de la Santa Cruz, o sea, también en el
Opus Dei. Con ello se cumplio un
deseo especialmente apremiante de
Monsefior Escriva de Balaguer.

«El verdadero milagro de los afos
cincuenta en nuestro pais -me dijo el
Consiliario del Opus Dei en Espafia-
fue el crecimiento realmente
explosivo de vocaciones de
Sacerdotes Agregados y
Supernumerarios de la Obra»- (54).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/alma-


https://opusdei.org/es-es/article/alma-sacerdotal-y-mentalidad-laical-2/
https://opusdei.org/es-es/article/alma-sacerdotal-y-mentalidad-laical-2/

sacerdotal-y-mentalidad-laical-2/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/alma-sacerdotal-y-mentalidad-laical-2/

	«Alma sacerdotal» y «mentalidad laical»

