
opusdei.org

«Alma sacerdotal» y
«mentalidad laical»

“Huellas en la nieve”, biografía
del Fundador del Opus Dei de
Peter Berglar

13/01/2012

En varias ocasiones hemos resaltado
que Monseñor Escrivá no sólo fundó
el Opus Dei, sino que él mismo fue
Opus Dei, y, además, durante más de
un decenio, lo fue él solo. Hasta
después de la guerra no le fue posible
encomendar a aquellos que ya
llevaban años en el Opus Dei y que
había ido preparando con su ejemplo



y su doctrina, parte de la labor de
formación religiosa y espiritual de
los muchos que se acercaban a la
Obra y de los que iban pidiendo la
admisión. Isidoro Zorzano (que, para
gran dolor del Fundador, falleció en
1943), Alvaro del Portillo, Ricardo
Fernández Vallespín, Pedro Casciaro
y otros estaban ya en condiciones de
transmitir el espíritu y la naturaleza
del Opus Dei y de ocupar cargos de
dirección. Poco a poco fue
aumentando el número, la
intensidad y la calidad de los que
iban ayudando, quienes, a su vez, por
delegación del Padre y Fundador,
participaban así de la gracia
fundacional. Sin embargo, había una
barrera infranqueable, que don
Josemaría denominaba «el muro
sacramental» Los que tenían
simpatía por la Obra, los que estaban
en camino de recibir la vocación y
los que ya la habían aceptado, tenían
que confesarse con el Padre o bien
con otros sacerdotes que no eran del



Opus Dei. Ahora bien, confesarse con
el Padre se iba haciendo cada vez
más difícil, pues la Obra crecía y se
extendía sin cesar. No era éste un
detalle sin importancia; tenía un
relieve singular, pues los miembros
de la Obra acuden al Sacramento de
la Penitencia no de vez en cuando o
en caso de pecado mortal o «por lo
menos una vez al año, por Pascua
florida», sino, normalmente, cada
semana. El núcleo fundamental de la
espiritualidad del Opus Dei, la
búsqueda de la santidad en la vida
corriente, incluye la lucha contra el
pecado venial y contra las
debilidades y defectos personales;
incluye también -claro está- el arma
más importante en esa lucha: la
cercanía sacramental a Cristo en la
Confesión y en la Eucaristía. Eso
hacía que mientras el Fundador
fuese el único sacerdote del Opus
Dei, todo este sector, vital para la
Obra, estaba en sus manos; sólo
podía delegarlo en las de otros



sacerdotes diocesanos a los que
había pedido que le ayudaran.

Ni que decir tiene que cualquier
católico puede recibir válidamente el
Sacramento de la Penitencia de
manos de cualquier sacerdote y que
los consejos, amonestaciones e
indicaciones de un sacerdote fiel a la
doctrina de la Iglesia siempre serán
de provecho. Ahora bien, la
Confesión, para los miembros del
Opus Dei, no es sólo un medio de
obtener el perdón sacramental de los
pecados, sino también un medio de
formación de importancia capital
para poder ir creciendo en el espíritu
de la Obra y en la espiritualidad
laical y secular que le es
característica. Por eso un miembro
del Opus Dei difícilmente puede
confesarse bien con un sacerdote que
sepa poco del Opus Dei, que no lo
entienda o que lo ignore, pues ese
sacerdote tendrá dificultades para
matizar -y aconsejar debidamente al



penitente- en el terreno de los
pecados veniales, de las faltas
pequeñas de cada día, de lo que se
refiere al cumplimiento del plan de
vida de la Obra, etc. Es decir, en todo
lo que constituye la fidelidad a la
vocación de un miembro del Opus
Dei.

Dieciséis años estuvo el Fundador en
esta situación. No por eso dejó nunca
de confesarse, según dijo él mismo, al
menos una vez por semana y a veces
dos o tres... Y no porque fuera
escrupuloso -decía-, sino porque
sabía lo que venía bien a su alma
(40).Don Josemaría se daba perfecta
cuenta de lo que significaba la
ausencia de sacerdotes en el Opus
Dei y buscaba una solución. Lo cual
no quiere decir que no tuviera en
gran estima a sus confesores (como a
todos los sacerdotes), quienes, por su
parte, tal vez vieran en él alguien
que les animaba a su propia
santificación. José María García



Lahiguera, que luego sería Arzobispo
de Valencia, con quien se confesó
entre 1940 y 1944, escribía en 1976:
«No era un alma complicada, sino
sencilla, rectilínea... Para afirmar
esto tengo una prueba muy clara y
que para mí, como para cualquier
confesor, es definitiva: que sus
confesiones eran siempre breves: él
me hablaba, yo le hablaba y
terminábamos» (41). El Obispo
constata que, en este punto, nunca
cambió nada; y treinta años después
aún destaca una característica de
don Josemaría que supongo que le
atraería especialmente: «Nunca se
presentaba como víctima» (42).

El remedio era patente: el Opus Dei,
para poder seguir su camino en el
mundo, necesitaba sacerdotes que
tuvieran el mismo espíritu de los
laicos de la Obra, que procedieran de
esos laicos y que unieran en su
sacerdocio ministerial el «alma
sacerdotal» y la «mentalidad laical»



que deben caracterizar a todos los
miembros del Opus Dei. Pero para
poder realizar este deseo había que
resolver primero un difícil problema
pastoral con múltiples implicaciones
humanas, teológicas y jurídicas
entrelazadas entre sí. El problema
consistía en que los laicos que habían
recibido la vocación al Opus Dei
debían ahora recibir, en él, la
llamada al sacerdocio sin que por eso
se lesionara o se perdiera la unidad
de la vocación a la Obra; algo que
sólo podía realizarse si se aclaraban
algunos datos esenciales sobre la
naturaleza de la existencia cristiana.
Dicho con otras palabras: era preciso
que se comprendiera y se aceptara
que la intención divina al suscitar el
Opus Dei (y el lector me perdone que
lo repita tan a menudo) era
«refrescar», rejuvenecer, renovar la
vida cristiana siguiendo el ejemplo
de los primeros cristianos; es decir,
hacer que en la Iglesia hubiera una
familia espiritual que entendiera el



mundo y la vida cotidiana tal como lo
habían entendido los primeros
cristianos: como materia sanctitatis
et sanctificationis.

Como fruto de la gracia bautismal,
todos los cristianos -casados y
solteros, viudos y sacerdotes, todos-
tienen «alma sacerdotal». Este
sacerdocio común de los fieles es
esencialmente distinto del sacerdocio
ministerial, aunque tiene la misma
razón de ser: la inhabitación de
Cristo en el alma. El Fundador de la
Obra redescubrió esta verdad,
adelantándose así a una de las
afirmaciones centrales y más
destacadas del Concilio Vaticano II. A
la vez, todos los miembros del Opus
Dei tienen «mentalidad laical», lo
cual es una condición indispensable
para su vocación específica, ya que
ésta consiste en ir por caminos de
santidad y de apostolado cumpliendo
con la mayor perfección posible la
labor profesional y los deberes y



derechos de estado en medio del
mundo. Para querer alcanzar la
santidad no hace falta rechazar o
alterar ese estado. En otras palabras:
en la Obra el laico lucha por la
santidad como laico y el sacerdote
como sacerdote (43).

Aquellos Numerarios que son
llamados al sacerdocio (un
porcentaje muy pequeño en relación
a la totalidad de los miembros) no
sufren, por tanto, un conflicto
interior, una «crisis de identidad»; su
vocación al Opus Dei permanece
inalterada e íntegra. La ordenación
sacerdotal, según explicaba el
Fundador, en nada cambia lo
esencial de la vocación a la Obra: la
«mentalidad laical» de un sacerdote -
qué duda cabe- consiste en ejercer
con la mayor perfección posible su
trabajo «profesional», o sea, su
ministerio sacerdotal. Gracias a que
llevan años siendo miembros del
Opus Dei y gracias a la «mentalidad



laical» que han adquirido, los
sacerdotes Numerarios están
especialmente capacitados para una
acción pastoral en el mundo. Esa
mentalidad les hace totalmente
inmunes contra cualquier tipo de
clericalismo: no se entremeterán en
cuestiones incompatibles con su
labor sacerdotal, ni en sectores que
competen a la responsabilidad libre
y personal de los laicos.

El mismo Fundador, a lo largo de
toda su vida, dio ejemplo de esta
mentalidad laical, que predicó con
tanta intensidad y que exigió con
tanta fuerza. Fue un sacerdote que
«sólo hablaba de Dios», que no
quería «mangonear las almas», que
no se entremetía en terreno ajeno,
que respetaba la libertad de las
conciencias y que abominaba de
privilegios y exenciones: un
sacerdote que quería, eso sí, «vivir
con sotana», pero nunca «vivir de la
sotana». No aceptaba ni la



«capellanización» de los laicos ni la
«laicización» de los sacerdotes en
política, economía o ciencia profana.
Los laicos dedicados a conquistar
sacristías eran, en su opinión,
ejemplos de un clericalismo malo y
pernicioso; y los clérigos que no se
ocupaban de funciones sacerdotales
eran ejemplos de un laicismo no
menos pernicioso. «Yo soy
anticlerical -decía en 1972- porque
amo al sacerdote» (44).

Su mensaje de que el mundo puede y
debe ser santificado desde dentro,
por los «cristianos corrientes» que
viven «en medio de la calle», rompía
los esquemas acostumbrados que
hacían creer que la lucha por la
santidad exigía la retirada de este
mundo («mundo» entendido como el
reino cuyo «príncipe» es el enemigo
de Dios) y el paso a otro estado, al
estado religioso «de almas
consagradas a Dios». Para el
Fundador del Opus Dei, el estado



religioso era algo querido por Dios y
necesario para la Iglesia -él mismo lo
tenía en gran estima-, pero no el
único camino para una perfecta
imitación de Cristo. No olvidaba en
absoluto que, durante casi mil
quinientos años, las órdenes
religiosas, desde su bastión de
desprendimiento del mundo e
incluso de segregación de él, habían
influido benéficamente sobre la
sociedad humana, bien con la
contemplación, bien con las diversas
actividades caritativas, como el
cuidado de los enfermos, la
educación, las misiones, etc.; es más,
estaba convencido de que seguirían
haciéndolo en el futuro, porque eran
necesarias. Pero, por otra parte,
captaba perfectamente que la
transformación histórica de la
convivencia humana reclamaba (más
aún, exigía) que, junto a los antiguos
caminos, se buscaran nuevas vías de
santificación y de apostolado.En
nuestros días el apostolado de las



órdenes y congregaciones encuentra,
en muchos casos, infranqueables
barreras, tanto por tratarse casi
siempre de apostolados
especializados como porque es
imposible que algunas de dichas
especializaciones se hagan
compatibles con el estado religioso; y
eso, sin tener en cuenta que la
secularización de todos los sectores,
que se observa en cualquier parte del
mundo y también en países católicos,
va limitando las posibilidades de
influencia social de las órdenes y
congregaciones religiosas.

Me gustaría añadir que no es
casualidad, sino providencia divina,
que, precisamente en este momento
de la historia de la humanidad y de
la Iglesia, ese entrar en «los mares de
los hombres» y echar las redes «para
una pesca milagrosa» se encomiende
precisamente a aquellos que no
pueden ser acusados de
secularización, ni segregados



mediante prohibiciones o decretos,
porque son cristianos corrientes que
viven como ciudadanos normales en
su propio ambiente. «Por ese motivo
-decía Monseñor Escrivá en 1959-
podemos decir, hijos míos, que pesa
sobre nosotros la preocupación y la
responsabilidad de toda la Iglesia
Santa -sollicitudo totius Sanctae
Ecclesia Dei-, no de esta parcela
concreta o de aquella otra.
Secundando la responsabilidad
oficial -jurídica, de iure divino- del
Romano Pontífice y de los
Reverendísimos Ordinarios,
nosotros, con una responsabilidad no
jurídica, sino espiritual, ascética, de
amor, servimos a toda la Iglesia con
un servicio de carácter profesional,
de ciudadanos que llevan el
testimonio cristiano del ejemplo y la
doctrina hasta los últimos rincones
de la sociedad civil» (45).

Esto, que hoy se lee sin sorpresa y se
considera como algo natural y



sabido, a comienzos de los años
cuarenta era algo nuevo y parecía
muy audaz. Ni siquiera los que
tenían que ver con ello más
directamente comprendieron de
golpe toda la profundidad de la
conexión interna y la íntima unidad
que existía entre «alma sacerdotal» y
«mentalidad laical». Aquellos tres
que iban a ser los primeros
sacerdotes del Opus Dei habían
recorrido durante casi diez años un
camino de entrega como laicos en el
mundo, según el espíritu de la Obra;
la vocación al sacerdocio ¿no les
podría parecer, en un primer
momento, como una contradicción
respecto a su genuina vocación
laical? Lo que hoy es «transparente»
para cualquiera, don Josemaría
entonces se lo tenía que explicar,
paso a paso, a sus hijos. Se había
esforzado, durante años, por
encontrar la solución jurídica a un
problema a todas luces difícil e
incluso contradictorio, aunque esa



contradicción -como luego se
veríafuera sólo aparente, no real.
Cuando el 25 de junio de 1944
recibieron por primera vez tres hijos
suyos la ordenación sacerdotal, se
sentía a la vez -lo dijo algún tiempo
más tarde- muy contento y muy
triste: «Amo de tal manera la
condición laical de nuestra Obra, que
sentía hacerlos clérigos con un
verdadero dolor; Y. por otra parte, la
necesidad del sacerdocio era tan
clara, que tenía que ser grato a Dios
Nuestro Señor que llegaran al altar
esos hijos míos» (46).

La solución para el problema
canónico de cómo el Opus Dei podría
contar con sacerdotes procedentes de
entre los laicos de la Obra se veía
dificultada porque todavía no estaba
aprobada como institución de la
Iglesia universal; tan sólo había
recibido, el 19 de marzo de 1943, la
aprobación del Obispo de Madrid
como «Pía Unión» para el territorio



de su diócesis; el Obispo quiso
defender así a la Obra de los ataques
que venía recibiendo desde hacía
algún tiempo.

Aunque el Fundador no sabía cómo
se podría romper ese «nudo
gordiano», confiaba firmemente en
que, a su tiempo, con la gracia de
Dios, se abriría un camino
transitable. Con esta seguridad
decidió que tres de sus hijos se
fueran preparando para el
sacerdocio: Jose María Hernández
Garnica, José Luis Múzquiz y Alvaro
del Portillo. Los tres tenían casi
treinta años; dos de ellos pertenecían
a la Obra ya desde antes de la Guerra
(el tercero desde poco después); los
tres habían estudiado y practicado la
profesión de ingeniero. De acuerdo
con el Obispo, y con su eficaz ayuda,
don Josemáría Escrivá pudo reunir
un excelente claustro de profesores,
de gran nivel científico y teológico;
también formaban parte de él media



docena de religiosos, dominicos
sobre todo. Se constituyó, pues, una
casi-universidad privada. Las
exigencias correspondían, como es
natural, a las disposiciones sobre el
estudio de los clérigos en España: no
se les ahorró nada. Los exámenes de
Latín y de Filosofía los tuvieron que
hacer en el Seminario diocesano de
Madrid; los exámenes de Teología los
fueron realizando en el centro de
Diego de León, ante tres profesores.
Las clases las tenían también en
Diego de León. El Fundador no sólo
acompañaba sus estudios con una
constante y paternal atención, sino
que también les iba grabando, por
medio del trato cotidiano, la imagen
del sacerdote que él mismo vivía. «La
pasión dominante de los sacerdotes
del Opus Dei -escribía en 1945- ha de
ser predicar y confesar. Ése es su
ministerio, ésa su función específica,
ésa la razón de su sacerdocio» (47). Y
cuando la Iglesia, un cuarto de siglo
más tarde, se veía atribulada por la



desorientación espiritual de algunos
fenómenos en el posconcilio,
escribía: «¿Sacerdotes de derecha, de
izquierda, de centro? Ni de centro, ni
de izquierda, ni de derecha:
sacerdotes de Dios. Sólo así será
sacerdote para servir a todas las
almas, y sólo así sabrá defender la
libertad personal responsable de
cada uno, en el orden temporal y en
todo lo que el Señor ha dejado a la
libre elección de los hombres» (48).

Como trece años antes la fundación
de la Sección de mujeres del Opus
Dei, también la fundación de la
«Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz» tuvo lugar durante la Santa
Misa y también en un 14 de febrero:
«El 14 de febrero de 1943, después de
buscar y de no encontrar la solución
jurídica, el Señor quiso dármela,
precisa, clara. Al acabar de celebrar
la Santa Misa (...), pude hablar de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz» (49). Encarnación Ortega



recuerda que después de la Misa el
Padre fue a la pequeña biblioteca de
la casa -un centro de la Sección de
mujeres- y pidió papel y lápiz; pocos
minutos después volvió a salir,
visiblemente emocionado: «Mirad -
nos dijo, señalándonos una cuartilla
en la que había dibujado una
circunferencia y una cruz inscrita de
proporciones especiales-. Éste será el
sello de la Obra. El sello, no el escudo
-nos aclaró-: el Opus Dei no tiene
escudos. Significa -nos dijo a
continuación- el mundo y, metida en
la entraña del mundo, la Cruz» (50).
Junto con la «Rosa de Pallerols», en
muchos centros y altares de la Obra
se ve también este sello, que, a la vez,
es la definición más breve del Opus
Dei.

Esta nueva rama en el tronco del
Opus Dei recibió, el 11 de octubre de
1943, el nihil obstat para la erección
diocesana; era la primera aprobación
canónica de la Obra por parte de la



Santa Sede. Se obtuvo con ello el
título adecuado para la ordenación,
no sólo de los primeros tres, sino de
todos los Numerarios de la Obra que
seguirían ese camino: unos mil hasta
la muerte del Fundador. El nombre
completo de la Obra pasó a ser
«Societas Sacerdotalis Sanctae Crucis
et Opus Dei», hasta su erección como
Prelatura personal en noviembre de
1982.

El 25 de junio de 1944 el Obispo de
Madrid confirió el Sacramento del
Orden a aquellos tres primeros en la
capilla del palacio episcopal. Fue un
momento importante en la historia
del Opus Dei... en el que el Fundador
no estuvo presente. Quería evitar
que -sobre todo en aquel día alegre-
pudieran situarle en el centro de la
atención y de la admiración. «Adoptó
su habitual norma de conducta -
dicen los Artículos del Postulador-.
Por la tarde hubo una tertulia en
Diego de León, a la que asistió don



Leopoldo. El Obispo, bromeando,
preguntaba: "¿Dónde estaba el Padre,
que no lo vimos esta mañana?" El
Padre no había querido asistir a la
ordenación. Durante la ceremonia
celebró la Santa Misa pidiendo por
los tres nuevos sacerdotes, ayudado
por José María Albareda. Estaban los
dos solos en el oratorio de Lagasca,
rezando y dando gracias al
Señor» (51). Al día siguiente, el
Fundador fue el primero en
confesarse con Alvaro del Portillo,
quien siguió siendo su confesor hasta
el fin de sus días en la tierra.La
«secularidad» del sacerdote que no
pertenece a una orden religiosa
consiste en ver y realizar su labor
sacerdotal como un «trabajo
profesional normal»; esta frase es la
clave gracias a la cual el Opus Dei
quedó abierto a todos los sacerdotes
seculares. En los años posteriores a
la Guerra de . España, muchos
Obispos pedían a don Josemaría que
diera ejercicios para el clero



diocesano. Había llegado a ser uno
de los predicadores para sacerdotes
más conocidos de España. El
profundo cariño que sentía por los
sacerdotes le llevaba a aceptar con
alegría las invitaciones de los
Obispos. No había sacrificio que no
hiciera para cumplirlas: por dar unos
ejercicios dejó incluso a su madre
enferma en Madrid -no conocía la
gravedad de su mal-, donde falleció
mientras él estaba ausente- (52).
Mientras tanto pensaba
insistentemente -casi obsesivamente-
en cómo se podría conseguir que los
sacerdotes seculares pertenecieran a
la Obra. Llegó a tal extremo, que, en
un momento determinado, a finales
de los años cuarenta, se mostró
dispuesto a abandonar el Opus Dei
para fundar una institución que se
dedicara a fomentar la santidad
entre los sacerdotes diocesanos (53).
No fue necesario que realizara este
sacrificio casi inimaginable porque
los sacerdotes encontraron un sitio



en la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz. A partir de 1950, como
consecuencia de la aprobación
definitiva de la Obra como
institución de derecho pontificio, fue
posible que los sacerdotes pidieran la
admisión en la Sociedad Sacerdotal
de la Santa Cruz, o sea, también en el
Opus Dei. Con ello se cumplió un
deseo especialmente apremiante de
Monseñor Escrivá de Balaguer.

«El verdadero milagro de los años
cincuenta en nuestro país -me dijo el
Consiliario del Opus Dei en España-
fue el crecimiento realmente
explosivo de vocaciones de
Sacerdotes Agregados y
Supernumerarios de la Obra»- (54).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/alma-

https://opusdei.org/es-es/article/alma-sacerdotal-y-mentalidad-laical-2/
https://opusdei.org/es-es/article/alma-sacerdotal-y-mentalidad-laical-2/


sacerdotal-y-mentalidad-laical-2/
(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/alma-sacerdotal-y-mentalidad-laical-2/

	«Alma sacerdotal» y «mentalidad laical»

