
opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (II): Lo que
podría ser tu vida

El sueño de todo cristiano es
que su nombre esté escrito en el
Corazón de Dios. En el segundo
texto de la serie sobre la
vocación -“Algo grande y que
sea amor”- se contempla esta
realidad.

25/10/2018

Escucha el artículo Algo grande y
que sea amor (II): Lo que podría
ser tu vida



Descarga el libro electrónico: «Algo
grande y que sea amor»

Mesopotamia vio nacer y
desaparecer algunas de las
civilizaciones más antiguas del
mundo: sumerios, acadios,
babilonios, caldeos… Aunque en el
colegio tal vez estudiamos algunas de
ellas, nos parecen culturas distantes
y poco relacionadas con nosotros. Sin
embargo, de esa zona surgió un
personaje que forma parte de
nuestra familia. Se llamaba Abrán,
hasta que Dios le cambió el nombre
por Abrahán. La Biblia lo sitúa unos
1850 años antes de la venida de
Jesucristo a la tierra. Cuatro mil años
después seguimos acordándonos de
él, cuando en la Santa Misa le
invocamos como «nuestro padre en
la fe»[1]: él dio origen a nuestra
familia.

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/


«Te he llamado por tu nombre»

Abrahán es una de las primeras
personas que han pasado a la
historia por haber respondido a una
llamada de Dios. En su caso, era una
petición muy singular: «Vete de tu
tierra y de tu patria y de casa de tu
padre, a la tierra que yo te
mostraré» (Gn 12,1). Tras él vinieron,
entre otros, Moisés, Samuel, Elías y
los demás profetas... Todos
escucharon la voz de Dios, que les
invitaba de un modo u otro a «salir
de su tierra» y a comenzar una
nueva vida en su compañía. Como a
Abrahán, Dios les prometía que haría
grandes cosas en sus vidas: «de ti
haré un gran pueblo, te bendeciré, y
engrandeceré tu nombre, que servirá
de bendición» (Gn 12,2). Además, a
cada uno de ellos lo llamó por su
nombre; y por eso, junto al recuerdo
de las acciones de Dios, el Antiguo
Testamento conserva los nombres de
quienes colaboraron con Él. La carta



a los Hebreos los elogia con
entusiasmo (cf. Hb 11,1-40).

Cuando Dios envió a su Hijo al
mundo, los llamados ya no solo
escucharon la voz de Dios; pudieron
ver también un rostro humano: Jesús
de Nazaret. También a ellos Dios les
llamó a comenzar una nueva vida, a
dejar un rastro imborrable en la
historia. Conocemos sus nombres —
María Magdalena, Pedro, Juan,
Andrés…— y les recordamos también
con agradecimiento.

¿Y después? Podría parecer que, con
la Ascensión de Jesús al cielo, Dios se
hubiera retirado de la historia. En
realidad, su acción no solo continúa
sino que ha aumentado. Si en su paso
por la tierra escogió solo a unos
pocos, durante los últimos dos mil
años Dios ha «cambiado los planes»
de millones de hombres y mujeres,
abriéndoles horizontes que ellos
mismos no habrían podido ni



imaginar. Conocemos los nombres de
muchos de ellos, que forman parte
del santoral de la Iglesia. Y existe una
multitud inmensa de hombres y
mujeres «de todas las naciones,
tribus, pueblos y lenguas» (Ap 7,9),
santos desconocidos, que son
verdaderos «protagonistas de la
historia»[2].

Hoy, en este instante, Dios sigue
buscando y llamando a la puerta de
cada uno. A San Josemaría le gustaba
considerar estas palabras de Isaías:
«te he redimido y te he llamado por
tu nombre: ¡tú eres mío!» (Is 43,1). Al
meditarlas, decía que le traían al
corazón «sabores de panal y de
miel»[3], porque le permitían
percibir hasta qué punto era amado
por Dios de un modo personalísimo,
único.

También a nosotros estas palabras
pueden traernos sabores de panal y
de miel, porque revelan que nuestra



vida es importante para Dios: que
cuenta con todos, que invita a cada
uno. El sueño de todo cristiano es
que su nombre esté escrito en el
Corazón de Dios. Y es un sueño que
está al alcance de todos.

«Cuenta las estrellas, si puedes
contarlas»

Nos puede parecer excesivo ver
nuestra vida así, en continuidad con
la de los grandes santos. Tenemos
experiencia de nuestra debilidad.
También la tuvieron Moisés,
Jeremías, Elías, a quienes no faltaron
sus momentos malos[4]. El propio
Isaías, por ejemplo, se decía en una
ocasión: «en balde me he fatigado,
inútilmente y en vano he gastado mi
fuerza…» (Is 49,4). Es verdad que a
veces la vida se presenta así, como
algo sin mucho sentido o interés, por
la facilidad con que se truncan
nuestros proyectos. La pregunta
«para qué quiero vivir» parece



naufragar ante la experiencia del
fracaso, del sufrimiento y de la
muerte.

Dios conoce perfectamente toda esa
inestabilidad, y la confusión en la
que nos puede dejar. Y, sin embargo,
viene a buscarnos. Por eso, el profeta
no se queda en un grito de queja, y
reconoce la voz del Señor: «Te he
puesto para ser luz de las naciones,
para que mi salvación alcance hasta
los extremos de la tierra» (Is 49,6).
Somos débiles, pero esa no es toda la
verdad sobre nuestra vida. Escribe el
Papa: «Reconozcamos nuestra
fragilidad, pero dejemos que Jesús la
tome con sus manos y nos lance a la
misión. Somos frágiles, pero
portadores de un tesoro que nos hace
grandes y que puede hacer más
buenos y felices a quienes lo
reciban»[5].

La llamada divina es una gran
misericordia de Dios; señal de que



me quiere, de que le importo: «Dios
cuenta contigo por lo que eres, no
por lo que tienes: ante él, nada vale
la ropa que llevas o el teléfono móvil
que utilizas; no le importa si vas a la
moda, le importas tú, tal como eres.
A sus ojos, vales, y lo que vales no
tiene precio»[6]. Al llamarnos, Dios
nos libera, porque nos permite
escapar de una vida banal, dedicada
a satisfacciones pequeñas que no son
capaces de llenar nuestra sed de
amor. «Cuando nos decidimos a
contestar al Señor: mi libertad para
ti, nos encontramos liberados de
todas las cadenas que nos habían
atado a cosas sin importancia»[7].
Dios saca nuestra libertad de su
pequeñez, la abre a la amplitud de la
historia de su Amor con los hombres,
en la que todos —cada una y cada
uno— somos protagonistas.

«La vocación enciende una luz que
nos hace reconocer el sentido de
nuestra existencia. Es convencerse,



con el resplandor de la fe, del porqué
de nuestra realidad terrena. Nuestra
vida, la presente, la pasada y la que
vendrá, cobra un relieve nuevo, una
profundidad que antes no
sospechábamos. Todos los sucesos y
acontecimientos ocupan ahora su
verdadero sitio: entendemos adónde
quiere conducirnos el Señor, y nos
sentimos como arrollados por ese
encargo que se nos confía»[8]. Para
quien ha recibido y acogido la
llamada de Dios, ya no hay acciones 
banales o pequeñas. Todas ellas
quedan iluminadas por la promesa:
«de ti haré un gran pueblo» (Gn 12,2):
con tu vida haré cosas grandes;
dejarás rastro, serás feliz repartiendo
felicidad. Por eso, «cuando Él pide
algo, en realidad está ofreciendo un
don. No somos nosotros quienes le
hacemos un favor: es Dios quien
ilumina nuestra vida, llenándola de
sentido»[9].



Por otra parte, la luz de la vocación
nos permite comprender que la
importancia de nuestra vida no se
mide por la grandeza humana de los
planes que realizamos. Solo unos
pocos pueden incluir sus nombres
entre los grandes de la historia
universal. En cambio, la grandeza 
divina se mide ahora por su relación
con el único plan verdaderamente
grande: la Redención. «Seguramente,
los acontecimientos decisivos de la
historia del mundo fueron
esencialmente influenciados por
almas sobre las cuales nada dicen los
libros de historia. Y cuáles sean las
almas a las que hemos de agradecer
los acontecimientos decisivos de
nuestra vida personal, es algo que
solo sabremos el día en que todo lo
oculto será revelado»[10].

«La Redención se está haciendo —
¡ahora!»[11] ¿Cómo colaborar? De
mil modos distintos, sabiendo que
Dios mismo nos va a ir dando luces



para que descubramos el modo
concreto de colaborar con Él. «Dios
quiere que la libertad de la persona
intervenga no solo en la respuesta,
sino también en la configuración de
la vocación misma» [12]. Y la
respuesta, sin dejar de ser libre, está
movida por la gracia actual del Dios
que llama. Si nos ponemos a
caminar, a partir del lugar en el que
nos encontramos, Dios nos ayudará a
ver lo que Él ha soñado para nuestra
vida: un sueño que «se va haciendo»
a medida que avanza, porque
depende también de nuestra
iniciativa y de nuestra creatividad.
San Josemaría decía que, si
soñábamos, nos quedaríamos cortos,
porque quien sueña de verdad sueña
con Dios. Así, a lo grande, hacía
soñar Dios a Abrahán: «Mira al cielo,
y cuenta las estrellas, si puedes
contarlas» (Gn 15,5).

Siempre es cosa de dos



Dios entra en la vida de Abrahán
para quedarse con él, para unirse en
cierto modo a su destino: «Bendeciré
a quienes te bendigan y maldeciré a
quienes te maldigan; en ti serán
bendecidos todos los pueblos de la
tierra» (Gn 12,3). Su historia es la de
un «protagonismo compartido». Es la
historia de Abrahán y de Dios, de
Dios y de Abrahán. Hasta tal punto
que, a partir de entonces, Dios se
presentará a Sí mismo ante los
demás hombres como «el Dios de
Abrahán»[13].

La llamada consiste, pues, en primer
lugar, en vivir con Él. Más que de
hacer cosas especiales, se trata de
hacerlo todo con Dios, «¡todo por
Amor!»[14]. Lo mismo les sucedió a
los primeros: Jesús los eligió, antes
que nada, «para que estuvieran con
Él»; solo después, el evangelista
añade: «y para enviarlos a
predicar» (Mc 3,14). Por eso, también
nosotros, cuando percibimos la voz



de Dios, no debemos pensar en una
especie de «misión imposible»,
dificilísima, que Él nos impone desde
la lejanía del Cielo. Si es una
auténtica llamada de Dios, será una
invitación a meternos en su vida, en
su proyecto: una llamada a
permanecer en su Amor (cfr. Jn 15,8).
Y así, desde el Corazón de Dios, desde
una auténtica amistad con Jesús,
podremos llevar su Amor al mundo
entero. Él quiere contar con
nosotros… estando con nosotros. O
viceversa: Él quiere estar con
nosotros, contando con nosotros.

Se entiende así que quienes han
experimentado la llamada de Dios, y
la han seguido, animen a quienes
empiezan a escucharla. Porque, en
un primer momento, es frecuente
que experimenten miedo. Es el temor
lógico que produce lo inesperado, lo
desconocido, lo que agranda
horizontes, la realidad de Dios, que
nos supera por todas partes. Pero



este miedo está llamado a ser
transitorio. Se trata de una reacción
humana de lo más común, que no
debe sorprendernos. Sería un error
dejarnos paralizar por el miedo: más
bien, es necesario enfrentarse con él,
atreverse a analizarlo con calma. Las
grandes decisiones de la vida, los
proyectos que han dejado rastro, casi
siempre han sido precedidos de un
estadio de miedo, superado después
con una reflexión serena; y sí,
también, con un golpe de audacia.

San Juan Pablo II comenzó su
pontificado con una invitación que
aún hoy resuena: «Abrid de par en
par las puertas a Cristo (…) ¡No
tengáis miedo!»[15]. Benedicto XVI la
retomó nada más ser elegido:
comentaba cómo, con estas palabras,
«el Papa hablaba a todos los
hombres, sobre todo a los jóvenes». Y
se preguntaba: «¿Acaso no tenemos
todos de algún modo miedo —si
dejamos entrar a Cristo totalmente



dentro de nosotros, si nos abrimos
totalmente a Él—, miedo de que Él
pueda quitarnos algo de nuestra
vida? ¿Acaso no tenemos miedo de
renunciar a algo grande, único, que
hace la vida más bella? ¿No corremos
el riesgo de encontrarnos luego en la
angustia y vernos privados de la
libertad?»[16].

Seguía Benedicto XVI: «Y todavía el
Papa quería decir: ¡No! quien deja
entrar a Cristo no pierde nada, nada
—absolutamente nada— de lo que
hace la vida libre, bella y grande.
¡No! Sólo con esta amistad se abren
las puertas de la vida. Sólo con esta
amistad se abren realmente las
grandes potencialidades de la
condición humana. Sólo con esta
amistad experimentamos lo que es
bello y lo que nos libera»[17]. Y,
uniéndose a aquella recomendación
de San Juan Pablo II, concluía:
«Quisiera (…), a partir de la
experiencia de una larga vida



personal, decir a todos vosotros,
queridos jóvenes: ¡No tengáis miedo
de Cristo! Él no quita nada, y lo da
todo. Quien se da a Él, recibe el
ciento por uno. Sí, abrid, abrid de par
en par las puertas a Cristo, y
encontraréis la verdadera vida»[18].
El Papa Francisco nos lo ha
recordado también a menudo: «Él te
pide que dejes lo que paraliza el
corazón, que te vacíes de bienes para
dejarle espacio a él»[19]. Así haremos
la experiencia de todos los santos:
Dios no quita nada, sino que llena
nuestro corazón de una paz y una
alegría que el mundo no puede dar.

Por este camino, el miedo cede
enseguida el paso a una profunda
gratitud: «Doy gracias a aquel que me
ha llenado de fortaleza, a Jesucristo
nuestro Señor, porque me ha
considerado digno de su confianza
(…) a mí, que antes era blasfemo,
perseguidor e insolente. Pero alcancé
misericordia» (1 Tm 1,12-13). Que



todos tengamos una vocación
muestra que la misericordia de Dios
no se detiene ante nuestras
debilidades y pecados. Él se pone
ante nosotros Miserando atque
eligendo, como reza el lema episcopal
del Papa Francisco. Porque, para
Dios, escogernos y tener misericordia
—pasar por alto nuestra pequeñez—
es una sola cosa.

Como Abrahán, como san Pablo,
como todos los amigos de Jesús,
también nosotros nos sabemos no
solo llamados y acompañados por
Dios, sino también seguros de su
ayuda: convencidos de que «quien
comenzó en [nosotros] la obra buena
la llevará a cabo hasta el día de
Cristo Jesús» (Flp 1,6). Sabemos que
nuestras dificultades, aunque a veces
sean serias, no tienen la última
palabra. San Josemaría lo repetía a
los primeros fieles del Opus Dei:
«cuando Dios Nuestro Señor proyecta
alguna obra en favor de los hombres,



piensa primeramente en las personas
que ha de utilizar como
instrumentos… y les comunica las
gracias convenientes»[20].

La llamada de Dios es, pues, una
invitación a la confianza. Solo la
confianza nos permite vivir sin estar
esclavizados por el cálculo de las
propias fuerzas, de los propios
talentos, abriéndonos a la maravilla
de vivir también de las fuerzas de
Otro, de los talentos de Otro. Como
en las escaladas a las grandes
cumbres, es necesario fiarse de quien
nos precede, con quien compartimos
incluso una misma cuerda. El que va
por delante nos indica dónde pisar y
nos ayuda en aquellos momentos en
que, si estuviéramos solos, nos
dejaríamos dominar por el pánico o
el vértigo. Caminamos, pues, como
en la escalada, pero con la diferencia
de que ahora nuestra confianza no
está puesta en alguien como
nosotros, ni siquiera en el mejor de



los amigos; ahora nuestra confianza
está puesta en el mismo Dios, que
siempre «permanece fiel, pues no
puede negarse a sí mismo» (2 Tm 2,
13).

Haréis vosotros los caminos

«Abrán se marchó tal y como le
había mandado el Señor» (Gn 12,4).
Así comenzó la etapa de su vida que
marcaría su existencia para siempre.
La suya fue, desde entonces, una
vida guiada por sucesivas llamadas
de Dios: a ir de un sitio a otro, a
alejarse de hombres malvados, a
creer en la posibilidad de tener un
hijo, a tenerlo verdaderamente, y… a
estar dispuesto a sacrificarlo.
Abrahán no dejó de necesitar su
libertad en ningún momento para
seguir diciendo que sí al Señor. Así,
la vida de quienes siguen a Dios se
caracteriza no solo por la cercanía y
la comunión con Dios, sino también



por una real, plena y continuada
libertad.

Responder afirmativamente a la
llamada de Dios no solo da a nuestra
libertad un nuevo horizonte, un
sentido pleno —«algo grande y que
fuera amor»[21], decía san Josemaría
—, sino que nos exige ponerla en
juego continuamente. La entrega a
Dios no es como subirse a una
especie de «cinta transportadora»,
orientada y dirigida por otros, que
nos fuera a llevar —sin quererlo
nosotros— hasta el final de nuestros
días; o como una vía ferroviaria,
perfectamente trazada, que se puede
consultar por adelantado y que no
reserva ninguna sorpresa al viajero.

En efecto, a lo largo de nuestra vida
nos encontraremos con que la
fidelidad a la primera llamada exige
de nosotros nuevas decisiones, a
veces costosas. Y entenderemos que
la llamada de Dios nos empuja a 



crecer cada día más en nuestra
propia libertad. Porque, para volar
alto —como es propio de cualquier
camino de amor—, hace falta tener
las alas limpias de barro y una gran
capacidad de disponer de la propia
vida, tantas veces esclavizada por
pequeñeces. En pocas palabras, a la
grandeza de la llamada de Dios debe
corresponder una libertad
igualmente grande, dilatada por la
correspondencia a la Gracia y por el
crecimiento de las virtudes, que nos
hacen ser más verdaderamente
nosotros mismos.

En los primeros años de la Obra, a los
jóvenes que se acercaban a él, san
Josemaría solía repetirles que todo
estaba por hacer, incluso el camino
que debían recorrer. Y que ese
camino, que el Señor les indicaba y
que debía atravesar el mundo entero,
lo iban a realizar ellos. «No hay
caminos hechos para vosotros... Los
haréis —les decía—, a través de las



montañas, al golpe de vuestras
pisadas»[22]. Expresaba así el
carácter abierto que tiene toda
vocación, y que es preciso descubrir
y fomentar.

Ahora, como entonces, responder a
la llamada de Dios supone, en cierto
modo, abrirse camino al golpe de las
propias pisadas. Dios no nos da a
conocer nunca un plan
perfectamente escrito. No lo hizo con
Abrahán, ni con Moisés. No lo hizo
con los apóstoles. Al subir a los cielos
les dijo solamente: « Id al mundo
entero y predicad el Evangelio a toda
criatura» (Mc 16,15). ¿Cómo? ¿Por
dónde? ¿Con qué medios? Todo eso
se iría precisando poco a poco. Como
en nuestro caso: el camino se irá
concretando a lo largo de la vida, y se
construirá gracias a esa alianza
maravillosa entre la Gracia de Dios y
nuestra propia libertad. Durante
toda la vida, la vocación es «la
historia de un inefable diálogo entre



Dios y el hombre, entre el amor de
Dios que llama y la libertad del
hombre que responde a Dios en el
amor»[23]. Nuestra historia será un
entretejerse de nuestro oído atento a
las inspiraciones divinas y nuestra
creatividad para llevarlas a cabo del
mejor modo en que podamos.

La Virgen María, ejemplo para todos
nosotros por su «Sí» en Nazaret, lo es
también por su permanente escucha
y obediencia a la Voluntad de Dios a
lo largo de toda su vida, que también
estuvo marcada por el claroscuro de
la fe. «María guardaba todas estas
cosas ponderándolas en su
corazón» (Lc 1,19). Junto a su Hijo,
nuestra Madre fue descubriendo a
cada paso lo que Dios quería de Ella.
Por eso la llamamos también
Perfecta Discípula de Cristo. A Ella
nos encomendamos, para que sea la
Estrella que guíe siempre nuestros
pasos.



Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] Misal Romano, Plegaria
Eucarística I.

[2] Francisco, Vigilia de oración con
los jóvenes, Cracovia, 30-VII-2016.

[3] Amigos de Dios, n. 312.

[4] Cfr. Por ejemplo Nm 11,14s: «Yo
solo no puedo cargar con todo este
pueblo, pues supera mis fuerzas. Si
me vas a tratar así, hazme morir, por
favor, si he hallado gracia a tus ojos;
así no veré más mi desventura»; Jr
20,18: «¿Por qué hube de salir del
vientre para pasar trabajos y fatigas
y acabar mis días deshonrado?»; 1 R
19,4: «¡Ya es demasiado, Señor!
¡Toma mi vida, pues no soy mejor
que mis padres!»



[5] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate (19-III-2018), n. 131.

[6] Francisco, Homilía en la Jornada
Mundial de la Juventud, Cracovia, 31-
VII-2016.

[7] Amigos de Dios, n. 38

[8] Es Cristo que pasa, n. 45

[9] F. Ocáriz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18-IX-2018.

[10] Santa Teresa Benedicta de la
Cruz (Edith Stein), Vida escondida y
epifanía, en Obras Completas V,
Burgos 2007, 637.

[11] Via Crucis, 5ª estación, n. 2

[12] F. Ocáriz, «La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia», en 
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp, 1993,
p. 152.

[13] Cfr. Ex 3,6; Mt 22,32.



[14] San Josemaría, Apuntes íntimos
IV, n. 296, 22-IX-1931 (citado en 
Camino, edición crítico-histórica,
comentario al n. 813).

[15] San Juan Pablo II, Homilía en el
comienzo de su pontificado, 22-
X-1978.

[16] Benedicto XVI, Homilía en el
comienzo de su pontificado, 24-
V-2005.

[17] Ibidem.

[18] Ibidem.

[19] Francisco, Homilía de
canonización, 14-X-2018. Cfr.
también Gaudete et Exsultate, n. 32.

[20] Instrucción, 19-III-1934, n. 48.

[21] A. Vázquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, vol. I, p. 97.

[22] Camino, n. 928



[23] San Juan Pablo II, Ex. Ap. 
Pastores dabo vobis (25-III-1992), n.
36.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-
que-sea-amor-ii-lo-que-podria-ser-tu/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor-ii-lo-que-podria-ser-tu/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor-ii-lo-que-podria-ser-tu/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor-ii-lo-que-podria-ser-tu/

	Algo grande y que sea amor (II): Lo que podría ser tu vida

