
opusdei.org

Actualidad eclesial
del mensaje de
Josemaría Escrivá

Testimonio de P. Ambrogio
Eszer, O. P. Relator General de
la Congregación para las Causas
de los Santos Capitulo de “Así le
vieron”, libro que recoge
testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei

23/10/2008

La figura de Josemaría Escrivá de
Balaguer, polifacética y, al mismo
tiempo, extraordinariamente



compacta, suscita un considerable
interés tanto en el pueblo de Dios
como entre los teólogos. El estudio de
sus escritos y de su servicio eclesial
parece demostrar que la
personalidad del fundador del Opus
Dei marca una nueva etapa en el
panorama de la espiritualidad y de la
vida de la Iglesia.

La actualidad de su mensaje y de su
obra están a la vista de todos; es la
«viva expresión de la perenne
juventud de la Iglesia», como escribió
el Papa Pablo VI. El Santo Padre Pío
XII afirmó de él que era «un
verdadero santo, un hombre
mandado por Dios para nuestra
época». El cardenal Höffner declaró
que su obra «es providencial en la
historia de la Iglesia, y presenta tal
fuerza salvífica que es imposible
exagerar su valor».

Si el teólogo debe reconocer en el
carisma del fundador del Opus Dei la



libre iniciativa de Dios, que traspasa
con una luz inesperada el espíritu de
la criatura escogida y le asigna una
tarea a la que ésta no sabe ni quiere
resistirse, el historiador ha de buscar
los paradigmas objetivos que
permitan valorar ese carisma y la
correspondencia del hombre. La
inspiración de Monseñor Escrivá de
Balaguer se proyecta sobre un
horizonte que transciende las
vicisitudes de su tiempo, pero de
ellas obtiene fuerza y vigor. Son dos
los elementos que deben
considerarse para formular una
valoración adecuada de su
personalidad y su apostolado. Por un
lado, la experiencia personal del
siervo de Dios: el itinerario de su
vocación y de su misión. Por otro, las
circunstancias externas en las que
esta misión se desarrolló. O, si se
prefiere, por una parte la gracia, y
por otra, la forma concreta e
histórica en la que la ha encarnado.



Pues bien, su acción eclesial toma
forma en un contexto que, desde un
punto de vista social y cultural,
aparece fuertemente marcado por un
laicismo rabioso. Estamos en los
primeros anos treinta, cuando tiene
lugar una consolidación de las
fuerzas laicistas que se proponen
una radical descristianización de las
masas: de hecho, este designio no se
consuma solamente en los ámbitos
restringidos donde se crea la cultura,
sino que quiere involucrar a la
sociedad entera. De esta cultura
laicista se derivó la expansión del
odio anticlerical, la persecución
violenta contra la Iglesia, la revuelta
anarquista. En los anos sucesivos,
hasta llegar a nuestros días, el extre
mismo en la lucha contra la fe
religiosa ha sido superado, pero
aquel proyecto de «laicización» de la
vida conoce una expansión casi
imparable: la secularización como
proceso de pensamiento, incluso



teológico, y como realidad
generalizada.

La respuesta de Escrivá de Balaguer,
al principio y al final, es la misma,
perentoria y esencial; «estas crisis
mundiales son crisis de santos».
Advirtiendo la necesidad de que los
cristianos superen toda división
entre la fe y el actuar diario,
proclama la vocación universal a la
santidad y anuncia con vigor que el
trabajo humano es el instrumento a
través del cual Dios llama al hombre
a cooperar en el plan de la Creación y
de la Redención. El trabajo, que era
el lugar de conflicto y de
aplastamiento del hombre por
aquellos que deseaban plasmar los
«nuevos tiempos» de una humanidad
finalmente liberada y dueña de sí, se
convierte para el fundador del Opus
Dei en el ámbito de santificación.
Cristo es colocado «en la cumbre de
todas las actividades humanas»; la
vida de los hombres y la entera



sociedad se impregnan de una
tensión hacia Dios a la que nada
resulta ya extraño. Y es en los
cristianos corrientes, de todos los
ambientes y condiciones sociales, en
quienes Escrivá reaviva la conciencia
de la necesidad de recapitular, desde
dentro, el mundo en Cristo.

En ese espíritu se reconocen las
huellas de sus primeras experiencias
sacerdotales entre los campesinos de
Perdiguera, los universitarios de
Zaragoza y de Madrid, los obreros y
los abandonados de las barriadas
extremas de la capital. Un espíritu
que parece mostrar sus inagotables
virtualidades, sobre todo hoy, cuando
vemos que el «humanismo» moderno
acaba por desembocar en el indi‐
ferentismo y en el sinsentido. De ahí
que no sea casualidad que en el texto
del decreto sobre la heroicidad de
sus virtudes se lea:



«Este mensaje de santificación en y
de las realidades terrenas resulta
providencialmente actual para la
situación espiritual de nuestra época.
En efecto, en los tiempos presentes, a
la vez que se exaltan los valores
humanos, también se advierte una
fuerte inclinación hacia una visión
inmanente del mundo, entendido
como algo separado de Dios. Y este
mensaje invita a los cristianos a
buscar la unión con Dios a través del
trabajo diario, que constituye una
obligación y una fuente perenne de
la dignidad del hombre la tierra. Por
lo que resulta patente la adecuación
de este mensaje con las cir‐
cunstancias de nuestro tiempo, y
parece además destinado a perdurar
de modo inalterable, por encima de
las vicisitudes históricas, como
fuente inagotable de luz espiritual».

Desde el punto de vista eclesial,
Josemaría Escrivá comienza a actuar
en una situación en la que las



respuestas pastorales tradicionales
comenzaban a dar los primeros
signos de inadecuación ante el gran
desafío de este humanismo ateo o
agnóstico. Y en los últimos años
asiste a la crisis de las ilusiones de
quienes habían intentado superar
ese ¡mpasse preconizando la
adaptación de la Iglesia al mundo.
Tampoco aquí su respuesta cambia
con el tiempo y, con su estilo directo
característico, aparece
perfectamente adecuada a las nuevas
exigencias. Es el regreso a un
cristianismo radical, cristocéntrico y
teocéntrico, centrado en la
afirmación del primado de la gracia,
de la comunión de vida con Cristo
mediante la oración y los
sacramentos, que generan el hombre
nuevo y lo transforman en testigo de
Cristo en su propio ambiente
profesional.

Se lee en estas tesis un eco ante
litterarn del mensaje central del



Concilio Vaticano II, en el que el
fundador del Opus Dei tuvo la alegría
de ver aprobadas las propias
inspiraciones fundamentales; y, al
mismo tiempo, se percibe un salto de
siglos, que conecta directamente con
la genuina fuente de la espiritualidad
cristiana: el Evangelio sine glossa y la
experiencia de la primitiva
comunidad cristiana. Escrivá vive y
transmite a todos los cristianos la
experiencia del encuentro
transformador con Cristo. No hay en
él ninguna presunción intelectual, ni
la preocupación por resolver
complicadas cuestiones teológicas,
sino el anhelo pastoral de hablar a
todos, cultos y sencillos, ricos y
pobres, mentes eximias y hombres
poco instruidos, para entregar a
todos un mensaje nuevo y antiguo.
Es el mensaje de Cristo, en cuyo
misterio salvífico todos los
bautizados se encuentran
vivíficamente injertados. Por esto, 
Camino –su libro más importante y



difundido– no es una exposición
sistemática, sino una guía hacia el
encuentro con el Señor: incluso en su
forma literaria, aparentemente tan
asistemática como la vida misma, se
refleja el sabor de los Ápophthegmata
de los primeros maestros del Cris‐
tianismo. Pero Escrivá está bien lejos
de cualquier «primitivismo», y en
este sentido, la lectura de su obra
tanto publicada como inédita –así
como de dictámenes elaborados a lo
largo de la causa de canonización
por parte de los teólogos censores
designados por el Tribunal del
Vicariato de Roma– es suficiente para
disipar cualquier duda. El suyo es un
trabajo de catequesis, de pastoral
experta, de dirección de almas. Hay
una mente atenta y perspicaz, que
sin ligarse a ninguna escuela
teológica determinada, bebe de la
teología escolástica y, sobre todo, de
Santo Tomás, las tesis
fundamentales.



Su enseñanza consigue ser siempre
eminentemente apostólica. Y
también lo es su obra. La incidencia
que ha tenido en la auténtica
promoción del laicado es aún
difícilmente evaluable en sus dimen‐
siones reales que, ciertamente, son
vastísimas; lo mismo se podría decir
de los frutos que suscita en
sacerdotes y religiosos. Josemaría
Escrivá de Balaguer ha llevado a
tantos cristianos, de cualquier estado
y condición, a la unión total e íntima
con el Salvador, trasmitiéndoles un
vigoroso impulso apostólico, que les
ha hecho conscientes de la llamada a
ganar a otros para Cristo; « estos
otros» son cristianos que se han
entibiado y aquellos que se han
dejado absorber por el secularismo.
Detrás de esta fecundidad, que no
conoce especializaciones, se palpa un
profundo sentido de la Iglesia y un
amor que podemos definir sin
titubeos, encendido hacia todos sus



representantes, comenzando por el
vicario de Cristo.

La amplitud de las realizaciones
apostólicas promovidas por
Josemaría Escrivá en los cinco
continentes, y su adecuación a las
exigencias de una pastoral en
sintonía con las necesidades de los
tiempos, pueden hacer pensar que
fuera, sobre todo, un hombre de
acción. Los estudios elaborados con
motivo de la causa de canonización
nos revelan, en cambio, que la
verdadera clave de su personalidad
está en su vida interior, donde se
toca el misterio de la elección divina,
de la que la criatura queda marcada
hasta las libras más profundas de su
ser. Si se puede dar de él una
definición, es la de siervo fiel:
fidelidad ejemplar en la respuesta
diaria a la intensa acción de la gracia
en su alma y, consiguientemente, en
el cumplimiento del encargo
recibido. Sólo dejándose moldear



interna y enteramente por el amor
de Dios podría convertirse en un
humilde heraldo del mensaje radical
de santidad que constituye el núcleo
del Opus Dei. El carisma que le guió
aparece constitutivamente dirigido a
la edificación de la Iglesia. Su
experiencia unitiva personal fue el
sustrato necesario y el alimento
natural de su mensaje espiritual. La
teología ha analizado esta
experiencia conoce bajo el nombre
de «carisma del fundador», y ha
puesto de relieve que sus inmediatas
consecuencias apostólicas no se
limitan al valor del testimonio o de la
ejemplaridad que enriquece su
trasunto interior, sino a una
paternidad misteriosa y real, cauce
activo del fluir de la gracia de Cristo
a sus miembros.

Esta me parece la clave de la
personalidad espiritual de Monseñor
Escrivá, enteramente marcada por la
voluntad de ser fiel a la misión



recibida. Fue en primer lugar un
alma profundamente contemplativa.
Desde joven el Señor le condujo a
través de experiencias místicas que
le llevaron a alcanzar las cumbres de
la unión transformante: locuciones
interiores, purificaciones y
consolaciones que le hacían «sentir»,
en toda su humildad, la acción
impetuosa de la gracia, y que, como
todos los verdaderos místicos,
acompañaba con un rigurosísimo
esfuerzo ascético y con una
extenuante actividad apostólica,
identificándose plenamente con la
voluntad divina. Simultáneamente,
el Señor le hizo un maestro de vida
interior; a los veintiséis años tan sólo,
con la fundación del Opus Dei, le
llamó a abrir un nuevo camino de
santidad en la Iglesia. También las
purificaciones pasivas, elemento
presente en todo proceso de la
santificación, asemejan al siervo de
Dios a los grandes fundadores: no
sólo la experiencia vivida de la



bajeza de la propia nada ante el
amor divino, sino, sobre todo, la
conciencia de la indignidad para una
tarea sin limites, y la dolorosa
sucesión de las incomprensiones
sufridas, de las adversidades que de
todos lados amenazaron la vida de la
criatura que acaba de ver la luz...
Como si Dios mismo pidiese una cosa
humanamente «imposible» y, al
mismo tiempo, pareciese que
impedía su realización.

En la extraordinaria fecundidad de
esta paternidad suya se descubre no
sólo la fecundidad de la gracia, sino
también un don particularmente
atractivo. La vida espiritual de
Josemaría Escrivá se desenvuelve en
todos sus aspectos como una
expansión de la filiación divina en
Cristo: todo es confianza, acogida
cordial, transparencia. También el
dolor es abandono sereno en el
Padre, que bendice con la cruz. Y
todo sucede bajo el signo de la



alegría, de un optimismo contagioso,
de un maduro entusiasmo que hace
singularmente atractiva su figura

Agradezco al Señor haberme
concedido ocuparme, en calidad de
relator, de la de canonización de
Josemaría Escrivá. Las
investigaciones se han llevado a cabo
en el más riguroso respeto de los
criterios jurídicos y de la
metodología científica exigidos por la
Iglesia en tan deseada materia: los
procedimientos procesales, la
recogida y el análisis de las fuentes
documental es, y los sucesivos
estudios histórico-documentales son
también otro modelo de escrupulosa
exactitud, con un sólido aparato
crítico, y de profundización sabia y
segura. Aparece así una figura que
pertenece ya al tesoro de toda la
Iglesia: su próxima beatificación nos
presenta un hombre en el que Dios
ha querido dejar una huella
deslumbrante de su gracia. En ella,



cualquier cristiano puede descubrir
los destellos de la luz que sólo la
imagen de Cristo refleja en toda su
plenitud y cuyo resplandor relumbra
en los santos.

Articulo publicado en EL NORTE DE
CASTILLA

Valladolid, 9–I-l992

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/actualidad-
eclesial-del-mensaje-de-josemaria-

escriva/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/actualidad-eclesial-del-mensaje-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/actualidad-eclesial-del-mensaje-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/actualidad-eclesial-del-mensaje-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/actualidad-eclesial-del-mensaje-de-josemaria-escriva/

	Actualidad eclesial del mensaje de Josemaría Escrivá

