
opusdei.org

Abrazar el mundo
con la oración: el
salmo 2

Considerar la filiación divina –
ser hijos de Dios en Cristo por el
bautismo– constituye el
fundamento de toda la
espiritualidad del Opus Dei.
Compartimos algunas
reflexiones inspiradas en el
salmo 2, oración que san
Josemaría deseaba que en la
Obra se rezara y meditara el
martes para alentar este
espíritu filial.



08/01/2024

En Jerusalén no se habla de otra
cosa, aunque sea entre susurros, a
media voz, para no despertar el
recelo de las autoridades religiosas.
Pero es un hecho innegable y todos lo
han visto: aquel paralítico de
nacimiento, que desde hace años
pedía limosna en la puerta del
Templo llamada la Hermosa, entró
por su propio pie, entre brincos y
saltos, glorificando a Dios y
acompañado por dos pescadores de
Galilea, seguidores del Nazareno (cfr.
Hch 3,1-10). Los discípulos, Pedro y
Juan, fueron arrestados por el jefe de
los guardias del Templo y los
saduceos tras la milagrosa curación.
Se comenta que, después de
someterlos a un juicio sumario y
prohibirles decir una sola palabra o
enseñar en el nombre de Jesús, han



sido puestos en libertad (cfr. Hch
4,1-21).

Según narran los Hechos de los
Apóstoles, nada más salir de la
prisión, Pedro y Juan se reunieron
con los hermanos y les contaron todo
lo sucedido. «Al oírlos, todos
levantaron la voz y oraron a Dios
unánimemente: «Señor, tú hiciste el
cielo y la tierra, el mar y todo lo que
hay en ellos; tú, por medio del
Espíritu Santo, pusiste estas palabras
en labios de nuestro padre David, tu
servidor: “¿Por qué se amotinan las
naciones y los pueblos hacen vanos
proyectos? Los reyes de la tierra se
rebelaron y los príncipes se aliaron
contra el Señor y contra su Ungido”.
Porque realmente se aliaron en esta
ciudad Herodes y Poncio Pilato con
las naciones paganas y los pueblos de
Israel, contra tu santo servidor Jesús,
a quien tú has ungido. Así ellos
cumplieron todo lo que tu poder y tu
sabiduría habían determinado de



antemano. Ahora, Señor, mira sus
amenazas, y permite a tus servidores
anunciar tu palabra con toda
libertad: extiende tu mano para que
se realicen curaciones, signos y
prodigios en el nombre de tu santo
servidor Jesús» (Hch 4, 24-30).

Los primeros cristianos no solo rezan
juntos y no se acobardan, sino que
también confiesan a Dios como
creador. No ven el cumplimiento de
las Escrituras únicamente en la vida
de Cristo, sino también en la de la
primera comunidad, que sufrió las
amenazas tal como había anticipado
Jesús. Y lejos de desanimarse,
confían en que Dios saca el bien de
esas situaciones.

La Iglesia naciente va creciendo por
la predicación apostólica y desde el
primer momento tiene entraña
universal. Pero en paralelo a los
bautismos y conversiones, surgen
también las dificultades. «Frente a



las persecuciones sufridas a causa de
Jesús, la comunidad no solo no se
atemoriza y no se divide, sino que se
mantiene profundamente unida en
la oración, como una sola persona,
para invocar al Señor» [1]. La
primitiva comunidad cristiana no
teme las amenazas externas, pues
tiene presente el final de su Maestro
y cómo a la cruz le siguió la
resurrección. Solo ruega poder
anunciar la palabra de Dios con toda
libertad: «Pide no perder la valentía
de la fe, la valentía de anunciar la fe»
[2].

El fundamento de todo

En la oración de estos discípulos está
presente el salmo 2, que en la
tradición hebraica se lee como un
conjunto con el salmo 1 y junto a él
componen un prefacio a los restantes
148 salmos. Constituye uno de los
llamados salmos reales o mesiánicos,
como el salmo 45, el salmo 89 y el

https://multimedia.opusdei.org/dm/dev7.html#i224


salmo 110. Dentro de ellos, el salmo 2
se caracteriza porque, de acuerdo
con la promesa del Señor a David
–«Yo seré para él padre y él será para
mí hijo» (2 Sm 7,14)– proclama este
singular privilegio de la dinastía
davídica: en el momento de recibir la
unción en Jerusalén el nuevo rey es
adoptado por Dios como su hijo. Esta
filiación del rey se realiza
plenamente en Jesús, Rey de Israel,
Hijo de David e Hijo unigénito de
Dios. Por eso, en el Nuevo
Testamento se cita hasta en siete
ocasiones (cfr. Lc 3,22; Hch 4,25-26;
13,33; Hb 1,5; 5,5; Ap 2,27; 19,15). Este
texto, que confortó a los cristianos de
la primera hora, sigue acompañando
a la Iglesia. Se trata de una oración
que mueve a la confianza en el poder
de Dios y hace resonar en nuestros
oídos una declaración alentadora:
«Tú eres mi hijo, yo te he engendrado
hoy» (salmo 2, v. 7).



La consideración de la filiación
divina –una adopción filial de la que
Cristo ha hecho partícipe a cada
bautizado mediante la gracia–
constituye el fundamento de toda la
espiritualidad del Opus Dei [3]. Así se
lo hizo entender Dios a san
Josemaría el 16 de octubre de 1931 [4],
cuando se encontraba en la calle,
yendo de un punto a otro de la
ciudad en un tranvía y mientras
realizaba una acción tan rutinaria
como la lectura de un periódico: «La
oración más subida la tuve (...) yendo
en un tranvía y, a continuación
vagando por las calles de Madrid,
contemplando esa maravillosa
realidad: Dios es mi Padre. Sé que,
sin poderlo evitar, repetía: Abba,
Pater! Supongo que me tomarían por
loco» [5]. Y en una meditación en el
año 1954, comentaba: «Es quizá la
oración más subida que Dios me ha
dado. Aquello fue el origen de la
filiación divina que vivimos en el
Opus Dei» [6].



Años más tarde, abriendo su corazón
en la presencia de Dios, rememoraba
aquella escena, mostrando que el
recuerdo permanecía muy vivo:
«Cuando el Señor me daba aquellos
golpes, por el año treinta y uno, yo
no lo entendía. Y de pronto, en medio
de aquella amargura tan grande, esas
palabras. Tú eres mi hijo, tú eres
Cristo.

Y yo solo sabía repetir: Abba, Pater!;
Abba, Pater!; Abba!, Abba!, Abba!» [7].

Poco tiempo después de aquel 16 de
octubre de 1931, para alentar este
espíritu filial, nuestro Padre previó
que sus hijos espirituales recitaran
cada martes el segundo de los salmos
y que procuraran detenerse a
meditar este texto en su oración de la
tarde de ese día. En un primer
momento pensó incluso en que fuera
un himno de la Obra y se hicieron
diversas gestiones para ponerle
música a la letra, aunque finalmente



desechó la idea [8]. Una explicación de
esta costumbre la encontramos en la
carta circular que escribió a los
miembros de la Obra al término de la
guerra civil española, el 24 de marzo
de 1939: «Todos los martes, luego de
invocar cada uno a su Santo Ángel
Custodio con el ruego de que le
acompañe en su oración, besará el
rosario, en prueba de Amor a la
Señora y para significar que es la
oración nuestra arma más eficaz. Y
seguidamente recitará el salmo
número 2, en latín. Os aconsejo que,
sirviéndoos de la traducción
castellana, empleéis ese texto para
vuestra meditación de la tarde del
martes. Y entenderéis bien, después
de orar, por qué es ese el clamor que
hacemos resonar en la tierra y subir
al cielo antes de empezar nuestras
grandes batallas y siempre» [9].



Sin lugar al desaliento

Como todo lo que lleva el sello de lo
divino, también la Obra dio sus
primeros pasos en unas
circunstancias adversas. El
nacimiento del Opus Dei coincide con
momentos difíciles en la historia de
la humanidad: en 1928 hacía una
década que se había concluido la
Primera Guerra Mundial, se
avecinaba una fuerte crisis
económica en Occidente y los
totalitarismos europeos incipientes
anunciaban un panorama
inquietante que desembocaría en un
conflicto bélico global de
consecuencias aún más catastróficas.
La situación en España no era mejor:
el régimen político era inestable, y la
situación económica y social era
precaria para la mayoría de la
población.

En la meditación que predicó el
Padre el pasado 14 de febrero en



Roma, consideraba estos hechos y,
descendiendo a las circunstancias
concretas de cada uno, nos alentaba:
«La situación actual también es
difícil. Siempre habrá dificultades, en
la labor apostólica o personales, pero
no nos tenemos que asustar, ni
mucho menos desalentar o
desanimar, ni por las dificultades en
la Obra, ni por las que cada uno
encontremos en nuestra vida
personal, en la labor apostólica o en
nuestro trabajo» [10].

«El camino del cristiano, el de
cualquier hombre, no es fácil»,
escribía san Josemaría. Y añadía:
«Ciertamente, en determinadas
épocas, parece que todo se cumple
según nuestras previsiones; pero esto
habitualmente dura poco. Vivir es
enfrentarse con dificultades, sentir
en el corazón alegrías y sinsabores; y
en esta fragua el hombre puede
adquirir fortaleza, paciencia,
magnanimidad, serenidad» [11].



El mundo por heredad

«En la oración del Salterio el mundo
está siempre presente» [12]. Toda la
historia de los hombres y el
recorrido de cada biografía, con sus
altos y sus bajos, encuentran en este
libro sapiencial su latido. Los salmos
«abren el horizonte a la mirada de
Dios sobre la historia» [13]. Cada
martes, al recitar este texto bíblico,
podemos considerar lo que se afirma
en el verso 8: «Pídeme, y te daré las
naciones como herencia, y como
propiedad, los confines de la tierra».
Tenemos el mundo por heredad. Por
eso nada de lo que ocurre en él
puede ser ajeno a nuestro corazón:
«Un hombre o una sociedad que no
reaccione ante las tribulaciones o las
injusticias, y que no se esfuerce por
aliviarlas, no son un hombre o una
sociedad a la medida del amor del
Corazón de Cristo» [14].



Con frecuencia el Padre nos invita a
sentir cercano todo lo que ocurre,
especialmente cuando tenemos
noticia sobre sucesos dolorosos como
guerras, epidemias o catástrofes:
«Todo es nuestro, todo es nuestro. Y
eso no nos mueve al desaliento, sino
a la oración, a intensificar nuestra
unión con el Señor, a intensificar
también nuestro afán de almas, a
desagraviar, a rezar... Y siempre, con
alegría, sin perder la esperanza,
sabiendo que tendremos siempre la
gran arma de la oración. La gran
arma del trabajo convertido en
oración. La gran arma del Deus
nobiscum, porque Dios está con
nosotros siempre» [15].

En la vida de san Josemaría
encontramos un ejemplo. Quienes
convivieron con él recuerdan que,
cuando veía las noticias o le llegaban
informaciones de algún desastre
natural, se conmovía y pedía a Dios
por las personas afectadas. También



era capaz de alegrarse y vibrar con el
progreso humano y los avances
técnicos de su tiempo. Pues no solo
hacemos nuestras las desgracias, sino
también todas las cosas buenas que
hay en el mundo.

* * *

La oración de los primeros discípulos
es un modelo a la hora de afrontar
los reveses o la incomprensión.
«También nosotros –nos alentaba
Benedicto XVI– debemos saber llevar
los acontecimientos de nuestra vida
diaria a nuestra oración, para buscar
su significado profundo. Y como la
primera comunidad cristiana,
también nosotros, dejándonos
iluminar por la palabra de Dios, a
través de la meditación de la Sagrada
Escritura, podemos aprender a ver
que Dios está presente en nuestra
vida, presente también y
precisamente en los momentos
difíciles, y que todo –incluso las cosas



incomprensibles– forma parte de un
designio superior de amor en el que
la victoria final sobre el mal, sobre el
pecado y sobre la muerte es
verdaderamente la del bien, de la
gracia, de la vida, de Dios» [16].

Frente a quienes quieren ahogar el
anuncio de Cristo o de cara a
nuestras propias limitaciones, la
respuesta es la confianza en Dios,
que nos llena de esperanza y nos
hace mirar al mundo con profundo
optimismo, sabiendo que él está
siempre a nuestro lado: «Yo mismo
establecí a mi Rey en Sion, mi santa
Montaña» (Sal 2,6). Por eso esta
plegaria termina con una llamada a
la bienaventuranza, a la felicidad:
«Bienaventurados serán los que
hayan puesto en él su confianza»,
que tiene un eco en este punto de 
Camino: «Confía siempre en tu Dios.
–Él no pierde batallas» [17].



[1]. Benedicto XVI, Audiencia, 18-
IV-2012.

[2]. Ibid.

[3]. Cfr. Es Cristo que pasa, edición
crítico-histórica preparada por
Antonio Aranda, Rialp, 2013, n. 64b,
p. 411.

[4]. Cfr. Apuntes íntimos, 16-X-1931, n.
334.

[5]. De nuestro Padre, Instrucción,
V-1935/14-IX-1950, n. 22, nota 28.

[6]. De nuestro Padre, Meditación, 15-
IV-1954.

[7]. De nuestro Padre, Meditación, 28-
IV-1963 (citado en F. Ocáriz, 
Naturaleza, gracia y gloria, p. 180).

[8]. J. L. González Gullón, DYA. La
academia y residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp, 2016,
nota al pie n. 409.



[9]. De nuestro Padre, Carta, 24 de
marzo de 1939.

[10]. Del Padre, Meditación, 14-II-2023.

[11]. Amigos de Dios, n. 77.

[12]. Francisco, Audiencia, 21-X-2020.

[13]. Ibid.

[14]. Es Cristo que pasa, n. 167.

[15]. Del Padre, Meditación, 14-II-2023.

[16]. Benedicto XVI, Audiencia, 18-
IV-2012.

[17]. Camino, n. 733.

María Candela

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/abrazar-el-

https://opusdei.org/es-es/article/abrazar-el-mundo-con-oracion-salmo-dos-filiacion-divina/
https://opusdei.org/es-es/article/abrazar-el-mundo-con-oracion-salmo-dos-filiacion-divina/


mundo-con-oracion-salmo-dos-filiacion-
divina/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/abrazar-el-mundo-con-oracion-salmo-dos-filiacion-divina/
https://opusdei.org/es-es/article/abrazar-el-mundo-con-oracion-salmo-dos-filiacion-divina/

	Abrazar el mundo con la oración: el salmo 2
	El fundamento de todo
	Sin lugar al desaliento
	El mundo por heredad


