
opusdei.org

A MODO DE
EPÍLOGO: HACIA
UNA TEOLOGÍA DEL
TRABAJO

“La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teólogo José Luis Illanes.
Décima Edición revisada y
actualizada.

08/12/2011

En las páginas anteriores hemos
expuesto algunos de los rasgos
centrales de la espiritualidad del



Opus Dei. Dando por concluida esa
tarea, parece oportuno, antes de
cerrar estas paginas, añadir algunas
consideraciones a modo de resumen,
mejor dicho, como reza el título del
presente capítulo, de epílogo. La
diversidad de los temas de los que
nos ha llevado a tratar el ideal de la
santificación del trabajo tal y como lo
propone el Beato Josemaría Escrivá
hace, en efecto, difícil e, incluso,
improcedente toda pretensión de
ofrecer una síntesis. Sí cabe, en
cambio, esbozar algunas reflexiones
finales relacionadas con el trabajo y
la espiritualidad.

Para caracterizar, aunque sea solo en
líneas generales, el mensaje del
Fundador del Opus Dei respecto al
trabajo, nos parece que cabe
subrayar tres puntos:

a) En primer lugar, y ante todo, que
el Beato Josemaría habla no solo de
trabajo, sino de trabajo ejercido en el



mundo y por personas que son del
mundo. En otras palabras, de trabajo
profesional, de esa profesión u oficio,
bien conocido por cuantos le rodean,
que define la posición del hombre en
la sociedad y marca su vida entera.

b) En segundo lugar, que sitúa ese
mensaje sobre e trabajo profesional
en un contexto plena y
decididamente teologal. Considera,
en efecto, el trabajo no como simple
medio ascético, ni como mero ámbito
en el que se vive, sino como realidad,
santificable y santificadora, en torno
a la que gira la busca de la santidad y
se desarrolla el apostolado.

c) En tercer lugar, que afirma no una
yuxtaposición de planos, cercanos
entre sí e incluso confluyentes en
algún momento, pero a fin de
cuentas extraños el uno al otro, sino
una auténtica y verdadera
compenetración. Vida de trabajo,
vida de santidad y apostolado se



integran dando lugar a una auténtica
y profunda unidad de vida: es a
través del trabajo mismo, de la tarea
humana que cada cristiano
desempeña, como debe producirse el
personal encuentro con Dios y el
desplegarse el empeño apostólico.

Se ha hablado con frecuencia, y con
razón, de la aportación del Beato
Josemaría a la historia de la vivencia
espiritual cristiana, así como de la
novedad que su mensaje representó -
y, en muchos aspectos, representa
todavía- en esa historia. Una y otra
apreciación hacen referencia, en
gran parte, aunque no
exclusivamente, a la realidad a la
que han estado dedicadas las paginas
que preceden, y a cuanto de ellas
deriva. Lo que el Fundador del Opus
Dei puso de manifiesto y lo que
transmitió no fueron unas nuevas
prácticas ascéticas, ni unos nuevos
métodos apostólicos, sino el
enriquecimiento que resulta de



proyectar con especial decisión y
hondura la luz del Evangelio sobre la
realidad del trabajo profesional y, en
consecuencia, sobre el conjunto de la
vida ordinaria en medio del mundo.
Tal es el carisma -don de Dios- que da
consistencia especulativa y práctica
al Opus Dei, y al mensaje que desde
1928 difundió su Fundador.

El espíritu que encarna el Opus Dei y
que anima su actividad no es,
ciertamente, la única espiritualidad
secular posible -en el terreno de la
vida sobrenatural no caben
monopolios-, pero también es cierto
que el Opus Dei representa algo más
que una espiritualidad entre muchas.
Y que, desde una perspectiva
histórica, le ha correspondido un
papel determinante en el proceso de
profundización en algunas verdades
evangélicas fundamentales; en
especial, en la llamada universal a la
santidad y, con ella, en la afirmación
de la misión específica del laicado y



en la comprensión de la posición
eclesiológica y espiritual de los
cristianos que viven y son del
mundo, santificándolo,
santificándose en él, santificando con
él.

Continuando estas reflexiones -
mejor, prolongándolas-, tal vez
resulte oportuno retomar una
consideración que ya enunciábamos
en páginas anteriores: la existencia
de un nexo intrínseco entre la
afirmación de la llamada universal a
la santidad y el reconocimiento del
valor cristiano del mundo y de las
realidades y ocupaciones seculares.
Solo reconociendo lo que el trabajo
profesional y la entera vida ordinaria
pueden aportar al existir cristiano, es
posible formular con todas sus
consecuencias, y con plena
incidencia práctica, la llamada
universal a la santidad, pues solo
entonces resulta hacedero ofrecer
una visión completa o, al menos,



coherente de la fisonomía espiritual
del cristiano corriente. Así como, a la
inversa, solo contemplando la
realidad del trabajo y de la vida
ordinaria desde las perspectivas
antropológicas y teologales que
aporta el Evangelio es dado entender
esas realidades humanas en toda su
riqueza, ya que solo entonces se
percibe la infinitud a la que están
abiertas.

Lo que acabamos de decir tiene
obvias y profundas consecuencias
respecto a la teología espiritual,
como pone de manifiesto todo lo
dicho en páginas anteriores.

Pero no solo en ese campo. Nuestra
reflexión -sea en general, sea la que
aspirábamos a esbozar en este
epílogo- quedaría, por eso, corta si no
apuntáramos algunas
consideraciones que no solo aludan -
esto ya lo hemos hecho en capítulos
anteriores-, sino que den



formalmente entrada, aunque sea
solo incoadamente, a las perspectivas
teológico-dogmáticas.

Los autores que, a finales de la
década de 1940 y principios de la de
1950. contribuyeron a difundir la
expresión “teología del trabajo“
tenían conciencia de estar tratando
un tema en gran parte nuevo.
Afirmaciones como „estamos lejos de
tener hoy una teología del trabajo“ u
otras parecidas son frecuentes en sus
escritos. Desde entonces se han dado
pasos adelante y se han publicado
diversos ensayos y monografías,
algunas penetrantes, pero distamos
todavía mucho de haber agotado el
tema, puesto que una teología del
trabajo supone analizar y valorar esa
realidad humana desde las
coordenadas de la fe a fin de
determinar el lugar que le
corresponde en el existir humano y
en el devenir del cosmos,
interpretados ambos de acuerdo con



lo que al respecto dice la revelación
cristiana. Lo que a su vez presupone
y, en consecuencia, suscita una
reflexión antropológica en orden a
determinar la naturaleza del trabajar
y la del dinamismo que el trabajar
implica. Todo ello sin olvidar que el
trabajo, como toda realidad histórica,
evoluciona suscitando nuevas
cuestiones y provocando, en más de
un caso, la aparición de nuevos
horizontes intelectuales.

Ya hemos tenido ocasión de hacer
referencia, en el capítulo II, al
desarrollo de la reflexión sobre el
trabajo, pero solo desde el prisma de
la espiritualidad. Una reflexión más
amplia que la realizada en esas
páginas haría necesario acudir, en
primer lugar, a los pensadores
griegos, y particularmente a
Aristóteles, en quienes encontramos
intuiciones y análisis decisivos -la
distinción entre praxis y poiesis ,
entre actividad inmanente y



actividad transitiva- desde una
perspectiva antropológica. Así como,
inmediatamente después, a los
escritores cristianos de las épocas
patrística y medieval, que recogieron
y prolongaron esas ideas, a la vez
que las modificaron, repensándolas a
la luz de cuanto desvela el Evangelio
respecto al ser y al destino del
hombre y, por tanto, respecto al valor
de toda persona humana (1).

Fue, sin embargo -como también ya
apuntamos-, a partir de la edad
moderna, y sobre todo a partir del
siglo XVII, cuando la reflexión sobre
el trabajo recibió especial impulso,
incorporando a las perspectivas
antropológicas las histórico-sociales.
Como factor que contribuyó a
estimular ese proceso de reflexión
suele mencionarse la transformación
experimentada por el mundo del
trabajo, a raíz del desarrollo de la
ciencia físico-matemática y, con ella,
de la técnica, con la consiguiente



superación de toda tendencia a
idealizar las figuras del campesino y
del artesano, y la paralela percepción
de las posibilidades que trae consigo
el tránsito desde la herramienta a la
máquina y, posteriormente, el de la
sociedad industrial al de la sociedad
de la información. La técnica, con
cuanto implica de capacidad para
dominar y orientar las fuerzas ínsitas
en el cosmos, hace que el hombre
pueda sentirse no solo habitante del
mundo, sino responsable del mundo,
con cuanto eso connota de
exaltación, y también de conciencia
de riesgo. Todo ello ha sido y sigue
siendo un incentivo para releer el
mensaje cristiano en conexión con
esa nueva conciencia.

Ante afirmaciones como las que
acabamos de consignar, aun
reconociendo su validez tanto
especulativa como histórica, cabe
preguntarse si el orden histórico-
causal es exactamente el que esas



afirmaciones dan a entender o
resultaría más exacto reconocer la
existencia, al menos en algunos
aspectos, de un movimiento de signo
distinto e incluso inverso. En otras
palabras: ¿fue el auge de la técnica lo
que motivó el cambio de actitud ante
el trabajo o más bien fue la aparición
de una nueva valoracion espiritual
del trabajo lo que hizo posible y
provocó el desarrollo de la técnica?
Sea de ello lo que fuere desde el
punto de vista estrictamente
historiográfico, para el desarrollo de
una reflexión de carácter teológico
importa más bien poner de
manifiesto las íntimas relaciones
entre espiritualidad del trabajo y
teología del trabajo y, concretamente,
el influjo positivo que la primera
puede y debe tener en la segunda.

Es aquí donde resultan de especial
aplicación algunas de las
consideraciones expuestas en la
primera parte del presente ensayo,



ya que un cierto espiritualismo y una
cierta mística -un espiritualismo y
una mística mal entendidos- pueden
ser una excusa o refugio que dificulte
la reflexión teológica acerca de lo
que el trabajar humano es y supone.
Ese peligro de deformación no es
simplemente teórico, sino real, pues -
como ya quedó apuntado- tuvo
amplia repercusión durante un largo
período; más aún, en algunos
aspectos, no está del todo superado.
No es por eso inútil denunciarlo.
Pero señalando, a la vez, que las
raíces de esa deformación provienen
no de la espiritualidad en cuanto tal,
sino de una espiritualidad
incompleta o, como decíamos hace
un momento, mal entendida. Si eso
no se advirtiera, el pensamiento
estaría, en efecto, amenazado por
una deformación aún mayor que la
anterior: pasar de un planteamiento
cristiano del trabajo a una visión
naturalista del mundo y de la
historia, de una afirmación de la



secularidad a una posición
secularista (2).

Si repasamos los textos del Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer que
hemos ido citando a lo largo de todo
este ensayo -o volvemos a ellos con la
memoria- podremos advertir que
hay, entre los más antiguos y los más
recientes, algunas diferencias de
acento, reflejo de los cambios que se
estaban produciendo en el entorno
que le rodeaba. Durante la primera
parte de su vida, el Fundador del
Opus Dei se encontró situado ante un
ambiente en el que se identificaba
santidad con apartamiento del
mundo y apostolado con tareas
eclesiásticas. Tuvo, por tanto, que
proclamar y defender, y por cierto
con fortaleza, el valor cristiano de las
realidades humanas. De ahí que
repitiera una y otra vez, incluso
machaconamente, que las
ocupaciones seculares, las tareas
terrenas, el mundo, en una palabra,



no constituyen un universo profano
que distrae la mente, dificulta el
acceso a Dios y obstaculiza el
desarrollo de la vida espiritual, sino
lugar apto para el encuentro con
Cristo y para testimoniar con las
obras el haberlo encontrado. Sus
palabras, en aquellas ya lejanas
décadas de 1930 y 1940, sonaron a
algunos como herejia, y conocio
dificultades e incomprensiones, pero
se mantuvo firme, consciente de que
cuanto predicaba no era fruto de
especulaciones aventuradas, sino
traducción en vida y doctrina de la
expresa voluntad de Dios que
conoció el 2 de octubre de 1928 y
cuya luz le hizo penetrar con
particular hondura en el Evangelio.

Durante sus últimos años, el
Fundador del Opus Dei presenció -
como todos los que vivimos ese
período- el surgir de planteamientos
en los que se proclamaba el valor del
mundo y de la vida secular, pero



desde una perspectiva no teologal y,
por tanto, dando origen a actitudes
en las que lo cristiano no se
manifestaba con claridad e incluso
corría el riesgo de desaparecer o
difuminarse. De ahí que reaccionara,
en ocasiones con tono no solo
decidido sino fuerte -como se refleja
en alguno de los textos que hemos
citado-, y que iniciara una nueva
tarea intelectual y espiritual. Mejor
dicho, que prosiguiera la antigua,
aunque en un nuevo contexto.
Porque -y este es el punto que nos
interesaba subrayar-, si reconocemos
la verdad de la fe cristiana, y, por
tanto, la realidad de un Dios que crea
y ama, una conclusión se impone: o
afirmamos desde ese Dios el valor de
lo secular o no lo afirmamos
debidamente.

En otras palabras, una vivencia
hondamente cristiana y teologal del
trabajo no es obstáculo para una
teología del trabajo, sino, al



contrario, luz que la impulsa y, en su
caso, la hace nacer, contribuyendo a
garantizar su acierto o rectitud.
Impulso, porque una espiritualidad
que se despliegue en referencia al
trabajo, con todas sus implicaciones
antropológicas y sociales, pide y
reclama una visión teológica honda,
que no se contente con alegar alguna
que otra cita evangélica hecha más o
menos a propósito, sino que se
esfuerce por ir hasta el núcleo mismo
de los problemas, poniendo de
relieve lo que es el obrar humano de
cara a la edificación de un universo
regido por el designio salvador de
Dios. Garantía, a la vez, porque una
vida cristiana auténtica, un buscar a
Dios, y buscarlo a través del trabajo
mismo, mantiene anclado el corazón
en ese nucleo teologal del que debe
partir la inteligencia y constituye, en
consecuencia, un antídoto frente a
todo naturalismo y, más importante y
positivamente, una luz que orienta la
reflexión (3).



Ni qué decir tiene, de otra parte, que
la vivencia espiritual, suscitando e
iluminando el trabajo teológico, y
paralelamente el filosófico, no los
sustituye. Abre perspectivas y
descubre horizontes, que luego la
inteligencia humana y, en
consecuencia, la teología y la filosofía
deberán explorar. Apuntemos, pues,
solo a modo de ejemplo y con
lenguaje sintético, cuatro líneas de
reflexión que, a nuestro juicio,
contribuyen a encuadrar toda
posible teología del trabajo (4).

1) Trabajo y construcción del cosmos

El hombre existe en el mundo, forma
parte de un universo con el que está
íntimamente unido y con cuyo
destino es solidario, aunque lo
trascienda. La narración del Génesis ,
que revela la razón de ser última de
ese universo y pone de manifiesto el
lugar central que en él ocupa el
hombre, es, sin duda, el punto de



partida adecuado para la
consideración e interpretación del
trabajo (5). La visión del cosmos que
ofrece Tomás de Aquino constituye
un buen apoyo en orden a una
profundización en esa realidad: lo
que da su unidad a lo creado es
precisamente -afirma el Aquinate- la
interconexión de los seres en cuanto
causas, es decir, en cuanto dotados
de capacidad de acción: la unidad del
cosmos es una unidad de actividad
(6). La evolución moderna del
trabajo, con su tránsito de la
artesanía a la técnica, contribuye -
como ya señalamos- a poner este
aspecto de relieve, no solo desde una
perspectiva empírica y sociológica,
sino también antropológica y
existencial.

Pero si las reflexiones apuntadas
ayudan a situar al hombre en el
cosmos y contribuyen a superar
planteamientos de signo
individualista, por sí solas son



insuficientes en orden a una
compresión teológicamente acabada
del trabajar. Podrían ser, tal vez,
consideradas suficientes en una
concepción inmanentista, que
coloque en la socialización -o en su
reiteración cíclica- el sentido de la
historia; no lo son para quien, como
cristiano, sabe que hay un fin
absoluto de los tiempos, y que ese fin
será el resultado de la intervención
libre de Dios en la historia (7). Por lo
demás, el mismo análisis de la
evolución de la sociedad moderna
evidencia que la organización del
trabajo, con algunos de los
fenómenos que de hecho la
acompañan -automatismo,
concentración de poder, riesgo de
burocratización, etc.-, no garantiza
una plena humanización y puede ser
incluso una ocasión de alienación de
la persona. La reflexión sobre el
trabajo obliga, en suma, a plantear
netamente la pregunta acerca del fin
o meta del existir humano, y ello no



como cuestión sectorial, sino como
piedra de toque y criterio inspirador.

2) Trabajo y escatología

El ansia de absoluto que caracteriza
a la persona hace que solo en Dios
encuentre el hombre la plena
satisfacción de sus aspiraciones. El
irrumpir de la acción divina en la
historia revela al hombre la
radicalidad y plenitud de su destino
y, a la vez e inseparablemente, la
provisionalidad de todas sus
realizaciones intrahistóricas, y, por
tanto, la necesidad de confiarse al
gratuito y liberal amor de Dios. La
meta del existir, tanto del individual
como del colectivo, no tiene lugar en
el tiempo sino en la eternidad, en el
más allá de la historia. El presente no
resulta así desvalorizado, sino al
contrario potenciado en cuanto
momento en el que lo eterno se hace
presente y a través del cual la
consumación final se anticipa y



prepara: la sucesión de los tiempos
no se precipita en la nada, ni en un
futuro siempre móvil que se afirma
negando el pasado, sino que se abre
a una situación de plenitud, en la que
la totalidad del acontecer, con cuanto
contiene de positividad, se conserva.

Las afirmaciones que acabamos de
hacer, al relacionar lo temporal con
lo eterno, y por tanto con Dios,
fundamentan y reclaman una
vivencia teologal de la existencia, de
la que a continuación nos
ocuparemos. Antes de dar ese paso,
conviene, sin embargo, formular una
pregunta que nos permitirá
completar lo dicho y, en
consecuencia, situar más
acabadamente el trabajo en el
contexto del devenir humano: si la
existencia terrena se encamina hacia
un fin que la trasciende, ¿qué
permanece, una vez llegado el fin de
los tiempos, del resultado del
esfuerzo humano?



Una respuesta que ha aflorado
repetidas veces a lo largo de la
historia es la que cabe calificar como
dualista, entendiendo por dualismo
el planteamiento según el cual entre
la construcción del mundo y el
advenimiento de la plenitud no
habría conexión o continuidad
alguna: el advenimiento pleno del
Reino de Dios, la consumación
escatológica, acontecería al margen
de la precedente historia humana,
como fruto de la libre y omnímoda
potencia de Dios. Esa respuesta
quiere encontrar su justificación
intelectual en el deseo de salvar la
trascendencia de Dios y de sus dones.
No es ese, sin embargo, el único
camino para afirmar la soberanía de
Dios. Más aún, no es el camino
adecuado. En efecto, reconociendo
que el Reino de los cielos es
esencialmente don, y don al que se
llega a través de la muerte y, por
tanto, de la transformación, se debe
afirmar que, al fin de los tiempos, lo



transformado será no un mundo
cualquiera, sino este mundo, es decir,
el mundo que ha conocido la
aventura y el esfuerzo humanos. Los
nuevos cielos y la nueva tierra en los
que, de acuerdo con el lenguaje
bíblico, se manifestará la plenitud
escatológica están siendo
preparados, aunque oscura e
imperfectamente, por la historia y el
trabajo humano. Por eso como
afirma la Constitución Gaudium et
spes -precisamente después de
precisar que „hay que distinguir
cuidadosamente progreso temporal y
crecimiento del Reino de Cristo“-,
„todos los frutos excelentes de la
naturaleza y de nuestro esfuerzo,
después de haberlos propagado por
la tierra en el Espíritu del Señor y de
acuerdo con su mandato, volveremos
a encontrarlos limpios de toda
mancha, iluminados y transfigurados
cuando Cristo entregue al Padre el
reino eterno y universal” (8).



3) Trabajo y vivencia teologal del
existir

Las verdades, centrales en la fe
cristiana, a las que acabamos de
hacer referencia, han de iluminar
una teología del trabajo que será eso,
teología, en la medida en que
muestre la referencia a Dios que el
trabajo implica. Y por trabajo
entendemos ahora, ante todo, el acto
de trabajar. De ahí la radical
insuficiencia de una reflexión sobre
el trabajo que no haga referencia a
las dimensiones teologales, que no dé
entrada a la oración y a la vida
contemplativa. Y ello no de modo
forzado, yuxtaponiendo la oración al
trabajo, sino integrando una y otra
realidad en una vision unitaria de la
vida humana, lo que reclama
plantear en toda su hondura la
cuestión, ya varias veces aludida, de
las relaciones entre creación y
redención y, más radicalmente aún,
entre naturaleza y destino.



Sin intentar hacerlo ahora -baste con
haberlo apuntado-, digamos solo que
el hombre no tiende hacia Dios al
modo como lo haría una mónada en
el vacío, sino como lo que realmente
es: un ser en el cosmos. La situación
terrena, con todo lo que la configura,
ha de integrarse en el proceso del
caminar hacia Dios. De ahí que el
Concilio Vaticano II, en el parágrafo
destinado a hablar de la llamada
universal a la santidad, pueda hacer
referencia a las diversas situaciones
humanas, entre ellas el trabajo, para
concluir: „los fieles cristianos, 
precisamente por medio de todo eso ,
se podrán santificar de día en día,
con tal de recibirlo todo con fe de la
mano del Padre Celestial“ (9).

La vivencia teologal del existir, el
diálogo con Dios no abstrae de las
situaciones concretas, existenciales, a
través de las cuales se despliega la
vida del hombre, sino que lleva a
reconocerlas como momentos para la



realización de la misión que el existir
humano comporta y, por tanto, como
ocasión de encuentro con Dios y de
plasmación en las obras de cuanto
ese encuentro implica. Puntos ambos
de los que ya nos hemos ocupado
ampliamente -constituyen el tema
central de los capítulos que
preceden-, y en los que por tanto no
es necesario insistir.

4) Trabajo y esfuerzo o empeño

El aspecto penitencial del trabajo ha
sido reiteradamente puesto de
relieve a lo largo de la historia, a
veces en demasía. Esa unilateralidad
debe ser corregida, pero sin caer en
el extremo contrario. El carácter
penitencial del trabajo deberá
siempre tenerse en cuenta, no solo
porque en la realidad de las cosas el
trabajo connota, de hecho, esfuerzo e
incluso, en ocasiones, sufrimiento y
dolor, sino también porque, desde
una perspectiva teológica, va en ello



la fidelidad a la fe cristiana misma.
La redención dice referencia a la
cruz, y el optimismo cristiano no es
la confianza ingenua de quien coloca
el destino en manos de un supuesto
proceso inmanente del universo, sino
la serenidad alegre de quien,
vivificado en Cristo y confiando en su
gracia, lucha contra las fuerzas del
pecado en espera de la victoria. Una
reflexión sobre el trabajo que olvide
estos aspectos no será íntegramente
cristiana.

Digamos, por ello, uniendo esta
consideración con las anteriores, que
el carácter penitencial acompaña al
trabajo pero no lo define en sí
mismo: es una dimensión que
contribuye a perfilar su papel en la
economía de la salvación, pero que lo
supone ya injertado en ella. De ahí
que no deba ser el punto de
arranque de una teología del trabajo,
sino una consideración que surge
una vez que esa reflexión ya ha sido



iniciada, análogamente a como la
idea de redención no encabeza la
exposición teologica, sino que viene
precedida por la de Creación
entendida en toda su integridad, es
decir, como creación por Dios de un
cosmos en el que sitúa al hombre a la
par que lo eleva y lo llama a la
comunión de vida con Él.

Las líneas de reflexión que acabamos
de glosar no solo no son exhaustivas -
cabría apuntar muchas otras-, sino
que están enunciadas de modo
esquemático y general: aspiran no a
esbozar un pensamiento, sino a
sugerir horizontes. Añadamos, con
esa misma intención, algunas citas
tomadas del Concilio Vaticano II:

- „Los creyentes tienen como cierto
que la actividad humana, es decir, el
esfuerzo con que los hombres de
todos los tiempos procuran mejorar
sus condiciones de vida, responde,
considerado en sí mismo, al plan



divino. Creado el hombre a imagen y
semejanza de Dios, ha recibido el
mandato de someter la tierra con
todo cuanto contiene, para asi regir
el mundo en justicia y santidad,
reconociendo a Dios como Creador
de todos los seres, ordenando a Él su
propia persona y todas las cosas, de
forma que el nombre de Dios sea
glorificado en toda la tierra“;

- „Los cristianos, lejos de pensar que
las conquistas logradas por el
hombre se oponen al poder de Dios y
que la criatura racional pretende
rivalizar con el Creador, están, por el
contrario, persuadidos de que las
victorias del hombre son signo de la
grandeza de Dios y consecuencia de
su inefable designio“;

- „Ignoramos no solo el tiempo en
que la tierra y la humanidad llegarán
a su consumación, sino también la
forma en que se transformará el
universo. Pasa ciertamente la figura



de este mundo, deformada por el
pecado. Pero sabemos por la
Revelación que Dios prepara una
nueva morada y una nueva tierra
donde habita la justicia, cuya
bienaventuranza saciará todos los
anhelos de paz que ascienden al
corazón de los hombres“ (10).

En estos párrafos de la Gaudium et
spes -a los que podrían añadirse
otros tomados sea de documentos del
propio Concilio sea de documentos
posteriores- se contienen, resumidos,
parte de los elementos estructurales
de una teología del trabajo. Tomar
plena conciencia de ellos y
desarrollarlos es una de las tareas
que la teología está llamada no solo a
emprender, sino, como antes
comentábamos, a reemprender
según las diversas coyunturas
históricas y culturales. Siempre sin
olvidar -repitámoslo a fin de volver a
situarnos en continuidad con las
cuestiones que hemos tratado a lo



largo de estas páginas- la centralidad
del momento teologal, ya que una
auténtica comprensión teológica del
trabajo es existencialmente posible
solo si el imprescindible esfuerzo de
penetración analítica e intelectual
está acompañado del reconocimiento
de la vocación divina del hombre y,
en ese contexto, del valor que el
trabajo tiene en la dinámica concreta
de la vida espiritual.

Notas

1 La literatura y la bibliografía sobre
el trabajo es amplísima, lo que nos
exime de todo intento de aportación
de datos, sea respecto a los períodos
y autores recién aludidos, sea
respecto a los posteriores. Para una
primera orientación bibliográfica
remitamos a los datos ya incluidos en
el capítulo II, así como a los ofrecidos
en el capítulo „ Introducción a la
teología del trabajo



” en nuestra obra Ante Dios y en el
mundo. Apuntes para una teología del
trabajo , Pamplona 1997, pp. 15 ss.

2 La distinción entre secularidad y
secularismo es bien conocida, por lo
que -aunque no esté exenta de
discusiones- no necesita ahora
especial elucidación. Para un mejor
conocimiento de nuestra personal
posición a ese respecto nos
permitimos remitir a cuanto ya
hemos dicho en Hablar de Dios ,
Madrid 1969, Cristianisrno, Historia,
Mundo , Pamplona 1973, e Historia y
sentido. Estudios de Teología de la
historia , Madrid 1997.

3 Se puede recordar aquí, con Pablo
VI, que „no hay verdadero
humanismo si no tiende hacia el
Absoluto“ ( Populorum progressio , n.
42), lo que, como es obvio, se aplica
también a un humanismo del trabajo
al que esa misma encíclica había
aludido poco antes (nn. 27 y 28). Y,



con JUAN PABLO II, en texto ya en
parte citado en el capítulo I, que la
espiritualidad del trabajo juega un
papel decisivo, también en el plan
histórico social, ya que la percepción
de cuanto el Evangelio implica
respecto a la dignidad del hombre y
de su trabajo solo se alcanza desde
una adecuada asimilación de sus
contenidos“, lo que reclama a su vez
„el esfuerzo interior del espíritu
humano (...) con el fin de dar al
trabajo del hombre concreto (...) el
significado que tiene el trabajo ante
los ojos de Dios“ ( Laborem exercens ,
n. 24).

4 Nos basamos en lo que sigue,
aunque retocándolas y ampliándolas,
en consideraciones ya expuestas en
la voz Trabajo humano , en Gran
Enciclopedia Rialp , t. 22, Madrid
1975, pp. 657 ss. Señalemos, de otra
parte -aunque sea a modo de
anotación marginal y retomando una
consideración ya esbozada en Ante



Dios y en el mundo , cit., pp. 126ss,
que la reflexión teológica sobre el
trabajo ha conocido diversas
oscilaciones: tuvo un momento de
auge en las décadas de 1940 y 1950,
dando origen a una reflexión, muy
en conexión con la teología de la
historia, que llega hasta el Concilio
Vaticano II; después queda en gran
parte en olvido pues la atención del
mundo teológico es atraída por las
cuestiones relacionadas con la
secularización, con la teología
política y la teología de la liberación;
resurge en la primera parte de la
década de 1980 a raíz de la
publicación de la Laborem exercens ,
con un enfoque más antropológico
que histórico-social; luego decae de
nuevo, aunque no del todo, pues
continúa presente en conexión con la
reflexión sea sobre la ecología sea
sobre la evolución de la sociedad
industrial.



5 Nos referimos, claro está, a los
relatos bíblicos sobre la creación y,
en especial, al texto de Gn 2,15:
„Tomó el Señor al hombre y lo puso
en el jardín del Edén para que
trabajara“.

6 Cfr. Summa Theologiae , 1, q. 104, a.
2, ad 1.

7 Para una exposición sintética de las
visiones o planteamientos acerca de
la historia permítasenos remitir a
nuestra obra Historia y sentido.
Estudios de Teología de la historia ,
Madrid 1997.

8 CONC. VATICANO II, Const. 
Gaudium et spes , n. 39.

9 IDEM, Const. Lumen gentium , n. 41;
ver también la Ex. ap. Christifideles
laici , nn. 16 y 17, que presupone y
prolonga esa enseñanza.

IDEM, Constitución Gaudium et spes ,
nn. 34 y 39.



Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/a-modo-de-
epilogo-hacia-una-teologia-del-trabajo/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/a-modo-de-epilogo-hacia-una-teologia-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/a-modo-de-epilogo-hacia-una-teologia-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/a-modo-de-epilogo-hacia-una-teologia-del-trabajo/

	A MODO DE EPÍLOGO: HACIA UNA TEOLOGÍA DEL TRABAJO

