opusdei.org

A MODO DE
FEPILOGO: HACIA
UNA TEOLOGIA DEL
TRABAJO

“La santificacion del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad”. Libro escrito
por el teologo Joseé Luis Illanes.
Décima Edicion revisada y
actualizada.

08/12/2011

En las paginas anteriores hemos
expuesto algunos de los rasgos
centrales de la espiritualidad del



Opus Dei. Dando por concluida esa
tarea, parece oportuno, antes de
cerrar estas paginas, afiadir algunas
consideraciones a modo de resumen,
mejor dicho, como reza el titulo del
presente capitulo, de epilogo. La
diversidad de los temas de los que
nos ha llevado a tratar el ideal de la
santificacion del trabajo tal y como lo
propone el Beato Josemaria Escriva
hace, en efecto, dificil e, incluso,
improcedente toda pretension de
ofrecer una sintesis. Si cabe, en
cambio, esbozar algunas reflexiones
finales relacionadas con el trabajo y
la espiritualidad.

Para caracterizar, aunque sea solo en
lineas generales, el mensaje del
Fundador del Opus Dei respecto al
trabajo, nos parece que cabe
subrayar tres puntos:

a) En primer lugar, y ante todo, que
el Beato Josemaria habla no solo de
trabajo, sino de trabajo ejercido en el



mundo y por personas que son del
mundo. En otras palabras, de trabajo
profesional, de esa profesion u oficio,
bien conocido por cuantos le rodean,
que define la posicion del hombre en
la sociedad y marca su vida entera.

b) En segundo lugar, que situa ese
mensaje sobre e trabajo profesional
en un contexto plenay
decididamente teologal. Considera,
en efecto, el trabajo no como simple
medio ascético, ni como mero ambito
en el que se vive, sino como realidad,
santificable y santificadora, en torno
a la que gira la busca de la santidad y
se desarrolla el apostolado.

¢) En tercer lugar, que afirma no una
yuxtaposicion de planos, cercanos
entre si e incluso confluyentes en
algun momento, pero a fin de
cuentas extrafnos el uno al otro, sino
una auténtica y verdadera
compenetracion. Vida de trabajo,
vida de santidad y apostolado se



integran dando lugar a una auténtica
y profunda unidad de vida: es a
traveés del trabajo mismo, de la tarea
humana que cada cristiano
desempefia, como debe producirse el
personal encuentro con Dios y el
desplegarse el empefio apostolico.

Se ha hablado con frecuencia, y con
razon, de la aportacion del Beato
Josemaria a la historia de la vivencia
espiritual cristiana, asi como de la
novedad que su mensaje represento -
y, en muchos aspectos, representa
todavia- en esa historia. Una y otra
apreciacion hacen referencia, en
gran parte, aunque no
exclusivamente, a la realidad a la
que han estado dedicadas las paginas
que preceden, y a cuanto de ellas
deriva. Lo que el Fundador del Opus
Dei puso de manifiesto y lo que
transmitio no fueron unas nuevas
practicas ascéticas, ni unos nuevos
métodos apostolicos, sino el
enriquecimiento que resulta de



proyectar con especial decision y
hondura la luz del Evangelio sobre la
realidad del trabajo profesional y, en
consecuencia, sobre el conjunto de la
vida ordinaria en medio del mundo.
Tal es el carisma -don de Dios- que da
consistencia especulativa y practica
al Opus Dei, y al mensaje que desde
1928 difundio su Fundador.

El espiritu que encarna el Opus Deiy
que anima su actividad no es,
ciertamente, la unica espiritualidad
secular posible -en el terreno de la
vida sobrenatural no caben
monopolios-, pero también es cierto
que el Opus Dei representa algo mas
que una espiritualidad entre muchas.
Y que, desde una perspectiva
histdrica, le ha correspondido un
papel determinante en el proceso de
profundizacion en algunas verdades
evangélicas fundamentales; en
especial, en la llamada universal a la
santidad y, con ella, en la afirmacion
de la mision especifica del laicado y



en la comprension de la posicion
eclesioldgica y espiritual de los
cristianos que viven y son del
mundo, santificandolo,
santificandose en él, santificando con
él.

Continuando estas reflexiones -
mejor, prolongandolas-, tal vez
resulte oportuno retomar una
consideracion que ya enunciadbamos
en paginas anteriores: la existencia
de un nexo intrinseco entre la
afirmacion de la llamada universal a
la santidad y el reconocimiento del
valor cristiano del mundo y de las
realidades y ocupaciones seculares.
Solo reconociendo lo que el trabajo
profesional y la entera vida ordinaria
pueden aportar al existir cristiano, es
posible formular con todas sus
consecuencias, y con plena
incidencia practica, la llamada
universal a la santidad, pues solo
entonces resulta hacedero ofrecer
una vision completa o, al menos,



coherente de la fisonomia espiritual
del cristiano corriente. Asi como, a la
inversa, solo contemplando la
realidad del trabajo y de la vida
ordinaria desde las perspectivas
antropologicas y teologales que
aporta el Evangelio es dado entender
esas realidades humanas en toda su
riqueza, ya que solo entonces se
percibe la infinitud a la que estan
abiertas.

Lo que acabamos de decir tiene
obvias y profundas consecuencias
respecto a la teologia espiritual,
como pone de manifiesto todo lo
dicho en paginas anteriores.

Pero no solo en ese campo. Nuestra
reflexion -sea en general, sea la que
aspirdbamos a esbozar en este
epilogo- quedaria, por eso, corta si no
apuntaramos algunas
consideraciones que no solo aludan -
esto ya lo hemos hecho en capitulos
anteriores-, sino que den



formalmente entrada, aunque sea
solo incoadamente, a las perspectivas
teoldgico-dogmaticas.

Los autores que, a finales de la
década de 1940 y principios de la de
1950. contribuyeron a difundir la
expresion “teologia del trabajo*
tenian conciencia de estar tratando
un tema en gran parte nuevo.
Afirmaciones como ,estamos lejos de
tener hoy una teologia del trabajo“ u
otras parecidas son frecuentes en sus
escritos. Desde entonces se han dado
pasos adelante y se han publicado
diversos ensayos y monografias,
algunas penetrantes, pero distamos
todavia mucho de haber agotado el
tema, puesto que una teologia del
trabajo supone analizar y valorar esa
realidad humana desde las
coordenadas de la fe a fin de
determinar el lugar que le
corresponde en el existir humano y
en el devenir del cosmos,
interpretados ambos de acuerdo con



lo que al respecto dice la revelacion
cristiana. Lo que a su vez presupone
y, en consecuencia, suscita una
reflexion antropoldgica en orden a
determinar la naturaleza del trabajar
y la del dinamismo que el trabajar
implica. Todo ello sin olvidar que el
trabajo, como toda realidad histdrica,
evoluciona suscitando nuevas
cuestiones y provocando, en mas de
un caso, la aparicion de nuevos
horizontes intelectuales.

Ya hemos tenido ocasion de hacer
referencia, en el capitulo II, al
desarrollo de la reflexion sobre el
trabajo, pero solo desde el prisma de
la espiritualidad. Una reflexion mas
amplia que la realizada en esas
paginas haria necesario acudir, en
primer lugar, a los pensadores
griegos, y particularmente a
Aristoteles, en quienes encontramos
intuiciones y analisis decisivos -la
distincion entre praxis y poiesis,
entre actividad inmanente y



actividad transitiva- desde una
perspectiva antropoldogica. Asi como,
inmediatamente después, a los
escritores cristianos de las épocas
patristica y medieval, que recogieron
y prolongaron esas ideas, a la vez
que las modificaron, repensandolas a
la luz de cuanto desvela el Evangelio
respecto al ser y al destino del
hombre y, por tanto, respecto al valor
de toda persona humana (1).

Fue, sin embargo -como también ya
apuntamos-, a partir de la edad
moderna, y sobre todo a partir del
siglo XVII, cuando la reflexion sobre
el trabajo recibid especial impulso,
incorporando a las perspectivas
antropoldgicas las historico-sociales.
Como factor que contribuyo a
estimular ese proceso de reflexion
suele mencionarse la transformacion
experimentada por el mundo del
trabajo, a raiz del desarrollo de la
ciencia fisico-matematica y, con ella,
de la técnica, con la consiguiente



superacion de toda tendencia a
idealizar las figuras del campesino y
del artesano, y la paralela percepcion
de las posibilidades que trae consigo
el transito desde la herramienta a la
maquina y, posteriormente, el de la
sociedad industrial al de la sociedad
de la informacién. La técnica, con
cuanto implica de capacidad para
dominar y orientar las fuerzas insitas
en el cosmos, hace que el hombre
pueda sentirse no solo habitante del
mundo, sino responsable del mundo,
con cuanto eso connota de
exaltacion, y también de conciencia
de riesgo. Todo ello ha sido y sigue
siendo un incentivo para releer el
mensaje cristiano en conexion con
esa nueva conciencia.

Ante afirmaciones como las que
acabamos de consignar, aun
reconociendo su validez tanto
especulativa como historica, cabe
preguntarse si el orden historico-
causal es exactamente el que esas



afirmaciones dan a entender o
resultaria mas exacto reconocer la
existencia, al menos en algunos
aspectos, de un movimiento de signo
distinto e incluso inverso. En otras
palabras: ¢fue el auge de la técnica lo
que motivo el cambio de actitud ante
el trabajo o mads bien fue la aparicion
de una nueva valoracion espiritual
del trabajo lo que hizo posible y
provoco el desarrollo de la técnica?
Sea de ello lo que fuere desde el
punto de vista estrictamente
historiografico, para el desarrollo de
una reflexion de caracter teoldgico
importa mas bien poner de
manifiesto las intimas relaciones
entre espiritualidad del trabajo y
teologia del trabajo y, concretamente,
el influjo positivo que la primera
puede y debe tener en la segunda.

Es aqui donde resultan de especial
aplicacion algunas de las
consideraciones expuestas en la
primera parte del presente ensayo,



ya que un cierto espiritualismo y una
cierta mistica -un espiritualismo y
una mistica mal entendidos- pueden
ser una excusa o refugio que dificulte
la reflexion teoldgica acerca de lo
que el trabajar humano es y supone.
Ese peligro de deformacion no es
simplemente tedrico, sino real, pues -
como ya quedd6 apuntado- tuvo
amplia repercusion durante un largo
periodo; mas aun, en algunos
aspectos, no esta del todo superado.
No es por eso inutil denunciarlo.
Pero sefialando, a la vez, que las
raices de esa deformacion provienen
no de la espiritualidad en cuanto tal,
sino de una espiritualidad
incompleta o, como deciamos hace
un momento, mal entendida. Si eso
no se advirtiera, el pensamiento
estaria, en efecto, amenazado por
una deformacion aun mayor que la
anterior: pasar de un planteamiento
cristiano del trabajo a una vision
naturalista del mundo y de la
historia, de una afirmacion de la



secularidad a una posicion
secularista (2).

Sirepasamos los textos del Beato
Josemaria Escriva de Balaguer que
hemos ido citando a lo largo de todo
este ensayo -0 volvemos a ellos con la
memoria- podremos advertir que
hay, entre los mas antiguos y los mas
recientes, algunas diferencias de
acento, reflejo de los cambios que se
estaban produciendo en el entorno
que le rodeaba. Durante la primera
parte de su vida, el Fundador del
Opus Dei se encontro situado ante un
ambiente en el que se identificaba
santidad con apartamiento del
mundo y apostolado con tareas
eclesiasticas. Tuvo, por tanto, que
proclamar y defender, y por cierto
con fortaleza, el valor cristiano de las
realidades humanas. De ahi que
repitiera una y otra vez, incluso
machaconamente, que las
ocupaciones seculares, las tareas
terrenas, el mundo, en una palabra,



no constituyen un universo profano
que distrae la mente, dificulta el
acceso a Dios y obstaculiza el
desarrollo de la vida espiritual, sino
lugar apto para el encuentro con
Cristo y para testimoniar con las
obras el haberlo encontrado. Sus
palabras, en aquellas ya lejanas
décadas de 1930 y 1940, sonaron a
algunos como herejia, y conocio
dificultades e incomprensiones, pero
se mantuvo firme, consciente de que
cuanto predicaba no era fruto de
especulaciones aventuradas, sino
traduccion en vida y doctrina de la
expresa voluntad de Dios que
conocio el 2 de octubre de 1928 y
cuya luz le hizo penetrar con
particular hondura en el Evangelio.

Durante sus ultimos afos, el
Fundador del Opus Dei presencio -
como todos los que vivimos ese
periodo- el surgir de planteamientos
en los que se proclamaba el valor del
mundo y de la vida secular, pero



desde una perspectiva no teologal y,
por tanto, dando origen a actitudes
en las que lo cristiano no se
manifestaba con claridad e incluso
corria el riesgo de desaparecer o
difuminarse. De ahi que reaccionara,
en ocasiones con tono no solo
decidido sino fuerte -como se refleja
en alguno de los textos que hemos
citado-, y que iniciara una nueva
tarea intelectual y espiritual. Mejor
dicho, que prosiguiera la antigua,
aungue en un nuevo contexto.
Porque -y este es el punto que nos
interesaba subrayar-, si reconocemos
la verdad de la fe cristiana, y, por
tanto, la realidad de un Dios que crea
y ama, una conclusion se impone: o
afirmamos desde ese Dios el valor de
lo secular o no lo afirmamos
debidamente.

En otras palabras, una vivencia
hondamente cristiana y teologal del
trabajo no es obstaculo para una
teologia del trabajo, sino, al



contrario, luz que la impulsa y, en su
caso, la hace nacer, contribuyendo a
garantizar su acierto o rectitud.
Impulso, porque una espiritualidad
que se despliegue en referencia al
trabajo, con todas sus implicaciones
antropoldgicas y sociales, pide y
reclama una vision teoldgica honda,
que no se contente con alegar alguna
que otra cita evangélica hecha mas o
menos a proposito, sino que se
esfuerce por ir hasta el nucleo mismo
de los problemas, poniendo de
relieve lo que es el obrar humano de
cara a la edificacion de un universo
regido por el designio salvador de
Dios. Garantia, a la vez, porque una
vida cristiana auténtica, un buscar a
Dios, y buscarlo a traveés del trabajo
mismo, mantiene anclado el corazén
en ese nucleo teologal del que debe
partir la inteligencia y constituye, en
consecuencia, un antidoto frente a
todo naturalismo y, mas importante y
positivamente, una luz que orienta la
reflexion (3).



Ni qué decir tiene, de otra parte, que
la vivencia espiritual, suscitando e
iluminando el trabajo teoldgico, y
paralelamente el filosofico, no los
sustituye. Abre perspectivas y
descubre horizontes, que luego la
inteligencia humana y, en
consecuencia, la teologia y la filosofia
deberan explorar. Apuntemos, pues,
solo a modo de ejemplo y con
lenguaje sintético, cuatro lineas de
reflexion que, a nuestro juicio,
contribuyen a encuadrar toda
posible teologia del trabajo (4).

1) Trabajo y construccion del cosmos

El hombre existe en el mundo, forma
parte de un universo con el que esta
intimamente unido y con cuyo
destino es solidario, aunque lo
trascienda. La narracion del Génesis ,
que revela la razon de ser ultima de
ese universo y pone de manifiesto el
lugar central que en €l ocupa el
hombre, es, sin duda, el punto de



partida adecuado para la
consideracion e interpretacion del
trabajo (5). La vision del cosmos que
ofrece Tomas de Aquino constituye
un buen apoyo en orden a una
profundizacion en esa realidad: lo
que da su unidad a lo creado es
precisamente -afirma el Aquinate- la
interconexion de los seres en cuanto
causas, es decir, en cuanto dotados
de capacidad de accion: la unidad del
cosmos es una unidad de actividad
(6). La evolucion moderna del
trabajo, con su transito de la
artesania a la técnica, contribuye -
como ya sefialamos- a poner este
aspecto de relieve, no solo desde una
perspectiva empirica y sociolodgica,
sino también antropologica y
existencial.

Pero si las reflexiones apuntadas
ayudan a situar al hombre en el
cosmos y contribuyen a superar
planteamientos de signo
individualista, por si solas son



insuficientes en orden a una
compresion teologicamente acabada
del trabajar. Podrian ser, tal vez,
consideradas suficientes en una
concepcion inmanentista, que
coloque en la socializacion -o en su
reiteracion ciclica- el sentido de la
historia; no lo son para quien, como
cristiano, sabe que hay un fin
absoluto de los tiempos, y que ese fin
sera el resultado de la intervencion
libre de Dios en la historia (7). Por lo
demas, el mismo analisis de la
evolucion de la sociedad moderna
evidencia que la organizacion del
trabajo, con algunos de los
fendmenos que de hecho la
acompafan -automatismo,
concentracion de poder, riesgo de
burocratizacion, etc.-, no garantiza
una plena humanizacion y puede ser
incluso una ocasion de alienacion de
la persona. La reflexion sobre el
trabajo obliga, en suma, a plantear
netamente la pregunta acerca del fin
0 meta del existir humano, y ello no



como cuestion sectorial, sino como
piedra de toque y criterio inspirador.

2) Trabajo y escatologia

El ansia de absoluto que caracteriza
a la persona hace que solo en Dios
encuentre el hombre la plena
satisfaccion de sus aspiraciones. E1
irrumpir de la accion divina en la
historia revela al hombre la
radicalidad y plenitud de su destino
y, a la vez e inseparablemente, la
provisionalidad de todas sus
realizaciones intrahistoricas, y, por
tanto, la necesidad de confiarse al
gratuito y liberal amor de Dios. La
meta del existir, tanto del individual
como del colectivo, no tiene lugar en
el tiempo sino en la eternidad, en el
mas alla de la historia. El presente no
resulta asi desvalorizado, sino al
contrario potenciado en cuanto
momento en el que lo eterno se hace
presente y a través del cual la
consumacion final se anticipay



prepara: la sucesion de los tiempos
no se precipita en la nada, ni en un
futuro siempre mavil que se afirma
negando el pasado, sino que se abre
a una situacion de plenitud, en la que
la totalidad del acontecer, con cuanto
contiene de positividad, se conserva.

Las afirmaciones que acabamos de
hacer, al relacionar lo temporal con
lo eterno, y por tanto con Dios,
fundamentan y reclaman una
vivencia teologal de la existencia, de
la que a continuacion nos
ocuparemos. Antes de dar ese paso,
conviene, sin embargo, formular una
pregunta que nos permitira
completar lo dicho y, en
consecuencia, situar mas
acabadamente el trabajo en el
contexto del devenir humano: si la
existencia terrena se encamina hacia
un fin que la trasciende, ;qué
permanece, una vez llegado el fin de
los tiempos, del resultado del
esfuerzo humano?



Una respuesta que ha aflorado
repetidas veces a lo largo de la
historia es la que cabe calificar como
dualista, entendiendo por dualismo
el planteamiento segun el cual entre
la construccion del mundo y el
advenimiento de la plenitud no
habria conexion o continuidad
alguna: el advenimiento pleno del
Reino de Dios, la consumacion
escatologica, aconteceria al margen
de la precedente historia humana,
como fruto de la libre y omnimoda
potencia de Dios. Esa respuesta
quiere encontrar su justificacion
intelectual en el deseo de salvar la
trascendencia de Dios y de sus dones.
No es ese, sin embargo, el unico
camino para afirmar la soberania de
Dios. Mas aun, no es el camino
adecuado. En efecto, reconociendo
que el Reino de los cielos es
esencialmente don, y don al que se
llega a través de la muerte y, por
tanto, de la transformacion, se debe
afirmar que, al fin de los tiempos, lo



transformado sera no un mundo
cualquiera, sino este mundo, es decir,
el mundo que ha conocido la
aventura y el esfuerzo humanos. Los
nuevos cielos y la nueva tierra en los
que, de acuerdo con el lenguaje
biblico, se manifestara la plenitud
escatologica estan siendo
preparados, aunque oscura e
imperfectamente, por la historia y el
trabajo humano. Por eso como
afirma la Constitucion Gaudium et
spes -precisamente después de
precisar que ,,hay que distinguir
cuidadosamente progreso temporal y
crecimiento del Reino de Cristo“-,
»todos los frutos excelentes de la
naturaleza y de nuestro esfuerzo,
después de haberlos propagado por
la tierra en el Espiritu del Sefior y de
acuerdo con su mandato, volveremos
a encontrarlos limpios de toda
mancha, iluminados y transfigurados
cuando Cristo entregue al Padre el
reino eterno y universal” (8).



3) Trabajo y vivencia teologal del
existir

Las verdades, centrales en la fe
cristiana, a las que acabamos de
hacer referencia, han de iluminar
una teologia del trabajo que sera eso,
teologia, en la medida en que
muestre la referencia a Dios que el
trabajo implica. Y por trabajo
entendemos ahora, ante todo, el acto
de trabajar. De ahi la radical
insuficiencia de una reflexion sobre
el trabajo que no haga referencia a
las dimensiones teologales, que no dé
entrada a la oracion y a la vida
contemplativa. Y ello no de modo
forzado, yuxtaponiendo la oracion al
trabajo, sino integrando una y otra
realidad en una vision unitaria de la
vida humana, lo que reclama
plantear en toda su hondura la
cuestion, ya varias veces aludida, de
las relaciones entre creacion y
redencion y, mas radicalmente aun,
entre naturaleza y destino.



Sin intentar hacerlo ahora -baste con
haberlo apuntado-, digamos solo que
el hombre no tiende hacia Dios al
modo como lo haria una moénada en
el vacio, sino como lo que realmente
es: un ser en el cosmos. La situacion
terrena, con todo lo que la configura,
ha de integrarse en el proceso del
caminar hacia Dios. De ahi que el
Concilio Vaticano II, en el paragrafo
destinado a hablar de la llamada
universal a la santidad, pueda hacer
referencia a las diversas situaciones
humanas, entre ellas el trabajo, para
concluir: ,los fieles cristianos,
precisamente por medio de todo eso ,
se podran santificar de dia en dia,
con tal de recibirlo todo con fe de la
mano del Padre Celestial“ (9).

La vivencia teologal del existir, el
dialogo con Dios no abstrae de las
situaciones concretas, existenciales, a
través de las cuales se despliega la
vida del hombre, sino que lleva a
reconocerlas como momentos para la



realizacion de la mision que el existir
humano comporta y, por tanto, como
ocasion de encuentro con Dios y de
plasmacion en las obras de cuanto
ese encuentro implica. Puntos ambos
de los que ya nos hemos ocupado
ampliamente -constituyen el tema
central de los capitulos que
preceden-, y en los que por tanto no
es necesario insistir.

4) Trabajo y esfuerzo o empenio

El aspecto penitencial del trabajo ha
sido reiteradamente puesto de
relieve a lo largo de la historia, a
veces en demasia. Esa unilateralidad
debe ser corregida, pero sin caer en
el extremo contrario. El caracter
penitencial del trabajo debera
siempre tenerse en cuenta, no solo
porque en la realidad de las cosas el
trabajo connota, de hecho, esfuerzo e
incluso, en ocasiones, sufrimiento y
dolor, sino también porque, desde
una perspectiva teoldgica, va en ello



la fidelidad a la fe cristiana misma.
La redencion dice referencia a la
cruz, y el optimismo cristiano no es
la confianza ingenua de quien coloca
el destino en manos de un supuesto
proceso inmanente del universo, sino
la serenidad alegre de quien,
vivificado en Cristo y confiando en su
gracia, lucha contra las fuerzas del
pecado en espera de la victoria. Una
reflexion sobre el trabajo que olvide
estos aspectos no sera integramente
cristiana.

Digamos, por ello, uniendo esta
consideracion con las anteriores, que
el caracter penitencial acomparia al
trabajo pero no lo define en si
mismo: es una dimension que
contribuye a perfilar su papel en la
economia de la salvacion, pero que lo
supone ya injertado en ella. De ahi
que no deba ser el punto de
arranque de una teologia del trabajo,
sino una consideracion que surge
una vez que esa reflexion ya ha sido



iniciada, andlogamente a como la
idea de redencion no encabeza la
exposicion teologica, sino que viene
precedida por la de Creacion
entendida en toda su integridad, es
decir, como creacion por Dios de un
cosmos en el que situa al hombre a la
par que lo eleva y lo llama a la
comunién de vida con El.

Las lineas de reflexion que acabamos
de glosar no solo no son exhaustivas -
cabria apuntar muchas otras-, sino
que estan enunciadas de modo
esquematico y general: aspiran no a
esbozar un pensamiento, sino a
sugerir horizontes. Afiadamos, con
esa misma intencion, algunas citas
tomadas del Concilio Vaticano II:

- ,L0s creyentes tienen como cierto
que la actividad humana, es decir, el
esfuerzo con que los hombres de
todos los tiempos procuran mejorar
sus condiciones de vida, responde,
considerado en si mismo, al plan



divino. Creado el hombre a imagen y
semejanza de Dios, ha recibido el
mandato de someter la tierra con
todo cuanto contiene, para asi regir
el mundo en justicia y santidad,
reconociendo a Dios como Creador
de todos los seres, ordenando a Fl su
propia persona y todas las cosas, de
forma que el nombre de Dios sea
glorificado en toda la tierra®;

- ,L0s cristianos, lejos de pensar que
las conquistas logradas por el
hombre se oponen al poder de Dios y
que la criatura racional pretende
rivalizar con el Creador, estan, por el
contrario, persuadidos de que las
victorias del hombre son signo de la
grandeza de Dios y consecuencia de
su inefable designio;

- ,2Jgnoramos no solo el tiempo en
que la tierra y la humanidad llegaran
a su consumacion, sino también la
forma en que se transformara el
universo. Pasa ciertamente la figura



de este mundo, deformada por el
pecado. Pero sabemos por la
Revelacion que Dios prepara una
nueva morada y una nueva tierra
donde habita la justicia, cuya
bienaventuranza saciara todos los
anhelos de paz que ascienden al
corazon de los hombres“ (10).

En estos parrafos de la Gaudium et
spes -a los que podrian afiadirse
otros tomados sea de documentos del
propio Concilio sea de documentos
posteriores- se contienen, resumidos,
parte de los elementos estructurales
de una teologia del trabajo. Tomar
plena conciencia de ellos y
desarrollarlos es una de las tareas
que la teologia esta llamada no solo a
emprender, sino, como antes
comentabamos, a reemprender
segun las diversas coyunturas
historicas y culturales. Siempre sin
olvidar -repitdmoslo a fin de volver a
situarnos en continuidad con las
cuestiones que hemos tratado a lo



largo de estas paginas- la centralidad
del momento teologal, ya que una
auténtica comprension teologica del
trabajo es existencialmente posible
solo si el imprescindible esfuerzo de
penetracion analitica e intelectual
estd acompafnado del reconocimiento
de la vocacion divina del hombre vy,
en ese contexto, del valor que el
trabajo tiene en la dindmica concreta
de la vida espiritual.

Notas

1 La literatura y la bibliografia sobre
el trabajo es amplisima, lo que nos
exime de todo intento de aportaciéon
de datos, sea respecto a los periodos
y autores recién aludidos, sea
respecto a los posteriores. Para una
primera orientacion bibliografica
remitamos a los datos ya incluidos en
el capitulo II, asi como a los ofrecidos
en el capitulo ,, Introduccion a la
teologia del trabajo



” en nuestra obra Ante Dios y en el
mundo. Apuntes para una teologia del
trabajo , Pamplona 1997, pp. 15 ss.

2 La distincion entre secularidad y
secularismo es bien conocida, por lo
que -aunque no esté exenta de
discusiones- no necesita ahora
especial elucidacion. Para un mejor
conocimiento de nuestra personal
posicion a ese respecto nos
permitimos remitir a cuanto ya
hemos dicho en Hablar de Dios ,
Madrid 1969, Cristianisrno, Historia,
Mundo , Pamplona 1973, e Historia y
sentido. Estudios de Teologia de la
historia , Madrid 1997.

3 Se puede recordar aqui, con Pablo
VI, que ,no hay verdadero
humanismo si no tiende hacia el
Absoluto“ ( Populorum progressio , n.
42), lo que, como es obvio, se aplica
también a un humanismo del trabajo
al que esa misma enciclica habia
aludido poco antes (nn. 27y 28). Y,



con JUAN PABLO II, en texto ya en
parte citado en el capitulo I, que la
espiritualidad del trabajo juega un
papel decisivo, también en el plan
histdrico social, ya que la percepcion
de cuanto el Evangelio implica
respecto a la dignidad del hombre y
de su trabajo solo se alcanza desde
una adecuada asimilacidn de sus
contenidos®, lo que reclama a su vez
»el esfuerzo interior del espiritu
humano (...) con el fin de dar al
trabajo del hombre concreto (...) el
significado que tiene el trabajo ante
los ojos de Dios“ ( Laborem exercens ,
n. 24).

4 Nos basamos en lo que sigue,
aunque retocandolas y ampliandolas,
en consideraciones ya expuestas en
la voz Trabajo humano , en Gran
Enciclopedia Rialp , t. 22, Madrid
1975, pp. 657 ss. Sefialemos, de otra
parte -aunque sea a modo de
anotacion marginal y retomando una
consideracion ya esbozada en Ante



Dios y en el mundo , cit., pp. 126ss,
que la reflexion teoldgica sobre el
trabajo ha conocido diversas
oscilaciones: tuvo un momento de
auge en las décadas de 1940 y 1950,
dando origen a una reflexion, muy
en conexion con la teologia de la
historia, que llega hasta el Concilio
Vaticano II; después queda en gran
parte en olvido pues la atencion del
mundo teoldgico es atraida por las
cuestiones relacionadas con la
secularizacion, con la teologia
politica y la teologia de la liberacidn;
resurge en la primera parte de la
década de 1980 a raiz de la
publicacion de la Laborem exercens,
con un enfoque mas antropoldgico
que historico-social; luego decae de
nuevo, aunque no del todo, pues
continua presente en conexion con la
reflexion sea sobre la ecologia sea
sobre la evolucion de la sociedad
industrial.



5 Nos referimos, claro esta, a los
relatos biblicos sobre la creacion v,
en especial, al texto de Gn 2,15:
»Tomo el Sefior al hombre y lo puso
en el jardin del Edén para que
trabajara“.

6 Cfr. Summa Theologiae , 1, q. 104, a.
2,ad 1.

7 Para una exposicion sintética de las
visiones o planteamientos acerca de
la historia permitasenos remitir a
nuestra obra Historia y sentido.
Estudios de Teologia de la historia ,
Madrid 1997.

8 CONC. VATICANO II, Const.
Gaudium et spes , n. 39.

9 IDEM, Const. Lumen gentium , n. 41;
ver también la EX. ap. Christifideles
laici, nn. 16 y 17, que presupone y
prolonga esa ensefianza.

IDEM, Constitucion Gaudium et spes ,
nn. 34y 39.



Jose Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/a-modo-de-
epilogo-hacia-una-teologia-del-trabajo/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/a-modo-de-epilogo-hacia-una-teologia-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/a-modo-de-epilogo-hacia-una-teologia-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/a-modo-de-epilogo-hacia-una-teologia-del-trabajo/

	A MODO DE EPÍLOGO: HACIA UNA TEOLOGÍA DEL TRABAJO

