
opusdei.org

A los cardenales,
arzobispos, obispos y
prelados de la Curia
romana, con motivo
de las felicitaciones
navideñas (20 de
diciembre de 2010)

25/12/2010

Señores Cardenales,

Venerados hermanos en el
Episcopado y el Presbiterado,

Queridos hermanos y hermanas



Me alegra mucho estar con vosotros
en este tradicional encuentro,
queridos miembros del Colegio
Cardenalicio, Representantes de la
Curia Romana y del Governatorato.
Dirijo un cordial saludo a cada uno
de vosotros, y en primer lugar al
Cardenal Angelo Sodano, al que
agradezco las palabras de afecto y
comunión, así como la sentida
felicitación que me ha dirigido en
nombre de todos.Prope est jam
Dominus, venite, adoremus! Como
una sola familia contemplamos el
misterio del Emmanuel, el Dios con
nosotros, como ha dicho el Cardenal
Decano. También yo os felicito con
agrado y deseo dar las gracias a
todos, también a los Representantes
Pontificios diseminados por el
mundo, por la colaboración
competente y generosa que cada uno
presta al Vicario de Cristo y a la
Iglesia.



Excita, Domine, potentiam tuam, et
veni! La liturgia de la Iglesia ora
incesantemente en los días de 
Adviento con éstas o parecidas
palabras. Son invocaciones
formuladas probablemente en el
período del declive del Imperio
Romano. La disolución de los
ordenamientos que sustentaban en
derecho y de las actitudes morales de
fondo, que les daban fuerza,
provocaron la ruptura de los muros
que hasta ese momento habían
protegido la convivencia pacífica
entre los hombres. Un mundo estaba
llegando a su ocaso. Además,
frecuentes calamidades naturales
aumentaban esta experiencia de
inseguridad. No se veía ninguna
fuerza capaz de frenar dicho declive.
Se hacía cada vez más insistente la
invocación del poder de Dios: que
venga y proteja a los hombres de
todas estas amenazas.

https://www.vatican.va/liturgical_year/advent/2010/index_sp.html


Excita, Domine, potentiam tuam, et
veni! También hoy tenemos
numerosos motivos para unirnos a
esta oración de Adviento de la
Iglesia. El mundo, con todas sus
nuevas esperanzas, está, al mismo
tiempo, angustiado por la impresión
de que el consenso moral se está
disolviendo, un consenso sin el cual
no funcionan las estructuras
jurídicas y políticas; por
consiguiente, las fuerzas movilizadas
para defender dichas estructuras
parecen estar destinadas al fracaso.

Excita: la oración recuerda el grito
dirigido al Señor, que estaba
durmiendo en la barca de los
discípulos sacudida por la tempestad
y a punto de hundirse. Cuando su
palabra poderosa apaciguó la
tempestad, Él echó en cara a los
discípulos su poca fe (cf. Mt 8,26
par.). Quería decir: en vosotros
mismos, la fe se ha adormecido. Lo
mismo quiere decirnos también a



nosotros. Con mucha frecuencia,
también en nosotros la fe está
dormida. Pidámosle, pues, que nos
despierte del sueño de una fe que se
ha cansado y que devuelva a esa fe la
fuerza de mover montañas, es decir,
de dar el justo orden a las cosas del
mundo.

Excita, Domine, potentiam tuam, et
veni! Esta oración de Adviento me ha
venido una y otra vez a la mente y a
los labios en las grandes angustias
que durante este año nos han
afectado. Con mucha alegría
comenzamos el Año Sacerdotal y,
gracias a Dios, pudimos concluirlo
también con mucha gratitud, no
obstante su desarrollo fuera tan
distinto a como habíamos esperado.
En nosotros, sacerdotes, y en los
laicos, precisamente en los jóvenes,
se ha renovado la convicción del don
que representa el sacerdocio de la
Iglesia católica, que el Señor nos ha
confiado. Nos hemos dado cuenta

https://www.vatican.va/special/anno_sac/index_sp.html


nuevamente de lo bello que es el que
seres humanos tengan la facultad de
pronunciar en nombre de Dios y con
pleno poder la palabra del perdón, y
así puedan cambiar el mundo, la
vida; qué hermoso el que seres
humanos estén autorizados a
pronunciar las palabras de la
consagración, con las que el Señor
atrae a sí una parte del mundo,
transformándola en sustancia suya
en un determinado lugar; qué bello
poder estar, con la fuerza del Señor,
cerca de los hombres en sus gozos y
desventuras, en los momentos
importantes y en aquellos oscuros de
la vida; qué bello tener como
cometido en la propia existencia no
esto o aquello, sino sencillamente el
ser mismo del hombre, para
ayudarlo a que se abra a Dios y sea
vivido a partir de Dios. Por eso nos
hemos visto tan turbados cuando,
precisamente en este año hemos
venido a saber de abusos contra
menores, en unas dimensiones



inimaginables para nosotros,
cometidos por sacerdotes, que
convierten el Sacramento en su
contrario y, bajo el manto de lo
sagrado, hieren profundamente a la
persona humana en su infancia y le
provocan daños para toda la vida.

En este contexto, me ha venido a la
memoria una visión de santa
Hildegarda de Bingen, que describe
de manera impresionante lo que
hemos vivido en este año: «En el año
1170 después de Cristo estuve en
cama, enferma durante mucho
tiempo. Entonces, física y
mentalmente despierta, vi una mujer
de una tal belleza que la mente
humana no es capaz de comprender.
Su figura se erguía de la tierra hasta
el cielo. Su rostro brillaba con un
esplendor sublime. Sus ojos miraban
al cielo. Llevaba un vestido luminoso
y radiante de seda blanca y con un
manto cuajado de piedras preciosas.
En los pies calzaba zapatos de ónix.



Pero su rostro estaba cubierto de
polvo, su vestido estaba rasgado en la
parte derecha. También el manto
había perdido su belleza singular y
sus zapatos estaban sucios por
encima. Con gran voz y lastimera, la
mujer alzó su grito al cielo: “Escucha,
cielo: mi rostro está embadurnado.
Aflígete, tierra: mi vestido está
rasgado. Tiembla, abismo: mis
zapatos están ensuciados”.

Y prosiguió: “Estuve escondida en el
corazón del Padre, hasta que el Hijo
del hombre, concebido y dado a luz
en la virginidad, derramó su sangre.
Con esta sangre, como dote, me tomó
como esposa.

Los estigmas de mi esposo
permanecen frescos y abiertos
mientras estén abiertas las heridas
de los pecados de los hombres. El que
permanezcan abiertas las heridas de
Cristo es precisamente culpa de los
sacerdotes. Ellos rasgan mi vestido



porque son transgresores de la Ley,
del Evangelio y de su deber
sacerdotal. Quitan el esplendor de mi
manto, porque descuidan totalmente
los preceptos que tienen impuestos.
Ensucian mis zapatos, porque no
caminan por el camino recto, es decir
por el duro y severo de la justicia, y
también porque no dan un buen
ejemplo a sus súbditos. Sin embargo,
encuentro en algunos el esplendor de
la verdad”.

Y escuché una voz del cielo que
decía: “Esta imagen representa a la
Iglesia. Por esto, oh ser humano que
ves todo esto y que escuchas los
lamentos, anúncialo a los sacerdotes
que han de guiar e instruir al pueblo
de Dios y a los que, como a los
apóstoles, se les dijo: ‘Id al mundo
entero y proclamad el Evangelio a
toda la creación’” (Mc 16,15)» (Carta
a Werner von Kirchheim y a su
comunidad sacerdotal: PL 197, 269ss)



En la visión de santa Hildegarda, el
rostro de la Iglesia está cubierto de
polvo, y así es como lo hemos visto.
Su vestido está rasgado por culpa de
los sacerdotes. Tal como ella lo ha
visto y expresado, así lo hemos visto
este año. Hemos de acoger esta
humillación como una exhortación a
la verdad y una llamada a la
renovación. Solamente la verdad
salva. Hemos de preguntarnos qué
podemos hacer para reparar lo más
posible la injusticia cometida. Hemos
de preguntarnos qué había de
equivocado en nuestro anuncio, en
todo nuestro modo de configurar el
ser cristiano, de forma que algo así
pudiera suceder. Hemos de hallar
una nueva determinación en la fe y
en el bien. Hemos de ser capaces de
penitencia. Debemos esforzarnos en
hacer todo lo posible en la
preparación para el sacerdocio, para
que algo semejante no vuelva a
suceder jamás. También éste es el
lugar para dar las gracias de corazón



a todos los que se esfuerzan por
ayudar a las víctimas y devolverles la
confianza en la Iglesia, la capacidad
de creer en su mensaje. En mis
encuentros con las víctimas de este
pecado, siembre he encontrado
también personas que, con gran
dedicación, están al lado del que
sufre y ha sufrido daño. Ésta es la
ocasión para dar las gracias también
a tantos buenos sacerdotes que
transmiten con humildad y fidelidad
la bondad del Señor y, en medio de la
devastación, son testigos de la belleza
permanente del sacerdocio.

Somos conscientes de la especial
gravedad de este pecado cometido
por sacerdotes, y de nuestra
correspondiente responsabilidad.
Pero tampoco podemos callar sobre
el contexto de nuestro tiempo en el
que hemos visto estos sucesos. Existe
un mercado de la pornografía
referente a los niños, que de algún
modo parece ser considerado cada



vez más por la sociedad como algo
normal. La devastación psicológica
de los niños, en la que personas
humanas quedan reducidas a
artículos de mercado, es un
espantoso signo de los tiempos. Oigo
decir una y otra vez a Obispos de
Países del Tercer Mundo, cómo el
turismo sexual amenaza a toda una
generación, dañándola en su libertad
y dignidad humana. El Apocalipsis de
san Juan incluye entre los grandes
pecados de Babilonia —símbolo de
las grandes ciudades irreligiosas del
mundo— el comercio de los cuerpos
y las almas, convirtiéndolos en una
mercancía (cf. Ap 18,13). En este
contexto se coloca también el
problema de la droga, que con una
fuerza creciente extiende sus
tentáculos sobre todo el globo
terrestre: expresión elocuente de la
dictadura de la riqueza y el placer
que pervierte al hombre. Cualquier
placer es insuficiente y el exceso en
el engaño de la embriaguez se



convierte en una violencia que
destruye regiones enteras, y todo en
nombre de una fatal tergiversación
de la libertad, en la que
precisamente la libertad del hombre
es la que se ve amenazada y, al final,
completamente anulada.

Para oponerse a estas fuerzas
debemos echar una mirada a sus
fundamentos ideológicos. En los años
setenta, se teorizó que la pedofilia
era algo completamente conforme
con el hombre e incluso con el niño.
Sin embargo, esto formaba parte de
una perversión de fondo del
concepto de ethos. Se afirmaba —
incluso en el ámbito de la teología
católica— que no existía ni el mal ni
el bien en sí mismos. Existía sólo un
«mejor que» y un «peor que». No
habría nada bueno o malo en sí
mismo. Todo dependía de las
circunstancias y de los fines que se
pretendían. Dependiendo de los
objetivos y las circunstancias, todo



podría ser bueno o malo. La moral
fue sustituida por un cálculo de las
consecuencias, y por eso mismo deja
existir. Los efectos de tales teorías
saltan hoy a la vista. En contra de
ellas, el Papa Juan Pablo II, en su
Encíclica Veritatis splendor, de 1993,
señaló con fuerza profética que las
bases esenciales y permanentes del
actuar moral se encuentran en la
gran tradición racional del ethos
cristiano. Este texto se ha de poner
hoy nuevamente en el centro de
atención como camino en la
formación de la conciencia. Toca a
nosotros hacer que estos criterios
sean escuchados y comprendidos por
los hombres como caminos de
verdadera humanidad, en el contexto
de la preocupación por el hombre, en
la que estamos inmersos.

Como segundo punto, quisiera decir
una palabra sobre el Sínodo de las
Iglesias de Oriente Medio. Se inició
con mi viaje a Chipre, en el que

https://www.vatican.va/edocs/ESL0044/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_cipro_sp.htm


entregué el Instrumentum laboris
para el Sínodo a los Obispos de
aquellos países congregados allí. La
hospitalidad de la Iglesia ortodoxa,
que experimentamos con enorme
gratitud, permanece inolvidable. Si
bien la comunión plena no nos ha
sido todavía concedida, hemos
constatado con alegría que la forma
básica de la Iglesia antigua nos une
unos a otros profundamente: el
ministerio sacramental de los
Obispos como portadores de la
tradición apostólica, la lectura de la
Escritura según la hermenéutica de
la Regula fidei, la comprensión de la
Escritura en la multiforme unidad
centrada en Cristo, que se ha
desarrollado gracias a la inspiración
de Dios, y, en fin, la fe en el puesto
central de la Eucaristía en la vida de
la Iglesia. Así, hemos encontrado de
modo vivo la riqueza de los ritos de
la Iglesia antigua, también dentro de
la Iglesia católica. Tuvimos liturgias
con los Maronitas y los Melquitas,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100606_instr-laboris_sp.html


celebramos en rito latino y tuvimos
momentos de oración ecuménica con
los Ortodoxos, y pudimos ver la rica
cultura cristiana del Oriente
cristiano en imponentes
manifestaciones. Pero hemos visto
también el problema del País
dividido. Aparecían visibles las
culpas del pasado y profundas
heridas, pero también el deseo de
una paz y una comunión como
existían antes. Todos son conscientes
del hecho de que la violencia no
produce ningún progreso, creando,
en cambio, la situación actual. Sólo
con el compromiso y la comprensión
mutua se podrá restablecer la
unidad. Una tarea esencial de la
pastoral es preparar a la gente para
esta actitud de paz.

En el Sínodo, la mirada se extendió a
todo el Medio Oriente, donde
conviven fieles que pertenecen a
diferentes religiones y también a
múltiples tradiciones y ritos



distintos. Por lo que respecta a los
cristianos, están las Iglesias pre-
calcedonenses y las calcedonenses;
Iglesias en comunión con Roma y
otras que están fuera de esa
comunión, y en ambas existen
múltiples ritos, unos junto a otros. El
desconcierto de los últimos años ha
sacudido de tal manera la historia de
convivencia y ha hecho crecer las
tensiones y las divisiones, que una y
otra vez asistimos con horror a actos
de violencia que no respetan ya lo
que es sagrado para el otro, y en los
que por el contrario se derrumban
las reglas más elementales de la
humanidad. En la situación actual,
los cristianos son la minoría más
oprimida y atormentada. Durante
siglos han vivido pacíficamente con
sus vecinos judíos y musulmanes. En
el Sínodo hemos escuchado sabias
palabras del Consejero del Muftí de
la República de Líbano contra los
actos de violencia hacia los
cristianos. Decía que, hiriendo a los



cristianos, se nos hiere a nosotros
mismos. Sin embargo,
lamentablemente, esta voz de la
razón, y otras análogas, que
agradecemos profundamente, son
demasiado débiles. También aquí el
obstáculo es el vínculo entre afán de
lucro y ceguera ideológica.
Basándose en el espíritu de la fe y de
su razonabilidad, el Sínodo ha
desarrollado un gran concepto de
diálogo, de perdón y de acogida
mutua, un concepto que ahora
queremos gritar al mundo. El ser
humano es uno solo y la humanidad
es una sola. Lo que en cualquier
lugar se hace contra el hombre al
final hiere a todos. Así, las palabras y
el pensamiento del Sínodo han de ser
un fuerte grito a todas las personas
con responsabilidad política o
religiosa para que detengan la
cristianofobia; para que se alcen en
defensa de los prófugos y los que
sufren, y revitalicen el espíritu de la
reconciliación. En última instancia,



la recuperación sólo puede venir de
una fe profunda en el amor
reconciliador de Dios. La tarea
principal de la Iglesia en este
momento es dar fuerza a esta fe,
alimentarla y hacerla resplandecer.

Me gustaría hablar con detalle del
inolvidable viaje al Reino Unido, sin
embargo, me limitaré a dos puntos
que están relacionados con el tema
de la responsabilidad de los
cristianos en el tiempo actual y con el
cometido de la Iglesia de anunciar el
Evangelio. Mi pensamiento se dirige
en primer lugar al encuentro con el
mundo de la cultura en Westminster
Hall, un encuentro en el que la
conciencia de la responsabilidad
común en este momento histórico
provocó una gran atención, que, en
última instancia, se orientó a la
cuestión sobre la verdad y la fe. Era
evidente a todos, que en este debate
la Iglesia debe dar su propia
aportación. Alexis de Tocqueville, en

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_regno-unito_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_sp.html


su tiempo, observó que en América
la democracia fue posible y había
funcionado porque, más allá de las
denominaciones particulares, existía
un consenso moral de base que unía
a todos. Sólo si existe un consenso
semejante sobre lo esencial, las
constituciones y el derecho pueden
funcionar. Este consenso de fondo
que proviene del patrimonio
cristiano está en peligro allí donde en
su lugar, en vez de la razón moral, se
pone la mera racionalidad finalista
de la que ya hemos hablado antes.
Esto es realmente una ceguera de la
razón para lo que es esencial.
Combatir esta ceguera de la razón y
conservar la capacidad de ver lo
esencial, de ver a Dios y al hombre,
lo que es bueno y verdadero, es el
propósito común que ha de unir a
todos los hombres de buena
voluntad. Está en juego el futuro del
mundo.



Por último, quisiera recordar ahora
la beatificación del Cardenal John
Henry Newman. ¿Por qué ha sido
beatificado? ¿Qué nos puede decir? A
estas preguntas se pueden dar
muchas respuestas, que se han
desarrollado en el contexto de la
beatificación. Quisiera resaltar
solamente dos aspectos que van
unidos y, en el fondo, expresan lo
mismo. El primero es que debemos
aprender de las tres conversiones de
Newman, porque son pasos de un
camino espiritual que a todos nos
interesa. Quisiera sólo resaltar aquí
la primera conversión: la de la fe en
el Dios vivo. Hasta aquel momento,
Newman pensaba como el hombre
medio de su tiempo y también como
el de hoy, que simplemente no
excluye la existencia de Dios, sino
que la considera en todo caso como
algo incierto, que no desempeña un
papel esencial en la propia vida. Para
él, como para los hombres de su
tiempo y del nuestro, lo que aparecía

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100919_beatif-newman_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100919_beatif-newman_sp.html


como verdaderamente real era lo
empírico, lo que se puede percibir
materialmente. Esta es la «realidad»
según la cual se nos orienta. Lo
«real» es lo tangible, lo que se puede
calcular y tomar con la mano. En su
conversión, Newman reconoce que
las cosas están precisamente al revés:
que Dios y el alma, el ser mismo del
hombre a nivel espiritual, constituye
aquello que es verdaderamente real,
lo que vale. Son mucho más reales
que los objetos que se pueden tocar.
Esta conversión significa un giro
copernicano. Aquello que hasta el
momento aparecía irreal y
secundario se revela como lo
verdaderamente decisivo. Cuando
sucede una conversión semejante, no
cambia simplemente una teoría,
cambia la forma fundamental de la
vida. Todos tenemos siempre
necesidad de esa conversión:
entonces estamos en el camino justo.



La conciencia era la fuerza motriz
que impulsaba a Newman en el
camino de la conversión. ¿Pero qué
se entiende con eso? En el
pensamiento moderno, la palabra
«conciencia» significa que en materia
de moral y de religión, la dimensión
subjetiva, el individuo, constituye la
última instancia de la decisión. Se
divide al mundo en el ámbito de lo
objetivo y de lo subjetivo. A lo
objetivo pertenecen las cosas que se
pueden calcular y verificar por
medio de un experimento. La
religión y la moral escapan a estos
métodos y por tanto están
consideradas como ámbito de lo
subjetivo. Aquí no hay, en último
análisis, criterios objetivos. La última
instancia decisiva sería por tanto
solo el sujeto, y con la palabra
«conciencia» se expresa
precisamente esto: en este ámbito
puede decidir sólo el sujeto, el
individuo con sus intuiciones y
experiencias. La concepción que



Newman tiene de la conciencia es
diametralmente opuesta. Para él
«conciencia» significa la capacidad
de verdad del hombre: la capacidad
de reconocer en los ámbitos
decisivos de su existencia, religión y
moral, una verdad, la verdad. La
conciencia, la capacidad del hombre
para reconocer la verdad, le impone
al mismo tiempo el deber de
encaminarse hacia la verdad, de
buscarla y de someterse a ella allí
donde la encuentre. Conciencia es
capacidad de verdad y obediencia en
relación con la verdad, que se
muestra al hombre que busca con
corazón abierto. El camino de las
conversiones de Newman es un
camino de la conciencia, no un
camino de la subjetividad que se
afirma, sino, por el contrario, de la
obediencia a la verdad que paso a
paso se le abría. Su tercera
conversión, la del Catolicismo, le
exigía abandonar casi todo lo que le
era querido y apreciado: sus bienes y



su profesión; su título académico, los
vínculos familiares y muchos amigos.
La renuncia que la obediencia a la
verdad, su conciencia, le pedía, iba
más allá. Newman fue siempre
consciente de tener una misión para
Inglaterra. Pero en la teología
católica de su tiempo, su voz
difícilmente podía ser escuchada. Era
demasiado extraña con relación al
estilo dominante del pensamiento
teológico y también de la piedad. En
enero de 1863 escribió en su diario
estas frases conmovedoras: «Como
protestante, mi religión me parecía
mísera, pero no mi vida. Y ahora, de
católico, mi vida es mísera, pero no
mi religión». Aún no había llegado la
hora de su eficacia. En la humildad y
en la oscuridad de la obediencia, él
esperó hasta que su mensaje fuera
utilizado y comprendido. Para
sostener la identidad entre el
concepto que Newman tenía de
conciencia y la moderna
comprensión subjetiva de la



conciencia, se suele hacer referencia
a aquellas palabras suyas, según las
cuales – en el caso de tener que
pronunciar un brindis –, él habría
brindando antes por la conciencia y
después por el Papa. Pero en esta
afirmación, «conciencia» no significa
la obligatoriedad última de la
intuición subjetiva. Es expresión del
carácter accesible y de la fuerza
vinculante de la verdad: en esto se
funda su primado. Al Papa se le
puede dedicar el segundo brindis,
porque su tarea es exigir obediencia
con respecto a la verdad.

Debo renunciar a hablar de los viajes
tan significativos a Malta, Portugal y 
España. En ellos se ha hecho visible
de nuevo que la fe no es algo del
pasado, sino un encuentro con el
Dios que vive y actúa ahora. Él nos
compromete y se opone a nuestra
pereza, pero precisamente por eso
nos abre el camino hacia la
verdadera alegría.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_malta_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_portogallo_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_spagna_sp.htm


Excita, Domine, potentiam tuam, et
veni! Hemos comenzado con la
invocación de la presencia del poder
de Dios en nuestro tiempo y la
experiencia de su aparente ausencia.
Si abrimos nuestros ojos en
retrospectiva precisamente hacia el
año que llega a su fin, se puede ver
que aún hoy la potencia y la bondad
de Dios están presentes de muchas
maneras. Así todos tenemos motivos
para darle gracias. Con el
agradecimiento al Señor renuevo mi
gratitud a todos los colaboradores:
¡Ojalá nos conceda Dios a todos una
Santa Navidad y nos acompañe con
su bondad en el próximo año!

Confío estos deseos a la intercesión
de la Virgen Santa, Madre del
Redentor, y a todos vosotros y a la
gran familia de la Curia Romana
imparto de corazón la Bendición
Apostólica. Feliz Navidad.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/a-los-

cardenales-arzobispos-obispos-y-
prelados-de-la-curia-romana-con-

motivo-de-las-felicitaciones-
navidenas-20-de-diciembre-de-2010/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/

	A los cardenales, arzobispos, obispos y prelados de la Curia romana, con motivo de las felicitaciones navideñas (20 de diciembre de 2010)

