opusdei.org

A los cardenales,
arzobispos, obispos y
prelados de la Curia
romana, con motivo
de las felicitaciones
navidenas (20 de
diciembre de 2010)

25/12/2010

Seriores Cardenales,

Venerados hermanos en el
Episcopado y el Presbiterado,

Queridos hermanos y hermanas



Me alegra mucho estar con vosotros
en este tradicional encuentro,
queridos miembros del Colegio
Cardenalicio, Representantes de la
Curia Romana y del Governatorato.
Dirijo un cordial saludo a cada uno
de vosotros, y en primer lugar al
Cardenal Angelo Sodano, al que
agradezco las palabras de afecto y
comuniodn, asi como la sentida
felicitacion que me ha dirigido en
nombre de todos.Prope est jam
Dominus, venite, adoremus! Como
una sola familia contemplamos el
misterio del Emmanuel, el Dios con
nosotros, como ha dicho el Cardenal
Decano. También yo os felicito con
agrado y deseo dar las gracias a
todos, también a los Representantes
Pontificios diseminados por el
mundo, por la colaboracion
competente y generosa que cada uno
presta al Vicario de Cristo y a la
Iglesia.



Excita, Domine, potentiam tuam, et
veni! La liturgia de la Iglesia ora
incesantemente en los dias de
Adviento con éstas o parecidas
palabras. Son invocaciones
formuladas probablemente en el
periodo del declive del Imperio
Romano. La disolucion de los
ordenamientos que sustentaban en
derecho y de las actitudes morales de
fondo, que les daban fuerza,
provocaron la ruptura de los muros
que hasta ese momento habian
protegido la convivencia pacifica
entre los hombres. Un mundo estaba
llegando a su ocaso. Ademas,
frecuentes calamidades naturales
aumentaban esta experiencia de
inseguridad. No se veia ninguna
fuerza capaz de frenar dicho declive.
Se hacia cada vez mas insistente la
invocacion del poder de Dios: que
venga y proteja a los hombres de
todas estas amenazas.


https://www.vatican.va/liturgical_year/advent/2010/index_sp.html

Excita, Domine, potentiam tuam, et
veni! También hoy tenemos
numerosos motivos para unirnos a
esta oracion de Adviento de la
Iglesia. El mundo, con todas sus
nuevas esperanzas, esta, al mismo
tiempo, angustiado por la impresion
de que el consenso moral se esta
disolviendo, un consenso sin el cual
no funcionan las estructuras
juridicas y politicas; por
consiguiente, las fuerzas movilizadas
para defender dichas estructuras
parecen estar destinadas al fracaso.

Excita: la oracion recuerda el grito
dirigido al Sefior, que estaba
durmiendo en la barca de los
discipulos sacudida por la tempestad
y a punto de hundirse. Cuando su
palabra poderosa apacigud la
tempestad, El ech6 en cara a los
discipulos su poca fe (cf. Mt 8,26
par.). Queria decir: en vosotros
mismos, la fe se ha adormecido. Lo
mismo quiere decirnos también a



nosotros. Con mucha frecuencia,
también en nosotros la fe esta
dormida. Pidamosle, pues, que nos
despierte del suefio de una fe que se
ha cansado y que devuelva a esa fe la
fuerza de mover montaifias, es decir,
de dar el justo orden a las cosas del
mundo.

Excita, Domine, potentiam tuam, et
veni! Esta oracion de Adviento me ha
venido una y otra vez a la mentey a
los labios en las grandes angustias
que durante este afio nos han
afectado. Con mucha alegria
comenzamos el Afio Sacerdotal y,
gracias a Dios, pudimos concluirlo
también con mucha gratitud, no
obstante su desarrollo fuera tan
distinto a como habiamos esperado.
En nosotros, sacerdotes, y en los
laicos, precisamente en los jovenes,
se ha renovado la conviccion del don
que representa el sacerdocio de la
Iglesia catdlica, que el Sefior nos ha
confiado. Nos hemos dado cuenta


https://www.vatican.va/special/anno_sac/index_sp.html

nuevamente de lo bello que es el que
seres humanos tengan la facultad de
pronunciar en nombre de Dios y con
pleno poder la palabra del perdon, y
asi puedan cambiar el mundo, la
vida; qué hermoso el que seres
humanos estén autorizados a
pronunciar las palabras de la
consagracion, con las que el Sefior
atrae a si una parte del mundo,
transformandola en sustancia suya
en un determinado lugar; qué bello
poder estar, con la fuerza del Sefior,
cerca de los hombres en sus gozos 'y
desventuras, en los momentos
importantes y en aquellos oscuros de
la vida; qué bello tener como
cometido en la propia existencia no
esto o0 aquello, sino sencillamente el
ser mismo del hombre, para
ayudarlo a que se abra a Dios y sea
vivido a partir de Dios. Por eso nos
hemos visto tan turbados cuando,
precisamente en este afio hemos
venido a saber de abusos contra
menores, en unas dimensiones



inimaginables para nosotros,
cometidos por sacerdotes, que
convierten el Sacramento en su
contrario y, bajo el manto de lo
sagrado, hieren profundamente a la
persona humana en su infancia y le
provocan dafos para toda la vida.

En este contexto, me ha venido a la
memoria una vision de santa
Hildegarda de Bingen, que describe
de manera impresionante lo que
hemos vivido en este afio: «En el afio
1170 después de Cristo estuve en
cama, enferma durante mucho
tiempo. Entonces, fisica 'y
mentalmente despierta, vi una mujer
de una tal belleza que la mente
humana no es capaz de comprender.
Su figura se erguia de la tierra hasta
el cielo. Su rostro brillaba con un
esplendor sublime. Sus ojos miraban
al cielo. Llevaba un vestido luminoso
y radiante de seda blanca y con un
manto cuajado de piedras preciosas.
En los pies calzaba zapatos de Onix.



Pero su rostro estaba cubierto de
polvo, su vestido estaba rasgado en la
parte derecha. También el manto
habia perdido su belleza singular y
sus zapatos estaban sucios por
encima. Con gran voz y lastimera, la
mujer alzo su grito al cielo: “Escucha,
cielo: mi rostro esta embadurnado.
Afligete, tierra: mi vestido esta
rasgado. Tiembla, abismo: mis
zapatos estan ensuciados”.

Y prosiguid: “Estuve escondida en el
corazon del Padre, hasta que el Hijo
del hombre, concebido y dado a luz
en la virginidad, derramo su sangre.
Con esta sangre, como dote, me tomo
como esposa.

Los estigmas de mi esposo
permanecen frescos y abiertos
mientras estén abiertas las heridas
de los pecados de los hombres. El que
permanezcan abiertas las heridas de
Cristo es precisamente culpa de los
sacerdotes. Ellos rasgan mi vestido



porque son transgresores de la Ley,
del Evangelio y de su deber
sacerdotal. Quitan el esplendor de mi
manto, porque descuidan totalmente
los preceptos que tienen impuestos.
Ensucian mis zapatos, porque no
caminan por el camino recto, es decir
por el duro y severo de la justicia, y
también porque no dan un buen
ejemplo a sus subditos. Sin embargo,
encuentro en algunos el esplendor de
la verdad”.

Y escuché una voz del cielo que
decia: “Esta imagen representa a la
Iglesia. Por esto, oh ser humano que
ves todo esto y que escuchas los
lamentos, anuncialo a los sacerdotes
que han de guiar e instruir al pueblo
de Dios y a los que, como a los
apostoles, se les dijo: ‘Id al mundo
entero y proclamad el Evangelio a
toda la creacion’” (Mc 16,15)» (Carta
a Werner von Kirchheim y a su
comunidad sacerdotal: PL 197, 269ss)



En la vision de santa Hildegarda, el
rostro de la Iglesia esta cubierto de
polvo, y asi es como lo hemos visto.
Su vestido esta rasgado por culpa de
los sacerdotes. Tal como ella lo ha
visto y expresado, asi lo hemos visto
este afio. Hemos de acoger esta
humillaciéon como una exhortacion a
la verdad y una llamada a la
renovacion. Solamente la verdad
salva. Hemos de preguntarnos qué
podemos hacer para reparar lo mas
posible la injusticia cometida. Hemos
de preguntarnos qué habia de
equivocado en nuestro anuncio, en
todo nuestro modo de configurar el
ser cristiano, de forma que algo asi
pudiera suceder. Hemos de hallar
una nueva determinacion en la fey
en el bien. Hemos de ser capaces de
penitencia. Debemos esforzarnos en
hacer todo lo posible en la
preparacion para el sacerdocio, para
que algo semejante no vuelva a
suceder jamas. También éste es el
lugar para dar las gracias de corazon



a todos los que se esfuerzan por
ayudar a las victimas y devolverles la
confianza en la Iglesia, la capacidad
de creer en su mensaje. En mis
encuentros con las victimas de este
pecado, siembre he encontrado
también personas que, con gran
dedicacion, estan al lado del que
sufre y ha sufrido dafio. Esta es la
ocasion para dar las gracias también
a tantos buenos sacerdotes que
transmiten con humildad y fidelidad
la bondad del Sefior y, en medio de la
devastacion, son testigos de la belleza
permanente del sacerdocio.

Somos conscientes de la especial
gravedad de este pecado cometido
por sacerdotes, y de nuestra
correspondiente responsabilidad.
Pero tampoco podemos callar sobre
el contexto de nuestro tiempo en el
que hemos visto estos sucesos. Existe
un mercado de la pornografia
referente a los nifios, que de algun
modo parece ser considerado cada



vez mas por la sociedad como algo
normal. La devastacion psicologica
de los nifios, en la que personas
humanas quedan reducidas a
articulos de mercado, es un
espantoso signo de los tiempos. 0igo
decir una y otra vez a Obispos de
Paises del Tercer Mundo, como el
turismo sexual amenaza a toda una
generacion, dafiandola en su libertad
y dignidad humana. El Apocalipsis de
san Juan incluye entre los grandes
pecados de Babilonia —simbolo de
las grandes ciudades irreligiosas del
mundo— el comercio de los cuerpos
y las almas, convirtiéndolos en una
mercancia (cf. Ap 18,13). En este
contexto se coloca también el
problema de la droga, que con una
fuerza creciente extiende sus
tentaculos sobre todo el globo
terrestre: expresion elocuente de la
dictadura de la riqueza y el placer
que pervierte al hombre. Cualquier
placer es insuficiente y el exceso en
el engano de la embriaguez se



convierte en una violencia que
destruye regiones enteras, y todo en
nombre de una fatal tergiversacion
de la libertad, en la que
precisamente la libertad del hombre
es la que se ve amenazada vy, al final,
completamente anulada.

Para oponerse a estas fuerzas
debemos echar una mirada a sus
fundamentos ideoldgicos. En los afios
setenta, se teorizd que la pedofilia
era algo completamente conforme
con el hombre e incluso con el nifio.
Sin embargo, esto formaba parte de
una perversion de fondo del
concepto de ethos. Se afirmaba —
incluso en el &mbito de la teologia
catolica— que no existia ni el mal ni
el bien en si mismos. Existia s0lo un
«mejor que» y un «peor que». No
habria nada bueno o malo en si
mismo. Todo dependia de las
circunstancias y de los fines que se
pretendian. Dependiendo de los
objetivos y las circunstancias, todo



podria ser bueno o malo. La moral
fue sustituida por un calculo de las
consecuencias, y por eso mismo deja
existir. Los efectos de tales teorias
saltan hoy a la vista. En contra de
ellas, el Papa Juan Pablo II, en su
Enciclica Veritatis splendor, de 1993,
sefiald con fuerza profética que las
bases esenciales y permanentes del
actuar moral se encuentran en la
gran tradicion racional del ethos
cristiano. Este texto se ha de poner
hoy nuevamente en el centro de
atencion como camino en la
formacion de la conciencia. Toca a
nosotros hacer que estos criterios
sean escuchados y comprendidos por
los hombres como caminos de
verdadera humanidad, en el contexto
de la preocupacion por el hombre, en
la que estamos inmersos.

Como segundo punto, quisiera decir
una palabra sobre el Sinodo de las
Iglesias de Oriente Medio. Se inicio
con mi viaje a Chipre, en el que


https://www.vatican.va/edocs/ESL0044/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_cipro_sp.htm

entregué el Instrumentum laboris
para el Sinodo a los Obispos de
aquellos paises congregados alli. La
hospitalidad de la Iglesia ortodoxa,
que experimentamos con enorme
gratitud, permanece inolvidable. Si
bien la comunion plena no nos ha
sido todavia concedida, hemos
constatado con alegria que la forma
basica de la Iglesia antigua nos une
unos a otros profundamente: el
ministerio sacramental de los
Obispos como portadores de la
tradicion apostolica, la lectura de la
Escritura segun la hermenéutica de
la Regula fidei, la comprension de la
Escritura en la multiforme unidad
centrada en Cristo, que se ha
desarrollado gracias a la inspiracion
de Dios, v, en fin, la fe en el puesto
central de la Eucaristia en la vida de
la Iglesia. Asi, hemos encontrado de
modo vivo la riqueza de los ritos de
la Iglesia antigua, también dentro de
la Iglesia catolica. Tuvimos liturgias
con los Maronitas y los Melquitas,


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/june/documents/hf_ben-xvi_spe_20100606_instr-laboris_sp.html

celebramos en rito latino y tuvimos
momentos de oracion ecumeénica con
los Ortodoxos, y pudimos ver la rica
cultura cristiana del Oriente
cristiano en imponentes
manifestaciones. Pero hemos visto
también el problema del Pais
dividido. Aparecian visibles las
culpas del pasado y profundas
heridas, pero también el deseo de
una paz y una comunion como
existian antes. Todos son conscientes
del hecho de que la violencia no
produce ningun progreso, creando,
en cambio, la situacion actual. Solo
con el compromiso y la comprension
mutua se podra restablecer la
unidad. Una tarea esencial de la
pastoral es preparar a la gente para
esta actitud de paz.

En el Sinodo, la mirada se extendio a
todo el Medio Oriente, donde
conviven fieles que pertenecen a
diferentes religiones y también a
multiples tradiciones y ritos



distintos. Por lo que respecta a los
cristianos, estan las Iglesias pre-
calcedonenses y las calcedonenses;
Iglesias en comunion con Roma 'y
otras que estan fuera de esa
comunion, y en ambas existen
multiples ritos, unos junto a otros. El
desconcierto de los ultimos afios ha
sacudido de tal manera la historia de
convivencia y ha hecho crecer las
tensiones y las divisiones, que unay
otra vez asistimos con horror a actos
de violencia que no respetan ya lo
que es sagrado para el otro, y en los
que por el contrario se derrumban
las reglas mas elementales de la
humanidad. En la situacion actual,
los cristianos son la minoria mas
oprimida y atormentada. Durante
siglos han vivido pacificamente con
sus vecinos judios y musulmanes. En
el Sinodo hemos escuchado sabias
palabras del Consejero del Mufti de
la Republica de Libano contra los
actos de violencia hacia los
cristianos. Decia que, hiriendo a los



cristianos, se nos hiere a nosotros
mismos. Sin embargo,
lamentablemente, esta voz de la
razon, y otras analogas, que
agradecemos profundamente, son
demasiado débiles. También aqui el
obstaculo es el vinculo entre afan de
lucro y ceguera ideoldgica.
Basandose en el espiritu de la fe y de
su razonabilidad, el Sinodo ha
desarrollado un gran concepto de
dialogo, de perdon y de acogida
mutua, un concepto que ahora
queremos gritar al mundo. El ser
humano es uno solo y la humanidad
es una sola. Lo que en cualquier
lugar se hace contra el hombre al
final hiere a todos. Asi, las palabrasy
el pensamiento del Sinodo han de ser
un fuerte grito a todas las personas
con responsabilidad politica o
religiosa para que detengan la
cristianofobia; para que se alcen en
defensa de los profugos y los que
sufren, y revitalicen el espiritu de la
reconciliacion. En ultima instancia,



la recuperacion solo puede venir de
una fe profunda en el amor
reconciliador de Dios. La tarea
principal de la Iglesia en este
momento es dar fuerza a esta fe,
alimentarla y hacerla resplandecer.

Me gustaria hablar con detalle del
inolvidable viaje al Reino Unido, sin
embargo, me limitaré a dos puntos
que estan relacionados con el tema
de la responsabilidad de los
cristianos en el tiempo actual y con el
cometido de la Iglesia de anunciar el
Evangelio. Mi pensamiento se dirige
en primer lugar al encuentro con el
mundo de la cultura en Westminster
Hall, un encuentro en el que la
conciencia de la responsabilidad
comun en este momento historico
provoco una gran atencion, que, en
ultima instancia, se oriento a la
cuestion sobre la verdad y la fe. Era
evidente a todos, que en este debate
la Iglesia debe dar su propia
aportacion. Alexis de Tocqueville, en


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_regno-unito_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_sp.html

su tiempo, observo que en América
la democracia fue posible y habia
funcionado porque, mas alla de las
denominaciones particulares, existia
un consenso moral de base que unia
a todos. Sdlo si existe un consenso
semejante sobre lo esencial, las
constituciones y el derecho pueden
funcionar. Este consenso de fondo
que proviene del patrimonio
cristiano estd en peligro alli donde en
su lugar, en vez de la razon moral, se
pone la mera racionalidad finalista
de la que ya hemos hablado antes.
Esto es realmente una ceguera de la
razon para lo que es esencial.
Combatir esta ceguera de la razon y
conservar la capacidad de ver lo
esencial, de ver a Dios y al hombre,
lo que es bueno y verdadero, es el
proposito comun que ha de unir a
todos los hombres de buena
voluntad. Esta en juego el futuro del
mundo.



Por ultimo, quisiera recordar ahora
la beatificacion del Cardenal John
Henry Newman. ¢Por qué ha sido
beatificado? ¢Qué nos puede decir? A
estas preguntas se pueden dar
muchas respuestas, que se han
desarrollado en el contexto de la
beatificacion. Quisiera resaltar
solamente dos aspectos que van
unidos y, en el fondo, expresan lo
mismo. El primero es que debemos
aprender de las tres conversiones de
Newman, porque son pasos de un
camino espiritual que a todos nos
interesa. Quisiera solo resaltar aqui
la primera conversion: la de la fe en
el Dios vivo. Hasta aquel momento,
Newman pensaba como el hombre
medio de su tiempo y también como
el de hoy, que simplemente no
excluye la existencia de Dios, sino
que la considera en todo caso como
algo incierto, que no desempefia un
papel esencial en la propia vida. Para
él, como para los hombres de su
tiempo y del nuestro, lo que aparecia


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100919_beatif-newman_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100919_beatif-newman_sp.html

como verdaderamente real era lo
empirico, lo que se puede percibir
materialmente. Esta es la «realidad»
segun la cual se nos orienta. Lo
«real» es lo tangible, 1o que se puede
calcular y tomar con la mano. En su
conversion, Newman reconoce que
las cosas estan precisamente al revés:
que Dios y el alma, el ser mismo del
hombre a nivel espiritual, constituye
aquello que es verdaderamente real,
lo que vale. Son mucho mas reales
que los objetos que se pueden tocar.
Esta conversion significa un giro
copernicano. Aquello que hasta el
momento aparecia irreal y
secundario se revela como lo
verdaderamente decisivo. Cuando
sucede una conversion semejante, no
cambia simplemente una teoria,
cambia la forma fundamental de la
vida. Todos tenemos siempre
necesidad de esa conversion:
entonces estamos en el camino justo.



La conciencia era la fuerza motriz
que impulsaba a Newman en el
camino de la conversion. ¢Pero qué
se entiende con eso? En el
pensamiento moderno, la palabra
«conciencia» significa que en materia
de moral y de religion, la dimension
subjetiva, el individuo, constituye la
ultima instancia de la decision. Se
divide al mundo en el &mbito de lo
objetivo y de lo subjetivo. A lo
objetivo pertenecen las cosas que se
pueden calcular y verificar por
medio de un experimento. La
religion y la moral escapan a estos
métodos y por tanto estan
consideradas como ambito de lo
subjetivo. Aqui no hay, en ultimo
analisis, criterios objetivos. La ultima
instancia decisiva seria por tanto
solo el sujeto, y con la palabra
«conciencia» se expresa
precisamente esto: en este ambito
puede decidir solo el sujeto, el
individuo con sus intuiciones y
experiencias. La concepcion que



Newman tiene de la conciencia es
diametralmente opuesta. Para él
«conciencia» significa la capacidad
de verdad del hombre: la capacidad
de reconocer en los ambitos
decisivos de su existencia, religion y
moral, una verdad, la verdad. La
conciencia, la capacidad del hombre
para reconocer la verdad, le impone
al mismo tiempo el deber de
encaminarse hacia la verdad, de
buscarla y de someterse a ella alli
donde la encuentre. Conciencia es
capacidad de verdad y obediencia en
relacion con la verdad, que se
muestra al hombre que busca con
corazon abierto. El camino de las
conversiones de Newman es un
camino de la conciencia, no un
camino de la subjetividad que se
afirma, sino, por el contrario, de la
obediencia a la verdad que paso a
paso se le abria. Su tercera
conversion, la del Catolicismo, le
exigia abandonar casi todo lo que le
era querido y apreciado: sus bienes y



su profesion; su titulo académico, los
vinculos familiares y muchos amigos.
La renuncia que la obediencia a la
verdad, su conciencia, le pedia, iba
mas alld. Newman fue siempre
consciente de tener una mision para
Inglaterra. Pero en la teologia
catolica de su tiempo, su voz
dificilmente podia ser escuchada. Era
demasiado extrafia con relacion al
estilo dominante del pensamiento
teoldgico y también de la piedad. En
enero de 1863 escribi6 en su diario
estas frases conmovedoras: «Como
protestante, mi religion me parecia
misera, pero no mi vida. Y ahora, de
catdlico, mi vida es misera, pero no
mi religion». Aun no habia llegado la
hora de su eficacia. En la humildad y
en la oscuridad de la obediencia, él
espero hasta que su mensaje fuera
utilizado y comprendido. Para
sostener la identidad entre el
concepto que Newman tenia de
conciencia y la moderna
comprension subjetiva de la



conciencia, se suele hacer referencia
a aquellas palabras suyas, segun las
cuales — en el caso de tener que
pronunciar un brindis —, é1 habria
brindando antes por la conciencia y
después por el Papa. Pero en esta
afirmacion, «conciencia» no significa
la obligatoriedad ultima de la
intuicion subjetiva. Es expresion del
caracter accesible y de la fuerza
vinculante de la verdad: en esto se
funda su primado. Al Papa se le
puede dedicar el segundo brindis,
porque su tarea es exigir obediencia
con respecto a la verdad.

Debo renunciar a hablar de los viajes
tan significativos a Malta, Portugal y
Esparfia. En ellos se ha hecho visible
de nuevo que la fe no es algo del
pasado, sino un encuentro con el
Dios que vive y actua ahora. F1 nos
compromete y se opone a nuestra
pereza, pero precisamente por eso
nos abre el camino hacia la
verdadera alegria.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_malta_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_portogallo_sp.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/travels/2010/index_spagna_sp.htm

Excita, Domine, potentiam tuam, et
veni! Hemos comenzado con la
invocacion de la presencia del poder
de Dios en nuestro tiempo y la
experiencia de su aparente ausencia.
Si abrimos nuestros ojos en
retrospectiva precisamente hacia el
afo que llega a su fin, se puede ver
que aun hoy la potencia y la bondad
de Dios estan presentes de muchas
maneras. Asi todos tenemos motivos
para darle gracias. Con el
agradecimiento al Sefior renuevo mi
gratitud a todos los colaboradores:
iOjala nos conceda Dios a todos una
Santa Navidad y nos acompaiie con
su bondad en el proximo afio!

Confio estos deseos a la intercesion
de la Virgen Santa, Madre del
Redentor, y a todos vosotros y a la
gran familia de la Curia Romana
imparto de corazon la Bendicion
Apostolica. Feliz Navidad.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/a-los-
cardenales-arzobispos-obispos-y-
prelados-de-la-curia-romana-con-
motivo-de-las-felicitaciones-
navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
(12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/
https://opusdei.org/es-es/article/a-los-cardenales-arzobispos-obispos-y-prelados-de-la-curia-romana-con-motivo-de-las-felicitaciones-navidenas-20-de-diciembre-de-2010/

	A los cardenales, arzobispos, obispos y prelados de la Curia romana, con motivo de las felicitaciones navideñas (20 de diciembre de 2010)

