
opusdei.org

9. UN LIBRO DE
"CONVERSACIONES"

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

07/01/2012

En este período, y en particular,
después de la audiencia con Pablo VI,
Mons. Escrivá de Balaguer llegó a
una convicción clara: antes de poder
plantear, formalmente y con
perspectiva de éxito, la propuesta de
una nueva configuración jurídica



para el Opus Dei, era necesario no
sólo esperar a que terminase el
Concilio Vaticano II, sino, además,
dejar pasar algún tiempo, a fin de
que los documentos y orientaciones
conciliares pudieran ser asimilados,
y el Romano Pontífice hubiera
dictado las oportunas normas de
aplicación, en los casos en que la
materia lo requiriera. Mientras tanto,
se disponía de espacio para rezar y
para preparar los pasos futuros.

En 1966 un periodista francés, del
diario Le Figaro, solicitó al Fundador
de la Obra una entrevista, que le fue
concedida. A esa entrevista siguieron
otras, a petición de diversas
publicaciones americanas y
europeas, hasta un total de siete
(159). Recogiendo esas declaraciones,
junto con una homilía pronunciada
el 8 de octubre de 1967 en Pamplona,
en el campus de la Universidad de
Navarra, ante unas 30.000 personas,
se publicó en 1968 un libro con el



título Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, que alcanzó
enseguida una amplia difusión (160).
Vale la pena examinarlo, ya que
Mons. Escrivá de Balaguer tuvo
ocasión de extenderse ampliamente
sobre diversos aspectos del espíritu,
apostolado y naturaleza del Opus
Dei. Cabe, incluso, decir que
Conversaciones aporta, en cierto
modo, una documentación análoga a
las Cartas de los años cincuenta y
principios de los sesenta, antes
analizadas. En las Cartas, Mons.
Escrivá explicaba la situación
institucional del Opus Dei a los
propios miembros de la Institución;
en Conversaciones se dirige al gran
público, de modo que sus páginas
nos permiten adentrarnos en su
doctrina y percibir cómo presentaba
el Opus Dei en esta importante
coyuntura de su historia jurídica.

A lo largo de las diversas entrevistas,
Mons. Escrivá se expresa siempre en



tono positivo, huyendo de toda
polémica. No alude a la evolución de
los Institutos Seculares, sobre la que,
en esos años postconciliares, se
discutía ampliamente; más aún,
cuando uno de los periodistas le
dirige una pregunta directa sobre
esta cuestión, responde que es un
tema que no estima oportuno tratar,
y pasa enseguida a otros puntos
(161). Tampoco encontramos
ninguna referencia explícita a la
decisión, ya tomada, de promover
una nueva solución jurídica, aunque
más de una frase tiene como telón de
fondo, muy claramente, los hechos y
las líneas de actuación a las que
antes nos hemos referido.

Así, por ejemplo, en la entrevista
concedida a la publicación española
"Palabra", antes de contestar a una
pregunta muy genérica, acerca de la
inserción del Opus Dei en la acción
pastoral de toda la Iglesia, expone lo
que califica de "aclaración previa", y



que no es sino una síntesis del
panorama histórico que viene
esbozando desde 1948, a fin de situar
al Opus Dei en el contexto general del
desarrollo de la espiritualidad
cristiana y sentar las bases para toda
posterior consideración de su
estatuto jurídico: "El Opus Dei no es
ni puede considerarse una realidad
ligada al proceso evolutivo del estado
de perfección en la Iglesia, no es una
forma moderna o aggiornata de ese
estado. (...) Baste considerar -porque
una completa exposición doctrinal
sería larga- que al Opus Dei no le
interesan ni votos, ni promesas, ni
forma alguna de consagración para
sus socios, diversa de la consagración
que ya todos recibieron con el
Bautismo. Nuestra Asociación" (162)
no pretende de ninguna manera que
sus socios cambien de estado, que
dejen de ser simples fieles iguales a
los otros, para adquirir el peculiar
status perfectionis. Al contrario, lo
que desea y procura es que cada uno



haga apostolado y se santifique
dentro de su propio estado, en el
mismo lugar y condición que tiene
en la Iglesia y en la sociedad civil. No
sacamos a nadie de su sitio, ni
alejamos a nadie de su trabajo o de
sus empeños y nobles compromisos
de orden temporal". "La realidad
social, la espiritualidad y acción del
Opus Dei -concluye- se insertan,
pues, en un venero muy distinto de
la vida de la Iglesia: concretamente,
en el proceso teológico y vital que
está llevando el laicado a la plena
asunción de sus responsabilidades
eclesiales, a su modo propio de
participar en la misión de Cristo y de
su Iglesia. Esta ha sido y es, en los
casi cuarenta años de existencia de la
Obra, la inquietud constante -serena,
pero fuerte- con la que Dios ha
querido encauzar, en mi alma y en la
de mis hijos, el deseo de
servirle" (163).



Desde una perspectiva más concreta,
es decir, no la propia de los
planteamientos teológicos de fondo,
sino la de las tipificaciones jurídicas,
aborda el tema en la entrevista con el
corresponsal de "Time". El periodista
americano le pregunta con qué
instituciones cabría comparar el
Opus Dei: ¿con las Ordenes religiosas
y con los Institutos Seculares, o con
Asociaciones católicas del tipo, por
ejemplo, de la Holy Name Sociéty, los
Caballeros de Colón, etc.?. "No es
fácil encontrar una respuesta -
comienza el Fundador-, pues al
intentar comparar entre sí a
organizaciones con fines espirituales
se corre el riesgo de quedarse en
rasgos externos o en denominaciones
jurídicas, olvidando lo que es más
importante: el espíritu que da vida y
razón de ser a toda la labor". La frase
es, sin duda, significativa, si
recordamos el contexto histórico. Por
lo demás, Mons. Escrivá, después de
esa primera advertencia, sigue



adelante: "Me limitaré a decirle -
fueron sus palabras- que, con
respecto a las [instituciones] que ha
mencionado, [el Opus Dei] está muy
lejano de las órdenes religiosas y de
los institutos seculares y más cercano
de instituciones como la Holy Name
Society".

La decisión de situar siempre
claramente al Opus Dei no con
referencia al estado de perfección o a
la vocación religiosa, sino -como
reclama su naturaleza- en el ámbito
del común vivir cristiano, ha regido
su contestación. Así lo subrayan,
además, las siguientes palabras, en
las que, prescindiendo de
comparaciones, esboza una
descripción del Opus Dei, sin
expresiones técnicas del Derecho
canónico, pero extremadamente
precisa: "El Opus Dei es una
organización internacional de laicos,
a.la 'que pertenecen también
sacerdotes seculares (una exigua



minoría en comparación con el total
de socios). Sus miembros son
personas que viven en el mundo, en
el que ejercen su profesión u oficio.
Al acudir al Opus Dei no lo hacen
para abandonar ese trabajo, sino al
contrario buscando una ayuda
espiritual con el fin de santificar su
trabajo ordinario, convirtiéndolo
también en medio para santificarse o
para ayudar a los demás a
santificarse". "No cambian -prosigue-
de estado -siguen siendo solteros,
casados, viudos o sacerdotes-, sino
que procuran servir a Dios y a los
demás hombres dentro de su propio
estado". "Al Opus Dei -añade,
introduciendo un lenguaje más
técnico- no le interesan ni votos ni
promesas, lo que pide de sus socios
es que, en medio de las deficiencias y
errores propios de toda vida
humana, se esfuercen por practicar
las virtudes humanas y cristianas,
sabiéndose hijos de Dios".



La contestación -larga, como puede
verse- termina con un párrafo en el
que evoca una realidad a la que
siempre le gustó aludir refiriéndose
al Opus Dei, con conciencia de que
ése, y no otras experiencias
históricas, es el paradigma adecuado
para comprenderla: los primeros
cristianos. "Si se quiere buscar
alguna comparación -dice-, la
manera más fácil de entender el
Opus Dei es pensar en la vida de los
primeros cristianos. Ellos vivían a
fondo su vocación cristiana;
buscaban seriamente la perfección a
la que estaban llamados por el
hecho, sencillo y sublime, del
Bautismo. No se distinguían
exteriormente de los demás
ciudadanos". Eso son también los
socios del Opus Dei -concluye-:
"personas comunes", que
"desarrollan un trabajo corriente" y
"viven en medio del mundo como lo
que son: ciudadanos cristianos que



quieren responder cumplidamente a
las exigencias de su fe (164).

Al hilo de las preguntas que los
periodistas le dirigen, Mons. Escrivá
de Balaguer va glosando, a través de
las páginas de Conversaciones,
diversos rasgos de la vida, del
espíritu y del apostolado de la Obra.
Responde también a interrogantes
concretos sobre el desarrollo del
Opus Dei en uno o en otro país, sobre
dificultades o incomprensiones
encontradas, sobre perspectivas de
futuro. La imagen del Opus Dei que
emerge de ese conjunto de
respuestas es la que cabe resumir
con la expresión que Mons. Escrivá
acuñara en los comienzos de su
labor, y a la que volvió después con
frecuencia, también en estas
declaraciones: "una organización
desorganizadai (165). Es decir, la de
una amplitud de personas, hombres
y mujeres de los más variados países
y condiciones sociales, actuando cada



una en su propio ambiente, con
absoluta espontaneidad, con plena
libertad, según su personal saber y
entender. Y paralelamente, la de una
institución, el Opus Dei, cuya tarea
consiste, fundamentalmente, en
facilitar una formación doctrinal-
teológica y unos auxilios espirituales
adecuados a quienes, viviendo en el
mundo, aspiran a actuar de forma
coherente con cuanto implican la
palabra y el ejemplo de Cristo (166).

Ciertamente, existe un régimen de
gobierno del Opus Dei y, en
consecuencia, una organización, y de
esto se habla también en
Conversaciones, aunque Mons.
Escrivá de Balaguer subraya que, en
todo momento, se procura que sea
"un mínimo", lo "estrictamente
indispensable" (167). Se menciona
también la existencia de actividades
apostólicas propias, que no sólo han
de ser siempre de carácter espiritual,
sino que se conciben como "focos de



irradiación del espíritu
cristiano' (168), como tareas que, de
una manera o de otra -cada una
según su naturaleza-, contribuyan a
"que haya muchos hombres y
mujeres que procuren ser buenos
cristianos y, por tanto, testigos de
Cristo en medio de las ocupaciones
ordinarias": ésa es la finalidad a la
que se ordenan (169). Pero se insiste
a la vez en que, si se quiere captar en
todo su alcance la actividad del Opus
Dei, no debe colocarse el acento en
realizaciones educativas, benéficas,
etc. -por muy importantes que
puedan ser-, sino en la vida cristiana
de las personas singulares: "El
apostolado más importante del Opus
Dei, es el que cada socio realiza con
el testimonio de su vida y con su
palabra, en el trato diario con sus
amigos y compañeros de profesión",
y el que, de igual forma, realizan
otras muchas personas que, sin ser
miembros de la Obra, han recibido



de un modo o de otro el influjo de su
espíritu (170).

Al comparar entre sí las preguntas y
respuestas recogidas en
Conversaciones, se tiene la impresión
de que, en más de una ocasión,
Mons. Escrivá se esfuerza por
ampliar el horizonte de quienes le
entrevistan, elevando su atención,
desde cuestiones muy circunscritas o
desde problemas coyunturales, al
conjunto del fenómeno pastoral que
el Opus Dei implica y representa. En
todo caso, sea en esos momentos, sea
en general a lo largo de la exposición,
el Fundador tiene presente y evoca
esa amplia variedad de hombres y
mujeres, sacerdotes y seglares,
solteros y casados, que de acuerdo
con el espíritu del Opus Dei, se
esfuerzan por vivir la fe cristiana en
los más diversos países y situaciones.
El tono de sus palabras evidencia
que, al actuar así, no lo hace por el
simple deseo de dejar constancia de



una realidad -lo que el Opus Dei era
de hecho-, sino la de subrayar la
razón de ser de la Obra, la finalidad
para la que Dios la inspiró el 2 de
octubre de 19281 (171).

De ahí que no sólo reafirme con
frecuencia la llamada universal a la
santidad, sino que, en ocasiones,
prolongue su reflexión, para poner
de manifiesto algunas perspectivas
de fondo que el conjunto de su
predicación presupone, y a las que
ha contribuido a abrir camino en la
conciencia del cristianismo
contemporáneo. Así, por ejemplo -y
el tema tiene importancia para
nuestra historia-, la visión de la
Iglesia "como comunidad formada
por todos los fieles", en la que todos
"somos solidarios de una misma
misión, que cada uno debe realizar
según sus personales
circunstancias" (172). Comunidad,
pues, en la que nadie es pasivo, sino
en la que todos, sean quienes sean y



estén donde estén, participan y a la
que todos contribuyen, ya que: "allá
donde hay un cristiano que se
esfuerza por vivir en nombre de
Jesucristo, allí está presente la Iglesia
(173). Comunidad,
consiguientemente, en la que el
sacerdote renuncia a cualquier
clericalismo, y encuentra su máxima
gloria en promover entre todos los
cristianos la conciencia de su
personal vocación y dignidad, y en la
que el laico se sabe llamado a
cumplir una tarea no ya, meramente,
como consecuencia de encargos o
mandatos jerárquicos, sino en virtud
de su propio Bautismo, que le inserta
en Cristo y en su Iglesia y le hace
participar de su misión y de su vida
(174).

O también, y paralelamente, la
afirmación del valor cristiano del
mundo, en que el hombre vive y con
cuyas estructuras y tareas se
entreteje la vida del cristiano,



particularmente la del laico o
cristiano corriente, que debe ver en
ese conjunto de realidades y en su
personal ser y estar en el mundo, no
un mero dato sociológico, sino un
componente esencial de su vocación
divina. Esta enseñanza aflora. con
gran frecuencia a lo largo de las
páginas de Conversaciones, pero
quizás en ningún momento con
mayor fuerza que en la homilía de
octubre de 1967, con que se cierra el
libro. Fue pronunciada, como ya
dijimos, en el campus de la
Universidad de Navarra,
concretamente, en una gran
explanada al aire libre, rodeada de
edificios y de árboles. Después de
aludir a ese recinto, Mons. Escrivá
proseguía: "¿No os confirma esta
enumeración, de una forma plástica
e inolvidable, que es la vida
ordinaria el verdadero lugar de
vuestra existencia cristiana? Hijos
míos, allí donde están vuestros
hermanos los hombres, allí donde



están vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, allí está el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo. Es, en medio de las cosas
más materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres.

"Lo he enseñando constantemente
con palabras de la Escritura Santa: el
mundo no es malo, porque ha salido
de las manos de Dios, porque es
criatura suya, porque Yaveh lo miró
y vio que era bueno (cfr. Gen. 1, 7 y
ss.). Somos los hombres los que lo
hacemos malo y feo, con nuestros
pecados y nuestras infidelidades. No
lo dudéis, hijos míos: cualquier modo
de evasión de las honestas realidades
diarias es para vosotros, hombres y
mujeres del mundo, cosa opuesta a la
voluntad de Dios.

"Por el contrario, debéis comprender
ahora -con una nueva claridad- que
Dios os llama a servirle en y desde



las tareas civiles, materiales,
seculares de la vida humana: en un
laboratorio, en el quirófano de un
hospital, en el cuartel, en la cátedra
universitaria, en la fábrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada día. Sabedlo bien: hay
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones más comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir" (175).

Mencionemos, finalmente, las
enseñanzas sobre el sacerdocio
ministerial y su función en la Iglesia
y en la realización de cualquier tarea
apostólica. Aparecen en varios
pasajes, acudiendo también, una vez
más, a la metáfora, ya mencionada,
del "muro sacramental": cada
miembro del Opus Dei -en términos
más generales, cabría decir lo mismo
de cada cristiano- "procura ser
apóstol en su propio ambiente de



trabajo, acercando las almas a Cristo
mediante el ejemplo y la palabra: el
diálogo. Pero en el apostolado, al
conducir a las almas por los caminos
de la vida cristiana, se llega al muro
sacramental. La función
santificadora del laico tiene
necesidad de la función santificadora
del sacerdote, que administra el
sacramento de la Penitencia, celebra
la Eucaristía y proclama la Palabra
de Dios en nombre de la Iglesia (176).
A partir de ese núcleo, se extiende en
otros momentos sobre el sacerdocio
en general (177), sobre el papel de los
sacerdotes en el apostolado del Opus
Dei (178), o también,
específicamente, sobre la posibilidad
de que sacerdotes incardinados en
diócesis se adscriban a la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz.

"Las circunstancias de la vida
eclesiástica que motivaron y motivan
esa preocupación mía y esa labor -ya
institucionalizada- de la Obra -



comenta en una de las entrevistas, en
relación con este último punto-, no
son circunstancias de carácter más o
menos accidental o transitorio, sino
exigencias permanentes de orden
espiritual y humano, íntimamente
unidas a la vida y al trabajo del
sacerdote diocesano. Me refiero
fundamentalmente a la necesidad
que éste tiene de ser ayudado -con
espíritu y medios que en nada
modifiquen su condición diocesana-
a buscar la santidad personal en el
ejercicio de su propio ministerio"; a
eso -añade- aspira a contribuir el
Opus Dei, cuyo espíritu "tiene como
característica esencial el hecho de no
sacar a nadie de su sitio -
unusquisque, in qua vocatione
vocatus est, in ea permaneat (I Cor.
VII, 20)-, sino que lleva a que cada
uno cumpla las tareas y deberes de
su propio estado, de su misión en la
Iglesia y en la sociedad civil, con la
mayor perfección posible". Por eso -
concluye-, cuando un sacerdote se



adscribe a la Obra, no modifica ni
abandona su vocación diocesana -
dedicación al servicio de la Iglesia
local a la que está incardinado, plena
dependencia de propio Ordinario,
espiritualidad secular, unión con los
demás sacerdotes, etc., sino que, por
el contrario, se compromete a vivir
esa vocación con plenitud, porque
sabe que ha de buscar la perfección
precisamente en el mismo ejercicio
de sus obligaciones sacerdotales,
como sacerdote diocesano" (179).

Tales son, en síntesis, algunas de las
principales ideas contenidas en
Conversaciones. Ni que decir tiene
que Mons.' Escrivá, en las entrevistas
concedidas entre 1966 y 1968, tenía
presente no sólo el problema
institucional del Opus Dei y la
búsqueda de una solución jurídica
que superara las insuficiencias de las
anteriores, sino otros muchos afanes,
relacionados con la vida general de
la Iglesia y con el desarrollo del



apostolado de la Obra. Los puntos
que hemos recogido afectan, de un
modo o de otro, al tema que aquí nos
ocupa, y testimonian cómo, en esos
años -y en espera de que llegara el
momento de iniciar nuevas
gestiones-, el Fundador del Opus Dei
reiteró, no sólo ante las autoridades
eclesiásticas y los miembros de la
Obra, sino también de cara a la
opinión pública en general, las
perspectivas que explicaban y
exigían la necesidad de cambiar la
configuración jurídica del Opus Dei.

Es obvio, por otra parte, que tanto la
reafirmación de la posición
adoptada, como las explicaciones
teológicas que la acompañan,
constituyen datos o hechos que
fueron contribuyendo a ese cambio
de ambiente, a ese madurar de las
ideas, que haría posible la posterior
consecución de la nueva y definitiva
solución jurídica. El itinerario que
llevaría a su efectiva concreción



estaba, por lo demás, ya a punto de
iniciarse: comenzaría, en efecto, en
1969, y abriría un proceso largo, que
culminará en 1982-1983.

Notas

159. Concretamente, por orden
cronológico, fueron las siguientes: "Le
Figaro", Paris, 1966; "New York
Times", 1966; "Time New York, 1967;
"Gaceta Universitaria", Madrid, 1967;
"Palabra", Madrid, 1967; "Telva",
Madrid, 1968; "L'Osservatore della
Domenica", Roma, 1968.

160. En 1968, además de la edición
original castellana, aparecieron las
ediciones en italiano, en inglés y en
portugués; en 1969, la edición
francesa; en 1970, la alemana... A
partir de entonces, ha tenido un total
de 41 ediciones, en siete idiomas
diversos, con una tirada de cerca de
300.000 ejemplares.

161. Cfr. Conversaciones, n. 25.



162. Es de advertir que, para evitar el
empleo del término Instituto Secular
-o el de Instituto, que podría recordar
al anterior-, Mons. Escrivá lo
sustituyó, durante este período, por
el de Asociación; consideró legítimo
hacerlo así, de acuerdo con su
afirmación -que es también de la C.
A. Provida Mater Ecclesia- de que los
Institutos Seculares son Asociaciones
de fieles. En ocasiones, acudió
también al término Institución.

163. Conversaciones, n. 20. Las
mismas ideas desarrolla también en
la entrevista a "L'Osservatore delta
Domenica": Conversaciones, nn. 62 y
66.

164. Conversaciones, n. 24.

165. La emplea tres veces: en la
entrevista a "Palabra", a "Le Figaro" y
a "L'Osservatore della
Domenica" (Conversaciones, nn. 19,
35 y 63).



166. Seleccionemos algunas frases,
entre las muchas en este sentido:
"damos una importancia primaria y
fundamental a la espontaneidad
apostólica de la persona, a su libre y
responsable iniciativa, guiada por la
acción del Espíritu; y no a las
estructuras organizativas, mandatos,
tácticas y planes impuestos desde el
vértice, en sede de gobierno" (n. 19);
"La actividad principal del Opus Dei
consiste en dar a sus miembros, y a
las personas que lo deseen, los
medios espirituales necesarios para
vivir como buenos cristianos en
medio del mundo" (n. 27); "Esta es la
misión fundamental de los directores
de nuestra Obra: facilitar en todos los
socios el conocimiento y la práctica
de la fe cristiana, para que la hagan
realidad en su vida, cada uno con
plena autonomía" (n. 53); "Toda la
actuación de los Directores del Opus
Dei se basa en un exquisito respeto
de la libertad profesional de los
socios" (n. 27); "Los fines del Opus



Dei son exclusivamente espirituales.
A todos sus miembros, tanto si
ejercen una especial influencia social
como si no, les pide sólo que luchen
por vivir una vida plenamente
cristiana. No les da ninguna directriz
sobre cómo han de desarrollar su
trabajo. No intenta coordinar sus
actividades. No se sirve de los cargos
que puedan tener" (n. 49); "cada uno
[de los miembros del Opus De¡] obra
con completa libertad personal y,
formando autónomamente su propia
conciencia, procura buscar la
perfección cristiana y cristianizar su
ambiente, santificando su propio
trabajo, intelectual o manual, en
cualquier circunstancia de su vida y
en su propio hogar" (n. 35).

167. Conversaciones, nn. 19 y 63.

168. Conversaciones, n. 18.

169. Conversaciones, n. 51.



170. Conversaciones, n. 31. La
mismas ideas, incluso con parecidas
palabras, aparecen en otros lugares;
por ejemplo, nn. 41 y 84.

171. "El fin del Opus Dei -recuerda,
por ejemplo, en la entrevista a
"Gaceta Universitaria"- es hacer que
muchas personas, en todo el mundo,
sepan, en la teoría y en la práctica,
que es posible santificar su tarea
ordinaria, el trabajo de cada
día" (Conversaciones, n. 84). Y en la
concedida a "Time": "Con el
comienzo de la Obra en 1928, mi
predicación ha sido que la santidad
no es cosa para privilegiados, sino
que pueden ser divinos todos los
caminos de la tierra, todos los
estados, todas las profesiones, todas
las tareas honestas" (Conversaciones,
n. 26). Frases análogas se encuentran
en las demás entrevistas.

172. Conversaciones, n. 59.

173. Conversaciones, n. 112.



174. Ver, en especial, los extensos
párrafos incluidos en
Conversaciones, nn. 58-59 y 112.

175. Conversaciones, nn. 113-114.

176. Conversaciones, n. 69.

177. Conversaciones, nn. 3, 4, 5, 7, 8,
59. Aunque date de cinco años
después de la publicación de
Conversaciones, remitamos, como
texto particularmente significativo, a
la homilía Sacerdote para la
eternidad, pronunciada en 1973 y
recogida, junto con otros escritos
suyos, en Amor a la Iglesia, Madrid
1986, pp. 61-80.

178. Conversaciones, nn. 4, 6, 24, 69,
119.

179. Conversaciones, n. 16; vid.
también nn. 69 y 119; de la libertad
que el sacerdote diocesano tiene para
buscar ayuda espiritual, adecuada a



su condición, en unas u otras
instituciones, trata en nn. 7-8.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/9-un-libro-de-
conversaciones/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/9-un-libro-de-conversaciones/
https://opusdei.org/es-es/article/9-un-libro-de-conversaciones/
https://opusdei.org/es-es/article/9-un-libro-de-conversaciones/

	9. UN LIBRO DE "CONVERSACIONES"

