opusdei.org

9. UN LIBRO DE
"CONVERSACIONES"

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

07/01/2012

En este periodo, y en particular,
después de la audiencia con Pablo VI,
Mons. Escriva de Balaguer llegé a
una conviccion clara: antes de poder
plantear, formalmente y con
perspectiva de éxito, la propuesta de
una nueva configuracion juridica



para el Opus Dei, era necesario no
solo esperar a que terminase el
Concilio Vaticano II, sino, ademas,
dejar pasar algun tiempo, a fin de
que los documentos y orientaciones
conciliares pudieran ser asimilados,
y el Romano Pontifice hubiera
dictado las oportunas normas de
aplicacion, en los casos en que la
materia lo requiriera. Mientras tanto,
se disponia de espacio para rezary
para preparar los pasos futuros.

En 1966 un periodista francés, del
diario Le Figaro, solicit6 al Fundador
de la Obra una entrevista, que le fue
concedida. A esa entrevista siguieron
otras, a peticion de diversas
publicaciones americanas y
europeas, hasta un total de siete
(159). Recogiendo esas declaraciones,
junto con una homilia pronunciada
el 8 de octubre de 1967 en Pamplona,
en el campus de la Universidad de
Navarra, ante unas 30.000 personas,
se publico en 1968 un libro con el



titulo Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer, que alcanzd
enseguida una amplia difusion (160).
Vale la pena examinarlo, ya que
Mons. Escriva de Balaguer tuvo
ocasion de extenderse ampliamente
sobre diversos aspectos del espiritu,
apostolado y naturaleza del Opus
Dei. Cabe, incluso, decir que
Conversaciones aporta, en cierto
modo, una documentacion analoga a
las Cartas de los afios cincuenta y
principios de los sesenta, antes
analizadas. En las Cartas, Mons.
Escriva explicaba la situacion
institucional del Opus Dei a los
propios miembros de la Institucion;
en Conversaciones se dirige al gran
publico, de modo que sus paginas
nos permiten adentrarnos en su
doctrina y percibir como presentaba
el Opus Dei en esta importante
coyuntura de su historia juridica.

Alo largo de las diversas entrevistas,
Mons. Escriva se expresa siempre en



tono positivo, huyendo de toda
polémica. No alude a la evolucion de
los Institutos Seculares, sobre la que,
en esos anos postconciliares, se
discutia ampliamente; mas aun,
cuando uno de los periodistas le
dirige una pregunta directa sobre
esta cuestion, responde que es un
tema que no estima oportuno tratar,
y pasa enseguida a otros puntos
(161). Tampoco encontramos
ninguna referencia explicita a la
decision, ya tomada, de promover
una nueva solucion juridica, aunque
mas de una frase tiene como telon de
fondo, muy claramente, los hechos y
las lineas de actuacion a las que
antes nos hemos referido.

Asi, por ejemplo, en la entrevista
concedida a la publicacion espafiola
"Palabra”, antes de contestar a una
pregunta muy genérica, acerca de la
insercion del Opus Dei en la accion
pastoral de toda la Iglesia, expone lo
que califica de "aclaracion previa", y



que no es sino una sintesis del
panorama historico que viene
esbozando desde 1948, a fin de situar
al Opus Dei en el contexto general del
desarrollo de la espiritualidad
cristiana y sentar las bases para toda
posterior consideracion de su
estatuto juridico: "El Opus Dei no es
ni puede considerarse una realidad
ligada al proceso evolutivo del estado
de perfeccion en la Iglesia, no es una
forma moderna o aggiornata de ese
estado. (...) Baste considerar -porque
una completa exposicion doctrinal
seria larga- que al Opus Deino le
interesan ni votos, ni promesas, ni
forma alguna de consagracion para
sus socios, diversa de la consagracion
que ya todos recibieron con el
Bautismo. Nuestra Asociacion" (162)
no pretende de ninguna manera que
sus socios cambien de estado, que
dejen de ser simples fieles iguales a
los otros, para adquirir el peculiar
status perfectionis. Al contrario, lo
que desea y procura es que cada uno



haga apostolado y se santifique
dentro de su propio estado, en el
mismo lugar y condicidon que tiene
en la Iglesia y en la sociedad civil. No
sacamos a nadie de su sitio, ni
alejamos a nadie de su trabajo o de
sus empefios y nobles compromisos
de orden temporal". "La realidad
social, la espiritualidad y accion del
Opus Dei -concluye- se insertan,
pues, en un venero muy distinto de
la vida de la Iglesia: concretamente,
en el proceso teoldgico y vital que
esta llevando el laicado a la plena
asuncion de sus responsabilidades
eclesiales, a su modo propio de
participar en la mision de Cristo y de
su Iglesia. Esta ha sido y es, en los
casi cuarenta afios de existencia de la
Obra, la inquietud constante -serena,
pero fuerte- con la que Dios ha
querido encauzar, en mi alma y en la
de mis hijos, el deseo de

servirle" (163).



Desde una perspectiva mas concreta,
es decir, no la propia de los
planteamientos teologicos de fondo,
sino la de las tipificaciones juridicas,
aborda el tema en la entrevista con el
corresponsal de "Time". El periodista
americano le pregunta con qué
instituciones cabria comparar el
Opus Dei: ¢con las Ordenes religiosas
y con los Institutos Seculares, o con
Asociaciones catolicas del tipo, por
ejemplo, de la Holy Name Sociéty, los
Caballeros de Colon, etc.?. "No es
facil encontrar una respuesta -
comienza el Fundador-, pues al
intentar comparar entre si a
organizaciones con fines espirituales
se corre el riesgo de quedarse en
rasgos externos o en denominaciones
juridicas, olvidando lo que es mas
importante: el espiritu que da vida y
razon de ser a toda la labor". La frase
es, sin duda, significativa, si
recordamos el contexto historico. Por
lo demas, Mons. Escrivd, después de
esa primera advertencia, sigue



adelante: "Me limitaré a decirle -
fueron sus palabras- que, con
respecto a las [instituciones] que ha
mencionado, [el Opus Dei] estda muy
lejano de las ordenes religiosas y de
los institutos seculares y mas cercano
de instituciones como la Holy Name
Society".

La decision de situar siempre
claramente al Opus Dei no con
referencia al estado de perfecciéon o a
la vocacidn religiosa, sino -como
reclama su naturaleza- en el &mbito
del comun vivir cristiano, ha regido
su contestacion. Asilo subrayan,
ademas, las siguientes palabras, en
las que, prescindiendo de
comparaciones, esboza una
descripcion del Opus Dei, sin
expresiones técnicas del Derecho
canonico, pero extremadamente
precisa: "El Opus Dei es una
organizacion internacional de laicos,
a.la 'que pertenecen también
sacerdotes seculares (una exigua



minoria en comparacion con el total
de socios). Sus miembros son
personas que viven en el mundo, en
el que ejercen su profesion u oficio.
Al acudir al Opus Dei no lo hacen
para abandonar ese trabajo, sino al
contrario buscando una ayuda
espiritual con el fin de santificar su
trabajo ordinario, convirtiéndolo
también en medio para santificarse o
para ayudar a los demas a
santificarse". "No cambian -prosigue-
de estado -siguen siendo solteros,
casados, viudos o sacerdotes-, sino
que procuran servir a Dios y a los
demas hombres dentro de su propio
estado". "Al Opus Dei -afiade,
introduciendo un lenguaje mas
técnico- no le interesan ni votos ni
promesas, lo que pide de sus socios
es que, en medio de las deficiencias y
errores propios de toda vida
humana, se esfuercen por practicar
las virtudes humanas y cristianas,
sabiéndose hijos de Dios".



La contestacion -larga, como puede
verse- termina con un parrafo en el
que evoca una realidad a la que
siempre le gustod aludir refiriéndose
al Opus Dei, con conciencia de que
ése, y no otras experiencias
histdricas, es el paradigma adecuado
para comprenderla: los primeros
cristianos. "Si se quiere buscar
alguna comparacion -dice-, la
manera mas facil de entender el
Opus Dei es pensar en la vida de los
primeros cristianos. Ellos vivian a
fondo su vocacion cristiana;
buscaban seriamente la perfeccion a
la que estaban llamados por el
hecho, sencillo y sublime, del
Bautismo. No se distinguian
exteriormente de los demas
ciudadanos". Eso son también los
socios del Opus Dei -concluye-:
"personas comunes", que
"desarrollan un trabajo corriente" y
"viven en medio del mundo como lo
que son: ciudadanos cristianos que



quieren responder cumplidamente a
las exigencias de su fe (164).

Al hilo de las preguntas que los
periodistas le dirigen, Mons. Escriva
de Balaguer va glosando, a través de
las paginas de Conversaciones,
diversos rasgos de la vida, del
espiritu y del apostolado de la Obra.
Responde también a interrogantes
concretos sobre el desarrollo del
Opus Dei en uno o en otro pais, sobre
dificultades o incomprensiones
encontradas, sobre perspectivas de
futuro. La imagen del Opus Dei que
emerge de ese conjunto de
respuestas es la que cabe resumir
con la expresion que Mons. Escriva
acufiara en los comienzos de su
labor, y a la que volvio después con
frecuencia, también en estas
declaraciones: "una organizacion
desorganizadai (165). Es decir, la de
una amplitud de personas, hombres
y mujeres de los mas variados paises
y condiciones sociales, actuando cada



una en su propio ambiente, con
absoluta espontaneidad, con plena
libertad, segun su personal saber y
entender. Y paralelamente, la de una
institucion, el Opus Dei, cuya tarea
consiste, fundamentalmente, en
facilitar una formacion doctrinal-
teoldgica y unos auxilios espirituales
adecuados a quienes, viviendo en el
mundo, aspiran a actuar de forma
coherente con cuanto implican la
palabra y el ejemplo de Cristo (166).

Ciertamente, existe un régimen de
gobierno del Opus Dei y, en
consecuencia, una organizacion, y de
esto se habla también en
Conversaciones, aunque Mons.
Escriva de Balaguer subraya que, en
todo momento, se procura que sea
"un minimo", lo "estrictamente
indispensable” (167). Se menciona
también la existencia de actividades
apostolicas propias, que no solo han
de ser siempre de caracter espiritual,
sino que se conciben como "focos de



irradiacion del espiritu

cristiano’ (168), como tareas que, de
una manera o de otra -cada una
segun su naturaleza-, contribuyan a
"que haya muchos hombres y
mujeres que procuren ser buenos
cristianos y, por tanto, testigos de
Cristo en medio de las ocupaciones
ordinarias": ésa es la finalidad a la
que se ordenan (169). Pero se insiste
a la vez en que, si se quiere captar en
todo su alcance la actividad del Opus
Dei, no debe colocarse el acento en
realizaciones educativas, benéficas,
etc. -por muy importantes que
puedan ser-, sino en la vida cristiana
de las personas singulares: "E1
apostolado mas importante del Opus
Dei, es el que cada socio realiza con
el testimonio de su vida y con su
palabra, en el trato diario con sus
amigos y compafieros de profesion”,
y el que, de igual forma, realizan
otras muchas personas que, sin ser
miembros de la Obra, han recibido



de un modo o de otro el influjo de su
espiritu (170).

Al comparar entre si las preguntas y
respuestas recogidas en
Conversaciones, se tiene la impresion
de que, en mas de una ocasion,
Mons. Escriva se esfuerza por
ampliar el horizonte de quienes le
entrevistan, elevando su atencion,
desde cuestiones muy circunscritas o
desde problemas coyunturales, al
conjunto del fendmeno pastoral que
el Opus Dei implica y representa. En
todo caso, sea en esos momentos, sea
en general a lo largo de la exposicion,
el Fundador tiene presente y evoca
esa amplia variedad de hombresy
mujeres, sacerdotes y seglares,
solteros y casados, que de acuerdo
con el espiritu del Opus Dei, se
esfuerzan por vivir la fe cristiana en
los mas diversos paises y situaciones.
El tono de sus palabras evidencia
que, al actuar asi, no lo hace por el
simple deseo de dejar constancia de



una realidad -lo que el Opus Dei era
de hecho-, sino la de subrayar la
razon de ser de la Obra, la finalidad
para la que Dios la inspir6 el 2 de
octubre de 19281 (171).

De ahi que no solo reafirme con
frecuencia la llamada universal a la
santidad, sino que, en ocasiones,
prolongue su reflexion, para poner
de manifiesto algunas perspectivas
de fondo que el conjunto de su
predicacion presupone, y a las que
ha contribuido a abrir camino en la
conciencia del cristianismo
contemporaneo. Asi, por ejemplo -y
el tema tiene importancia para
nuestra historia-, la vision de la
Iglesia "como comunidad formada
por todos los fieles", en la que todos
"somos solidarios de una misma
mision, que cada uno debe realizar
segun sus personales
circunstancias” (172). Comunidad,
pues, en la que nadie es pasivo, sino
en la que todos, sean quienes sean y



estén donde estén, participany a la
que todos contribuyen, ya que: "alla
donde hay un cristiano que se
esfuerza por vivir en nombre de
Jesucristo, alli esta presente la Iglesia
(173). Comunidad,
consiguientemente, en la que el
sacerdote renuncia a cualquier
clericalismo, y encuentra su maxima
gloria en promover entre todos los
cristianos la conciencia de su
personal vocacion y dignidad, y en la
que el laico se sabe llamado a
cumplir una tarea no ya, meramente,
como consecuencia de encargos o
mandatos jerarquicos, sino en virtud
de su propio Bautismo, que le inserta
en Cristo y en su Iglesia y le hace
participar de su mision y de su vida
(174).

O también, y paralelamente, la
afirmacion del valor cristiano del
mundo, en que el hombre vive y con
cuyas estructuras y tareas se
entreteje la vida del cristiano,



particularmente la del laico o
cristiano corriente, que debe ver en
ese conjunto de realidades y en su
personal ser y estar en el mundo, no
un mero dato socioldgico, sino un
componente esencial de su vocacion
divina. Esta ensefianza aflora. con
gran frecuencia a lo largo de las
paginas de Conversaciones, pero
quizas en ningun momento con
mayor fuerza que en la homilia de
octubre de 1967, con que se cierra el
libro. Fue pronunciada, como ya
dijimos, en el campus de la
Universidad de Navarra,
concretamente, en una gran
explanada al aire libre, rodeada de
edificios y de arboles. Después de
aludir a ese recinto, Mons. Escriva
proseguia: "¢No os confirma esta
enumeracion, de una forma plastica
e inolvidable, que es la vida
ordinaria el verdadero lugar de
vuestra existencia cristiana? Hijos
mios, alli donde estan vuestros
hermanos los hombres, alli donde



estan vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, alli esta el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo. Es, en medio de las cosas
mas materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres.

"Lo he ensefiando constantemente
con palabras de la Escritura Santa: el
mundo no es malo, porque ha salido
de las manos de Dios, porque es
criatura suya, porque Yaveh lo miro
y vio que era bueno (cfr. Gen. 1,7y
ss.). Somos los hombres los que 1o
hacemos malo y feo, con nuestros
pecados y nuestras infidelidades. No
lo dudéis, hijos mios: cualquier modo
de evasion de las honestas realidades
diarias es para vosotros, hombres y
mujeres del mundo, cosa opuesta a la
voluntad de Dios.

"Por el contrario, debéis comprender
ahora -con una nueva claridad- que
Dios os llama a servirle en y desde



las tareas civiles, materiales,
seculares de la vida humana: en un
laboratorio, en el quiréfano de un
hospital, en el cuartel, en la catedra
universitaria, en la fabrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada dia. Sabedlo bien: hay
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones mas comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir” (175).

Mencionemos, finalmente, las
ensefianzas sobre el sacerdocio
ministerial y su funcion en la Iglesia
y en la realizacion de cualquier tarea
apostolica. Aparecen en varios
pasajes, acudiendo también, una vez
mas, a la metafora, ya mencionada,
del "muro sacramental": cada
miembro del Opus Dei -en términos
mas generales, cabria decir lo mismo
de cada cristiano- "procura ser
apostol en su propio ambiente de



trabajo, acercando las almas a Cristo
mediante el ejemplo y la palabra: el
dialogo. Pero en el apostolado, al
conducir a las almas por los caminos
de la vida cristiana, se llega al muro
sacramental. La funcion
santificadora del laico tiene
necesidad de la funcion santificadora
del sacerdote, que administra el
sacramento de la Penitencia, celebra
la Eucaristia y proclama la Palabra
de Dios en nombre de la Iglesia (176).
A partir de ese nucleo, se extiende en
otros momentos sobre el sacerdocio
en general (177), sobre el papel de los
sacerdotes en el apostolado del Opus
Dei (178), o también,
especificamente, sobre la posibilidad
de que sacerdotes incardinados en
didcesis se adscriban a la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz.

"Las circunstancias de la vida
eclesiadstica que motivaron y motivan
esa preocupacion mia y esa labor -ya
institucionalizada- de la Obra -



comenta en una de las entrevistas, en
relacion con este ultimo punto-, no
son circunstancias de caracter mas o
menos accidental o transitorio, sino
exigencias permanentes de orden
espiritual y humano, intimamente
unidas a la vida y al trabajo del
sacerdote diocesano. Me refiero
fundamentalmente a la necesidad
que éste tiene de ser ayudado -con
espiritu y medios que en nada
modifiquen su condicidon diocesana-
a buscar la santidad personal en el
ejercicio de su propio ministerio”; a
eso -aflade- aspira a contribuir el
Opus Dei, cuyo espiritu "tiene como
caracteristica esencial el hecho de no
sacar a nadie de su sitio -
unusquisque, in qua vocatione
vocatus est, in ea permaneat (I Cor.
VII, 20)-, sino que lleva a que cada
uno cumpla las tareas y deberes de
su propio estado, de su mision en la
Iglesia y en la sociedad civil, con la
mayor perfeccion posible". Por eso -
concluye-, cuando un sacerdote se



adscribe a la Obra, no modifica ni
abandona su vocacion diocesana -
dedicacion al servicio de la Iglesia
local a la que esta incardinado, plena
dependencia de propio Ordinario,
espiritualidad secular, union con los
demas sacerdotes, etc., sino que, por
el contrario, se compromete a vivir
esa vocacion con plenitud, porque
sabe que ha de buscar la perfeccion
precisamente en el mismo ejercicio
de sus obligaciones sacerdotales,
como sacerdote diocesano" (179).

Tales son, en sintesis, algunas de las
principales ideas contenidas en
Conversaciones. Ni que decir tiene
que Mons." Escriva, en las entrevistas
concedidas entre 1966 y 1968, tenia
presente no sélo el problema
institucional del Opus Deiy la
busqueda de una solucidn juridica
que superara las insuficiencias de las
anteriores, sino otros muchos afanes,
relacionados con la vida general de
la Iglesia y con el desarrollo del



apostolado de la Obra. Los puntos
que hemos recogido afectan, de un
modo o de otro, al tema que aqui nos
ocupa, y testimonian cdmo, en esos
afos -y en espera de que llegara el
momento de iniciar nuevas
gestiones-, el Fundador del Opus Dei
reiterd, no sélo ante las autoridades
eclesiasticas y los miembros de la
Obra, sino también de cara a la
opinion publica en general, las
perspectivas que explicaban y
exigian la necesidad de cambiar la
configuracion juridica del Opus Dei.

Es obvio, por otra parte, que tanto la
reafirmacion de la posicion
adoptada, como las explicaciones
teoldgicas que la acompafian,
constituyen datos o hechos que
fueron contribuyendo a ese cambio
de ambiente, a ese madurar de las
ideas, que haria posible la posterior
consecucion de la nueva y definitiva
solucion juridica. El itinerario que
llevaria a su efectiva concrecion



estaba, por lo demas, ya a punto de
iniciarse: comenzaria, en efecto, en
1969, y abriria un proceso largo, que
culminara en 1982-1983.

Notas

159. Concretamente, por orden
cronologico, fueron las siguientes: "Le
Figaro", Paris, 1966; "New York
Times", 1966; "Time New York, 1967;
"Gaceta Universitaria”, Madrid, 1967;
"Palabra”, Madrid, 1967; "Telva",
Madrid, 1968; "L'Osservatore della
Domenica", Roma, 1968.

160. En 1968, ademas de la edicién
original castellana, aparecieron las
ediciones en italiano, en inglés y en
portugués; en 1969, la edicion
francesa; en 1970, la alemana... A
partir de entonces, ha tenido un total
de 41 ediciones, en siete idiomas
diversos, con una tirada de cerca de
300.000 ejemplares.

161. Cfr. Conversaciones, n. 25.



162. Es de advertir que, para evitar el
empleo del término Instituto Secular
-0 el de Instituto, que podria recordar
al anterior-, Mons. Escriva lo
sustituyo, durante este periodo, por
el de Asociacion; considero legitimo
hacerlo asi, de acuerdo con su
afirmacion -que es también de la C.
A. Provida Mater Ecclesia- de que los
Institutos Seculares son Asociaciones
de fieles. En ocasiones, acudio
también al término Institucion.

163. Conversaciones, n. 20. Las
mismas ideas desarrolla también en
la entrevista a "L'Osservatore delta
Domenica": Conversaciones, nn. 62 y
66.

164. Conversaciones, n. 24.

165. La emplea tres veces: en la
entrevista a "Palabra”, a "Le Figaro"y
a "L'Osservatore della

Domenica" (Conversaciones, nn. 19,
35y 63).



166. Seleccionemos algunas frases,
entre las muchas en este sentido:
"damos una importancia primaria y
fundamental a la espontaneidad
apostolica de la persona, a su libre y
responsable iniciativa, guiada por la
accion del Espiritu; y no a las
estructuras organizativas, mandatos,
tacticas y planes impuestos desde el
vértice, en sede de gobierno" (n. 19);
"La actividad principal del Opus Dei
consiste en dar a sus miembros, y a
las personas que lo deseen, los
medios espirituales necesarios para
vivir como buenos cristianos en
medio del mundo" (n. 27); "Esta es la
mision fundamental de los directores
de nuestra Obra: facilitar en todos los
socios el conocimiento y la practica
de la fe cristiana, para que la hagan
realidad en su vida, cada uno con
plena autonomia" (n. 53); "Toda la
actuacion de los Directores del Opus
Dei se basa en un exquisito respeto
de la libertad profesional de los
socios" (n. 27); "Los fines del Opus



Dei son exclusivamente espirituales.
A todos sus miembros, tanto si
ejercen una especial influencia social
como si no, les pide s6lo que luchen
por vivir una vida plenamente
cristiana. No les da ninguna directriz
sobre como han de desarrollar su
trabajo. No intenta coordinar sus
actividades. No se sirve de los cargos
que puedan tener" (n. 49); "cada uno
[de los miembros del Opus Dej] obra
con completa libertad personal y,
formando autonomamente su propia
conciencia, procura buscar la
perfeccion cristiana y cristianizar su
ambiente, santificando su propio
trabajo, intelectual o manual, en
cualquier circunstancia de su vida y
en su propio hogar" (n. 35).

167. Conversaciones, nn. 19y 63.
168. Conversaciones, n. 18.

169. Conversaciones, n. 51.



170. Conversaciones, n. 31. La
mismas ideas, incluso con parecidas
palabras, aparecen en otros lugares;
por ejemplo, nn. 41 y 84.

171. "El fin del Opus Dei -recuerda,
por ejemplo, en la entrevista a
"Gaceta Universitaria"- es hacer que
muchas personas, en todo el mundo,
sepan, en la teoria y en la practica,
que es posible santificar su tarea
ordinaria, el trabajo de cada

dia" (Conversaciones, n. 84). Y en la
concedida a "Time": "Con el
comienzo de la Obra en 1928, mi
predicacion ha sido que la santidad
no es cosa para privilegiados, sino
que pueden ser divinos todos los
caminos de la tierra, todos los
estados, todas las profesiones, todas
las tareas honestas" (Conversaciones,
n. 26). Frases analogas se encuentran
en las demas entrevistas.

172. Conversaciones, n. 59.

173. Conversaciones, n. 112.



174. Ver, en especial, los extensos
parrafos incluidos en
Conversaciones, nn. 58-59 y 112.

175. Conversaciones, nn. 113-114.
176. Conversaciones, n. 69.

177. Conversaciones, nn. 3,4, 5, 7, 8,
59. Aunque date de cinco afos
después de la publicacion de
Conversaciones, remitamos, como
texto particularmente significativo, a
la homilia Sacerdote para la
eternidad, pronunciada en 1973y
recogida, junto con otros escritos
suyos, en Amor a la Iglesia, Madrid
1986, pp. 61-80.

178. Conversaciones, nn. 4, 6, 24, 69,
119.

179. Conversaciones, n. 16; vid.
también nn. 69 y 119; de la libertad
que el sacerdote diocesano tiene para
buscar ayuda espiritual, adecuada a



su condicion, en unas u otras
instituciones, trata en nn. 7-8.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/9-un-libro-de-
conversaciones/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/9-un-libro-de-conversaciones/
https://opusdei.org/es-es/article/9-un-libro-de-conversaciones/
https://opusdei.org/es-es/article/9-un-libro-de-conversaciones/

	9. UN LIBRO DE "CONVERSACIONES"

