
opusdei.org

9. El Pan y la Palabra

"Entrevista sobre el Fundador
del Opus Dei". Entrevista de
Cesare Cavalleri a Don Álvaro
del Portillo sobre la vida y
personalidad de San Josemaría

18/03/2009

– Una expresión típica del
Fundador, la Misa, centro y raíz de
la vida interior , fue utilizada por
el Concilio Vaticano II para
expresar la unidad de vida que
todo sacerdote debe empeñarse en
alcanzar: "El sacrificio
Eucarístico resulta, pues, el centro



y la raíz de toda la vida del
presbítero" (cfr. decreto
Presbyterorum ordinis , num.14).
Bastaría esto para manifestar la
intensidad con que su alma
sacerdotal se entregaba en la
celebración eucarística, pero
desearía conocer algún ejemplo o
detalle significativo .

–La Santa Misa era incluso el centro
físico de su jornada. Como ya he
señalado, la dividía en dos partes:
hasta el mediodía vivía la presencia
de Dios centrándola en la acción de
gracias por la Misa celebrada y, tras
el rezo del Angelus , comenzaba a
prepararse para la Misa del día
siguiente.

Muchas veces me confió que, desde
su ordenación sacerdotal, se
preparaba cada día para celebrar el
Santo Sacrificio como si fuese la
última vez: el pensamiento de que el
Señor podía llamarle a Sí



inmediatamente después, le animaba
a volcar en la Misa toda la fe y el
amor de que era capaz. Así, hasta
llegar al 26 de junio de 1975, en que
celebró su última Misa con
extraordinario fervor.

Contaba que, cuando se trasladó a
Zaragoza en 1920, una vez que
pasaba delante de un bar llamado
"Gambrinus", vio que dentro del local
estaba un famoso torero. Algunos
niños se acercaron a aquel personaje
popular, y uno de ellos exclamó
exultante: "¡lo he tocado!" Al Padre le
impresionó aquella escena, y la
evocó con frecuencia para
exhortarnos a reflexionar sobre el
hecho de que cada día tocamos a
Jesús en la Eucaristía.

Tenía la costumbre de adorar a la
Eucaristía metiéndose al menos con
la imaginación en las iglesias que
veía a lo lejos o, simplemente, le
venían a la memoria; y no dejaba de



reparar cuando le llegaba noticia de
algún robo sacrílego o de
profanaciones.

Una vez, durante el viaje al Perú en
1974, le mostraron las fotografías de
un lugar donde se había producido
un gigantesco huaico , un tremendo
corrimiento de tierra, piedra y fango.
Todo un pueblo había quedado
sepultado, y sólo sobresalía el remate
del campanario de la iglesia. En la
fotografía podían verse animales que
pastaban en el lugar de la catástrofe,
encima de la iglesia enterrada. Al
pensar en que Jesús Sacramentado
había quedado sepultado bajo la
tierra, el Padre pasó la noche entera
en oración y en adoración.

Sería muy largo describir cómo vivía
el Padre cada parte de la Santa Misa.
Sólo referiré dos detalles de los que
me habló en muchas ocasiones. Al
elevar el Pan Eucarístico y la Sangre
de Nuestro Señor, repetía siempre



algunas oraciones –no en voz alta,
porque las rúbricas no lo permiten,
sino con la mente y el corazón–, con
una perseverancia heroica que duró
decenas de años.

Concretamente, mientras tenía la
Hostia consagrada entre las manos,
decía: Señor mío y Díos mío , el acto
de fe de Santo Tomás Apóstol.
Después, inspirándose en una
invocación evangélica, repetía
lentamente: Adauge nobis fidem,
spem et charitatem ; pedía al Señor
para toda la Obra la gracia de crecer
en la fe, la esperanza y la caridad.
Inmediatamente después, repetía
una plegaria dirigida al Amor
Misericordioso, que había aprendido
y meditado desde joven, pero que no
utilizaba nunca en su predicación, y
que durante muchos años sólo muy
de tarde en tarde nos dijo que la
recitaba: Padre Santo, por el
Corazón Inmaculado de María, os
ofrezco a Jesús, Vuestro Hijo muy



amado, y me ofrezco a mí mismo
en Él, por Él, y con Él, a todas sus
intenciones, y en nombre de todas
las criaturas . Después añadía la
invocación: Señor, danos la pureza
y el gaudium cum pace , a mí y a
todos , pensando, como es natural,
en sus hijos del Opus Dei. Por último,
mientras hacía la genuflexión,
después de haber elevado la Hostia o
el Cáliz, recitaba la primera estrofa
del himno eucarístico Adoro te
devote, latens deitas , y decía al
Señor: ¡Bienvenido al altar!

Todo esto, repito, no lo hacía de vez
en cuando, sino a diario, y nunca
mecánicamente, sino con todo su
amor y vibración interior. Lo sé
porque nos lo contó, a don Javier
Echevarría y a mí. Nos lo confió un
día de 1970, en México, mientras
hacía su oración en voz alta en el
Santuario de Guadalupe, a donde
había ido para hacer una novena a la



Virgen, en compañía de otros hijos
suyos.

– ¿Cómo acogió el Padre la
reforma litúrgica dispuesta por el
Concilio?

–Como siempre, aplicó con
obediencia y fortaleza todas las
disposiciones sobre esta materia.
Gracias a la solicitud de su Fundador,
el Opus Dei ha sido, también en lo
que se refiere a la praxis litúrgica,
ejemplo de fidelidad.

Nuestro Padre encargó a algunos
sacerdotes de la Obra la tarea de
examinar las diversas posibilidades
previstas por la reforma, y
determinar y explicar cómo se
aplicaban. Orientó personalmente
este trabajo y aprobó sus resultados.
De esta forma, todos los sacerdotes
de la Obra comenzaron a aprender
las nuevas rúbricas, siguiendo el
deseo del Santo Padre de que "la
constitución conciliar sobre la



Sagrada Liturgia sea puesta en
práctica en su plenitud y con todo
cuidado" ( Carta enviada en nombre
del Papa a todos los obispos y otros
superiores eclesiásticos, junto con el
libro Jubilate Deo , el 14 de abril de
1974).

Fue el primero en obedecer a las
nuevas disposiciones litúrgicas y se
esforzó en aprender el nuevo rito de
la Misa. Desde hacía muchos años le
ayudaba habitualmente en la
celebración otro sacerdote: a partir
de los años cincuenta solíamos
hacerlo don Javier Echevarría o yo.
Cuando se introdujeron los cambios
litúrgicos, nos rogó que no dejáramos
de hacerle todas las observaciones
que nos pareciesen oportunas para
ayudarle a aprender bien el nuevo
rito. A pesar de su buena voluntad,
nos dábamos cuenta de que le
suponía un notable esfuerzo, porque
debía cambiar hábitos de devoción
litúrgica adquiridos durante muchos



años de lucha perseverante llena de
amor de Dios.

Yo me planteaba cómo ahorrar al
Padre esas dificultades, y en su
presencia aludí a que a otros
sacerdotes más jóvenes se les había
concedido permiso para seguir el rito
de San Pío V y celebrar la Misa como
habían hecho hasta entonces. El
Padre me interrumpió
inmediatamente: afirmó que no
quería ningún privilegio, y me
prohibió hacer esa propuesta. Sabía
que yo trataba a las personas que
estaban elaborando las nuevas
disposiciones litúrgicas.

Algún tiempo después me encontré
con Mons. Annibale Bugnini, que era
el máximo responsable en este
campo, y un buen amigo mío, tanto
que nos tuteábamos. Hablamos de
las dificultades que experimentaban
algunos sacerdotes ancianos para
adaptarse al nuevo rito, después de



haber celebrado la Santa Misa con el
antiguo durante tantos años. Era una
situación conocida. De pasada, aludí
al caso de nuestro Fundador, que
obedecía de modo ejemplar y con
profunda alegría. Bugnini me dijo
que el Fundador del Opus Dei no
tenía por qué hacer un esfuerzo
semejante, ya que muchos otros
sacerdotes tenían permiso para
celebrar con el rito anterior, y él
mismo había accedido a peticiones
similares de parte de personas que
estaban en esas circunstancias.
Aunque yo le había dicho ya que
nuestro Fundador no quería otro
privilegio que el de obedecer
siempre a la Santa Sede, y que
incluso me había prohibido pedir
nada, él se empeñó en concederme el
permiso para nuestro Fundador, y
me insistió en que le refiriese cómo
se había desarrollado nuestra
conversación.



– La delicadeza con que el
Fundador cuidaba el decoro de la
liturgia y de los objetos de culto se
expresa en el punto 527 de Camino :
Aquella mujer que en casa de
Simón el leproso, en Betania, unge
con rico perfume la cabeza del
Maestro, nos recuerda el deber de
ser espléndidos en el culto de Dios.
–Todo el lujo, la majestad y la
belleza me parecen poco. –Y contra
los que atacan la riqueza de vasos
sagrados, ornamentos y retablos,
se oye la alabanza de Jesús: "opus
enim bonum operata est in me" –
una buena obra ha hecho
conmigo .

–Recuerdo que en 1959 o en 1960,
estando en Londres, vio por
televisión una ceremonia de la Corte
Real. Inmediatamente después
observó, como había hecho en otras
ocasiones, que una ceremonia de este
estilo requiere una preparación muy
cuidadosa y que, cuando es a Dios



Nuestro Señor a quien se dirige un
acto de culto, debemos prepararlo
con un amor y un empeño mucho
más grande que el que ponen los
maestros de ceremonias de la Reina
de Inglaterra.

El desprendimiento y la pobreza no
le impedían amar la belleza y el
decoro artístico en la liturgia y en el
culto divino. Es una prueba palpable
de su fe y de su generosidad con el
Señor.

Quería que los objetos destinados al
culto fuesen lo más preciosos posible;
enseñó que, en este campo, la
pobreza está en la cantidad y no en
la calidad. Para los Centros del Opus
Dei estableció esta norma: los objetos
litúrgicos deben ser decorosos y
bellos, pero en el número
estrictamente indispensable.

En 1940, movido por su ardiente
amor al Señor, a pesar de las
estrecheces que pasábamos,



comenzó a llevar a un taller de arte
religioso, muy famoso en España y
en el extranjero, las joyas que
algunos amigos le regalaban: las iba
dejando allí, porque deseaba ofrecer
al Señor una custodia muy rica, con
campanillas de plata. Se trataba de
Talleres de Arte Granda, dirigidos
por un sacerdote muy piadoso, don
Félix, y su hermana, Cándida Granda.
Nuestro Fundador, en cuanto recibía
alguna piedra preciosa o un anillo,
de los que se desprendía alguno de
sus conocidos, lo llevaba enseguida
al taller; a veces le acompañaba yo.
Doña Cándida extendía sobre una
mesa un paño de terciopelo negro y
ponía encima todo lo que íbamos
reuniendo; después decía: "Ahora
necesitamos encontrar tal cosa; falta
tal otra"... Con este motivo, el Padre
trató mucho con los hermanos
Granda, y les dio abundantes
consejos sobre el diseño de sagrarios
y vasos sagrados. Don Félix y doña
Cándida los acogían con



agradecimiento, porque eran
sugerencias muy prácticas para
enriquecer los objetos de culto:
ambos me han contado que
aprendieron mucho de nuestro
Fundador. Por eso, cuando dejaron la
dirección de Talleres de Arte Granda,
la confiaron a unos miembros de la
Obra. El Fundador les animó a
mejorar constantemente su trabajo
llevando a la práctica las palabras de
la Escritura: zelus domus tuae
comedit me (Ps. 79, 10).

A nuestro Padre no le fue posible, en
muchas ocasiones, ofrecer al Señor
todo lo que hubiera querido.
Recuerdo que en 1935 lamentaba no
haber podido instalar un sagrario
más rico en el oratorio de la
residencia de Ferraz; era un
tabernáculo muy pobre, que le había
prestado la M. Muratori. Le apenaba
oficiar la exposición solemne con
una custodia de poco valor, de
hierro: sólo era de plata el viril que



sostenía la Hostia consagrada. Desde
entonces le oí decir que deseaba
destinar al Señor objetos de culto
ricos, aun a costa de quedarse sin
comer.

Siempre, y en especial durante los
últimos años de su vida, le he
escuchado repetir: Ahora la gente
ahorra todo a Nuestro Señor; yo no
lo entiendo. Aunque, cuando un
enamorado le regale a la mujer
que quiere un trozo de hierro o de
cemento, como regalo, ni siquiera
entonces yo regalaré al Señor un
poco de hierro o de cemento, sino
lo mejor que pueda .

Durante toda su vida procuró
dedicar al servicio del Señor lo mejor
que tenía. Sé que poco después de
1928 deseaba encargar un cáliz que
tuviese un piedra preciosa engastada
en la base, de modo que nadie la
pudiese admirar; quería que fuese
como un sacrificio escondido,



únicamente para el Señor. Sólo al
cabo de los años, cuando vivía en
Roma, pudo realizar este deseo suyo,
cuando una señora le regaló una
esmeralda de grandes dimensiones.

Hacía que todas las semanas se
renovasen las formas consagradas
reservadas en el sagrario, y
estableció esta norma para todos los
Centros de la Obra, exhortando a
prever con prudencia cualquier
dificultad. En 1940 ó 1941 pudo ver
realizado al fin su antiguo deseo de
que las formas se preparasen en
nuestras casas. Quería que, con el
tiempo, sus hijos llegasen a cultivar
el grano y las vides necesarias para
confeccionar las especies
eucarísticas. El 15 de enero de 1965,
explicaba una vez más este viejo
proyecto: Se trata de acariciar a
Dios que nace en nuestras manos,
preparando las especies para que
Él descienda . Se lo oí decir también,
ante un grupo de hijas suyas, el 28 de



marzo de 1975, pocos meses antes de
morir.

Cuando era el único sacerdote del
Opus Dei, se ocupaba personalmente
de limpiar por dentro los sagrarios
de nuestros Centros. Solía hacerlo
cada quince días, con ocasión de sus
viajes fuera de Madrid. Mientras los
limpiaba, hablaba
ininterrumpidamente con Jesús
Sacramentado, repitiéndole que
todas aquellas delicadezas eran para
Él. Nos exhortaba: ¡Que tratéis con
cariño cuidadoso los sagrarios!
Cuando dejó de ocuparse de estos
deberes personalmente, enseñó a sus
hijos sacerdotes a cumplir esta
obligación con el mayor cuidado, y a
recitar en estos momentos muchas
jaculatorias y comuniones
espirituales.

Ya desde el principio estableció que
los amitos, purificadores y
manutergios se lavasen y planchasen



cada vez que se usaban. Es una
norma que se ha vivido siempre en
nuestros Centros, en señal de amor
de Dios y respeto hacia el Santo
Sacrificio. Un cardenal que estuvo en
la Clínica Universitaria de Navarra,
promovida y dirigida por miembros
del Opus Dei, me contó, admirado,
que durante una visita por distintos
departamentos, vio en una
habitación un montón de lienzos
blancos cuidadosamente dispuestos
en cestas. Preguntó qué era aquello;
le respondieron que eran los lienzos
sagrados que se habían utilizado
aquella mañana, y que iban a lavar y
planchar para usarlos al día
siguiente.

Su amor a la Eucaristía se reflejaba
en muchos detalles, hasta en el modo
de poner unas flores junto al
tabernáculo. Nos decía: Cuando
pongáis una flor junto al Sagrario,
dadle un beso y decidle al Señor
que queréis que ese beso se



consuma, como se consumirá la
flor, como se consume la
lamparilla del Sagrario,
alumbrando, señalando dónde está
el Señor .

– En las películas que recogen
reuniones que el Fundador tuvo en
varias ciudades de Europa y
América con diversos grupos de
personas –a veces, varios miles–,
sobre todo en los últimos años de
su vida, no falta nunca una
referencia al sacramento de la
confesión. Es conmovedora su
catequesis sobre el que llamaba
sacramento de la alegría .

–Sí, hablaba muchísimo de la
Confesión y la llamaba el
sacramento de la alegría , porque
asegura nuestro retorno a Dios: nos
devuelve la amistad divina, perdida
por el pecado. Exhortó a sus hijos
sacerdotes a hacer de la
administración de la Penitencia una



pasión dominante de su vida
sacerdotal; y espoleaba a sus hijos
laicos a llevar a muchas almas a la
confesión: matad a vuestros
hermanos sacerdotes, a fuerza de
darles mucho trabajo, para que
puedan llevar muchas almas a
reconciliarse con Dios .

Tuvo una auténtica pasión por
administrar el sacramento de la
Penitencia. Tras su ordenación,
durante su estancia en Perdiguera,
logró que se confesaran
prácticamente todos los habitantes
del pueblo. De regreso a Zaragoza,
continuó administrando la Confesión
con mucha constancia. Recuerdo
haber presenciado, en 1970, una
conversación entre nuestro
Fundador y uno de sus amigos de
aquella ciudad, que había hecho una
brillante carrera pública. Éste le
recordó: "yo me confesé contigo –
como eran viejos amigos, se trataban
de tú– antes de que nos casases a mi



mujer y a mí. Recuerdo que mientras
me iba acusando de los pecados
estabas callado. Pero cuando te dije
que me había batido en duelo,
exclamaste: ¡Estás loco! " Después
comentó que nadie le había
corregido tan claramente, pero que
al mismo tiempo había agradecido
que lo hiciese con tanta caridad, de
modo que no se sintió ofendido, y en
cambio, acabó muy contrito por su
pecado. Durante el relato, nuestro
Fundador permaneció en silencio; no
añadió ni una palabra, porque,
aunque fuese el mismo penitente
quien hablaba, se sabía ligado por el
secreto de la confesión.

Ya en Madrid, recorría la ciudad de
un lado a otro para confesar al
mayor número posible de enfermos,
y llevarles la Comunión: fue una
actividad desarrollada con una
generosidad heroica, un empeño
llevado a cabo con todas sus fuerzas,



cuando no tenía dinero ni para
pagarse el tranvía ni para comer.

Recordaba con alegría los años en
que dedicó tantas horas de su tiempo
a preparar para la confesión y la
primera comunión a miles de niños.
Afirmaba que había obtenido
grandes enseñanzas para su propia
vida espiritual de la devoción de
aquellos pequeños.

Tras el 2 de octubre de 1928,
continuó prestando su ministerio
sacerdotal en el Patronato de
Enfermos, y después en el Real
Patronato de Santa Isabel. En la
iglesia de este último, atendía un
confesonario bastante frecuentado.
Al mismo tiempo, dirigía
espiritualmente a muchos
estudiantes universitarios.

Durante la guerra civil española,
escuchó confesiones por la calle, o
pasando de una casa a otra; no se
arredraba ante el peligro de muerte



que corría si alguien le descubría, le
identificaba como sacerdote y le
denunciaba.

En los últimos años de su vida,
nuestro Fundador no pudo ejercitar
directamente el apostolado de la
confesión, porque se debía a la labor
de gobierno de la Obra. Esto no
quiere decir que no desarrollase
intensamente su ministerio
sacerdotal, especialmente a través de
la predicación a sus hijos, o a muchas
otras personas que venían a verle
para recibir su orientación espiritual;
pero sólo me confesaba a mí. Me
parece oportuno explicar que, como
trataba sobre todo a miembros de la
Obra, para evitar encontrarse atado
por el sigilo sacramental, prefería no
escuchar sus confesiones, para
asegurarse una mayor libertad de
acción. La única excepción fui yo:
nuestro Fundador se confesaba
conmigo y yo con él.



Predicó incesantemente sobre este
sacramento. En los últimos años
sufrió muchísimo viendo que los
fieles abandonaban cada vez más la
práctica de la confesión frecuente.
Por eso emprendió una catequesis
aún más intensa sobre la grandeza
de la misericordia divina. Rechazaba
con energía la afirmación de que es
preferible retrasar la confesión de
los niños para evitarles una
experiencia traumática: contaba que
había confesado a miles de niños y
que, lejos de sufrir un shock , habían
experimentado con agradecimiento
la bondad de Dios Nuestro Señor.
Aconsejaba a las madres: Mamás,
llevad a vuestros hijos a confesar,
como hizo mi madre conmigo. Así
se acostumbrarán vuestros hijos a
recibir el Sacramento de la
Penitencia y a reconciliarse con
Dios: por medio de este
Sacramento bien recibido con
todas las condiciones que se
requieren para una buena



Confesión, los niños irán teniendo
cada vez mayor delicadeza de
conciencia y serán más felices .

Enseñó a sus hijos sacerdotes a
administrar este sacramento con
tanta pasión, que el Santo Padre Juan
Pablo II ha afirmado que los
sacerdotes del Opus Dei tienen "el
carisma de la Confesión": he sentido
el gozo de oírselo decir
personalmente, y es fácil imaginar
mi alegría ante un reconocimiento,
tan autorizado, de los esfuerzos de
los miembros de la Obra por imitar a
su Fundador.

– El Beato Josemaría decía que el
mejor modo de vivir la virtud de la
penitencia era acercarse contrito
al Sacramento de la Confesión.
Sentía el deber de compensar con
la propia compunción tantas
faltas de amor de las que era
testigo cada día.



–El afán de reparación es uno de los
modos en que se expresa la
Comunión de los Santos. En una
ocasión, se hablaba públicamente de
la vida pecaminosa de una persona, y
uno de nosotros exclamó: "¡Pobre
hombre!" Nuestro Fundador replicó
inmediatamente: ¡pobre Dios! No
era una falta de caridad hacia aquel
pecador, sino una prueba de su amor
de Dios, y de la fuerza con que
aborrecía cualquier pecado, aun el
más pequeño que se pueda pensar. 
¡Pobre Dios! , porque era un Padre
ofendido por uno de sus hijos. No
hace falta decir que el Padre se puso
a rezar inmediatamente por aquel
pobrecillo.

El temor de Dios y el odio al pecado
le movían a repetir
frecuentísimamente: Cor contritum
et humiliatum, Deus, non
despicies! (Ps. 50, 19), y añadía, con
fuerza y con vivo arrepentimiento de
sus culpas: Contritum et



humiliatum valde! Se lo he oído
decir personalmente desde que le
conocí hasta el día de su muerte.

– La familiaridad del Fundador
con la Sagrada Escritura se
comprueba en las homilías
publicadas, y especialmente, en su
libro Santo Rosario , donde se
ejemplifica gráficamente aquel
consejo suyo de meterse en las
escenas evangélicas como un
personaje más. ¿Tiene sobre esto
algún recuerdo especial?

–El Padre dio pruebas constantes de
un respeto extraordinario hacia la
Sagrada Escritura que, junto con la
Tradición de la Iglesia, es la fuente de
la que se nutría
ininterrumpidamente para su
oración personal y para su
predicación.

Leía a diario algunas páginas –un
capítulo– de la Escritura, en
particular del Nuevo Testamento, y



hacía la lectura espiritual
preferentemente con obras de los
Padres y Doctores de la Iglesia. Era
raro el día en que no se detuviese al
terminar para anotar expresiones o
ideas que le habían impresionado:
signo no sólo de la atención con que
hacía esta práctica de piedad, sino
sobre todo de la importancia que le
concedía.

En 1944 predicó un curso de retiro a
los agustinos del Monasterio de El
Escorial, aunque se encontraba muy
mal de salud. Uno de los
participantes, el Padre Licinio
González, después de haber anotado
que sólo al final de los ejercicios se
había dado cuenta de que nuestro
Fundador estaba enfermo, ha
testimoniado: "Sus meditaciones se
caracterizaban por el uso continuo
de textos y pasajes evangélicos, que a
través de su voz, cobraban una vida
sugestiva y llena de inspiración (...).



Están aún vivos en mí los
pensamientos y las ideas de Mons.
Escrivá sobre la vocación, la
gratuidad de la vocación, la
respuesta gozosa de San Andrés y el
doloroso rechazo del joven rico.

También las meditaciones sobre la
Virgen y sobre San José estaban
llenas de vibración espiritual (...);
junto a la meditación eucarística
sobre la Última Cena, me dejaron
una impresión tan profunda que no
se ha borrado con el paso de los
años".

El Padre meditó asiduamente los
versículos del Nuevo Testamento y
puso de relieve aspectos nuevos, a
veces inadvertidos durante siglos. No
consideraba la Sagrada Escritura
como un depósito inerte, sino como
instrumento vital del que el Señor se
sirve para infundir vida sobrenatural
a quienes la leen con humildad y
deseos de aprender. Lo comprobé



desde que le conocí, pero sobre todo
tras mi ordenación sacerdotal, en
1944, comprendí plenamente la
profundidad con la que había
meditado la Palabra de Dios.

Una prueba elocuente es la
originalidad de sus comentarios a los
textos sagrados: resultan siempre
particularmente incisivos e
inmediatos; no son conclusiones
prácticas derivadas de una reflexión
sobre el texto sagrado con el fin de
introducirlas luego en una
espiritualidad prefabricada, ni
simples ejemplificaciones que
ilustran conceptos de un sistema de
pensamiento predefinido. Nuestro
Padre deja que el Evangelio hable
directamente con toda su fuerza; su
espiritualidad es la vida de Cristo y
de los primeros cristianos, que
expresan su perenne actualidad sin
necesidad de adaptación, glosa o
añadido.



A la muerte de nuestro Fundador, el
Cardenal Parente, que había leído
algunas de sus homilías y otros
escritos suyos, me dijo que en sus
comentarios a la Sagrada Escritura
había descubierto una densidad
espiritual con una profundidad e
inmediatez muchas veces superiores
incluso a las obras de los Santos
Padres.

Su predicación fue siempre muy
práctica; movía a las almas a la
conversión. Tenía el don de aplicar
los pasajes del Antiguo y del Nuevo
Testamento a las situaciones
concretas de los que le escuchaban.
No trató nunca de ser original,
porque estaba convencido de que la
Palabra de Dios es siempre nueva, y
conserva intacta su irresistible
fuerza de atracción si se la proclama
con fe. En sus labios, el Evangelio no
era jamás un texto erudito o una
fuente de meras citas o lugares
comunes. Hablaba de la Sagrada



Escritura con un amor tierno. Valgan
como ejemplo estas palabras suyas
que anoté en 1954: Vivía en Nazaret
una Virgen de nombre María. ¡Qué
bonito, qué divino y qué humano
es el Evangelio!: Desciende hasta
los detalles más mínimos, para que
veamos la predilección de Dios
hacia las criaturas. La quiere, la
busca, como un detalle de cariño,
la llama por su nombre de familia:
María .

Me admiraba la facilidad con que
citaba de memoria y con exactitud
frases de la Sagrada Escritura. Hasta
en sus conversaciones familiares
traía a colación textos sagrados para
mover a los presentes a una oración
más honda. Vivía de la palabra de
Dios. Como prueba de veneración
hacia la Sagrada Escritura, a menudo
introducía sus citas con las palabras: 
Dice el Espíritu Santo... No era un
simple modo de decir, sino un
auténtico acto de fe, que ayudaba a



sopesar el valor eterno, y toda la
verdad que contienen palabras a las
que podemos acabar por
acostumbrarnos.

Recuerdo que, cuando nos
preparábamos para recibir la
ordenación los tres primeros
sacerdotes de la Obra, el Padre nos
aconsejó a José María Hernández de
Garnica, a José Luis Múzquiz y a mí,
que dedicarámos más tiempo que
antes –la lectura meditada de la
Sagrada Escritura es una práctica de
piedad vivida por todos los
miembros de la Obra– a leer y
meditar atentamente la Escritura;
nos recomendaba con insistencia que
nos acercásemos a ella con mucha fe,
porque sólo así, sólo llevando el alma
al dulce encuentro con Cristo,
podríamos contagiar a los demás el
amor y el deseo de identificarse con
Él.



En los últimos años de su vida, con el
deseo de contribuir a una mayor
difusión de la lectura de la Biblia, y
de facilitar al máximo su meditación,
animó a algunos hijos suyos,
profesores de la Facultad de Teología
de la Universidad de Navarra, a que
preparasen una edición popular:
deseaba que las notas fuesen
sencillas, prácticas y asequibles a
todos; que tuviesen un carácter
doctrinal y ascético, no erudito, y
fuesen acompañadas de abundantes
citas de los Santos Padres y de los
Concilios. El resultado ha sido un
trabajo, todavía en curso, muy
apreciado desde el punto de vista
científico y, sobre todo, muy valioso
desde el punto de vista espiritual.
Los especialistas que lo comenzaron
y lo están llevando a cabo, me han
confirmado que haber puesto en las
notas muchas citas de textos de
nuestro Fundador ha contribuido
decisivamente a la gran utilidad
pastoral de esta obra.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/9-el-pan-y-la-
palabra/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/9-el-pan-y-la-palabra/
https://opusdei.org/es-es/article/9-el-pan-y-la-palabra/
https://opusdei.org/es-es/article/9-el-pan-y-la-palabra/

	9. El Pan y la Palabra

