
opusdei.org

8. Rasgos de vida
interior

"Entrevista sobre el Fundador
del Opus Dei". Entrevista de
Cesare Cavalleri a Don Álvaro
del Portillo sobre la vida y
personalidad de San Josemaría

18/03/2009

– En el punto 107 de Forja el
Fundador escribió: El que deja de
luchar causa un mal a la Iglesia, a
su empresa sobrenatural, a sus
hermanos, a todas las almas. –
Examínate: ¿no puedes poner más
vibración de amor de Dios, en tu



pelea espiritual? –Yo rezo por ti... y
por todos. Haz tú lo mismo .

Si el Beato Josemaría nunca daba
consejos que antes no hubiese
puesto personalmente en práctica,
¿podría decirnos algunas cosas
sobre su lucha ascética, sobre su
examen de conciencia?

–El último día de 1971 el Padre anotó
en su agenda una frase que después
repetiría con frecuencia: Este es
nuestro destino en la tierra: luchar
por amor hasta el último instante. 
Deo gratias ! Son palabras que llevó
a la práctica toda la vida, para
arrancar cuanto pudiese alejarle de
Dios. Y para que no olvidásemos esta
enseñanza, quiso que se grabara esta
frase en la última piedra de
Cavabianca, la nueva sede del
Colegio Romano de la Santa Cruz.
Sólo después de su muerte fue
posible realizar aquel deseo suyo.



Se esforzó incansablemente en ser
un instrumento cada vez más dócil a
la misión que Dios le había confiado,
templando su propio carácter y
ejercitándose en la práctica de las
virtudes.

A lo largo de su vida, mediante un
examen de conciencia delicado,
profundo y sincero, fue descubriendo
nuevos puntos en los que mejorar. Se
proponía metas exigentes para
secundar las mociones recibidas de
Dios, y su "táctica" consistía en
luchar en cosas pequeñas, pues
estaba convencido de que la
santidad "grande" está en cumplir
los "deberes pequeños" de cada
instante ( Camino , n. 817).

Afortunadamente conservamos
algunas anotaciones suyas de 1932,
que son un fiel reflejo de su lucha
interior:

– No hacer preguntas de
curiosidad. – No quejarme de nada



nunca con nadie, como no sea por
buscar dirección. – No alabar, no
criticar .

Y, aunque era de carácter abierto y
afable, resulta significativo que
apuntase también el siguiente
propósito:

– Ser amable y hablador en casa .

En 1956 me indicó las preguntas que
debía hacerse con frecuencia un
alma contemplativa, pues los
miembros del Opus Dei somos 
contemplativos en medio del
mundo . El Padre se examinaba
personalmente sobre estos puntos:

–¿Busco el trato con Jesús en el
Sagrario? –¿Manifiesto con hechos
mi espíritu de proselitismo? –
¿Acudo a la Virgen y a San José,
para aprender a tratar a Dios,
como Patronos de la Obra? –
¿Cumplo y vivo con cariño las
Normas y Costumbres de la Obra?



–¿Saludo constantemente a mi
Madre Santa María? –¿Son mis
amigos, mi Angel Custodio y los
Custodios de los demás? –¿Soy
generoso en las pequeñas
mortificaciones diarias,
constantes? –¿Sé elegir, cuando
tengo libertad, lo más
desagradable? –¿Vivo el espíritu de
penitencia? –¿Doy tono
sobrenatural a mis
conversaciones? –¿Procuro no
discutir, y sé atender las razones
de los demás? –¿Busco mi alabanza
o que agradezcan mis servicios? –
¿Pueden encargarme lo que sea,
con la confianza de que lo llevaré a
cabo y daré cuenta sincera, sin
disculpa, de cómo lo he cumplido?
–¿Vivo la caridad, el cariño,
también en los ratos de descanso?
–¿Mortifica mi palabra a los
demás, por ser cargante o
hiriente? –¿Procuro no dar un
trato extraordinario a alguno sólo
por motivo de simpatía, haciendo



acepción de personas? –¿Olvido
que mi santidad está en la
rectificación del deber de cada
instante? –¿Me preparo
debidamente para recibir los
Santos Sacramentos? –¿Hago con
sinceridad y con valentía mi
examen de conciencia a mediodía
y por la noche? –¿Hago también, en
la forma debida, el examen
particular de conciencia?

Como se ve, casi todas estas
preguntas se dirigen a mantener o
mejorar la intimidad con Dios.

– Con sus palabras y su ejemplo el
Fundador del Opus Dei enseñó a
no fiarse del propio criterio y a
acudir siempre a una prudente
dirección espiritual, también en la
confesión. ¿Quiénes fueron sus
directores espirituales y sus
confesores?

–Cuando, entre finales de diciembre
del 1917 y comienzos de enero de



1918, en Logroño, el joven Josemaría
descubrió aquellas huellas de unos
pies descalzos en la nieve, se
despertó en su alma una profunda
inquietud y la seguridad plena de
que el Señor quería algo (eran los 
barruntos del Amor ). Acudió
entonces a la dirección espiritual del
Padre José Miguel, el carmelita que
había dejado aquellas huellas.

Este santo religioso, al observar las
excelentes disposiciones interiores
del joven, y comprendiendo que,
efectivamente, el Señor le llamaba, le
sugirió hacerse carmelita descalzo.
Esta posibilidad ni le atraía ni le
desagradaba; pero, tras haberlo
meditado con calma en la oración,
también por lo que afectaba a sus
deberes familiares, comprendió
claramente que no era eso lo que el
Señor le pedía, e intuyó que si el
Señor quería algo de él, el mejor
modo de estar disponible era hacerse
sacerdote.



Interrumpió entonces la dirección
espiritual con el Padre José Miguel,
aunque conservó siempre una
sincera gratitud por su trato, así
como un afecto muy grande hacia los
carmelitas. Veneraba especialmente
a Santa Teresa de Jesús, San Juan de
la Cruz y Santa Teresita del Niño
Jesús: fue asiduo lector de sus obras y
en la predicación evocaba a menudo
a estos grandes maestros de la
espiritualidad y citaba sus escritos,
aunque, cuando era necesario, hacía
notar los puntos de divergencia con
su propio modo de pensar y vivir las
relaciones con Dios.

Cuando le contó a su padre la
decisión que había tomado de
hacerse sacerdote, don José Escrivá
le puso en contacto con el Abad de la
Colegiata, don Antolín Oñate, para
que le orientase convenientemente, y
buscó a otro amigo sacerdote que le
preparase, tanto desde el punto de
vista espiritual como científico; se



dirigió a don Albino Pajares,
sacerdote castrense, muy piadoso.

Para la dirección espiritual
propiamente dicha y la confesión,
Josemaría acudió a don Ciriaco
Garrido Lázaro, canónigo capitular
de la Colegiata y coadjutor de la
parroquia de Santa María de la
Redonda, la iglesia a la que solía ir a
rezar. En aquel momento este buen
sacerdote debía tener en torno a los
cuarenta y cinco años.
Familiarmente le llamaban "don
Ciriaquito", no sólo por su pequeña
estatura, sino sobre todo porque era
muy querido en Logroño, tanto, que
después de su muerte, en 1949, le
dedicaron una calle de la ciudad.

En el Seminario de Zaragoza, donde
no había un director espiritual
específico, le ayudó sobre todo el
Rector, don José López Sierra.
Recibió consejos también del propio
Cardenal Soldevila, de Mons. Miguel



de los Santos Díaz Gómara, y de don
Antonio Moreno. Después de su
ordenación, fue don José Pou de Foxá
quien más le orientó en los primeros
pasos de su ministerio, en calidad de
amigo leal y noble y bueno , como lo
describía el Padre.

En Madrid, nuestro Fundador
recurrió a la dirección espiritual del
Padre Valentín Sánchez S.J., a quien
confió la guía de su alma en el
verano de 1930.

Tuvo que interrumpirla cuando el
gobierno republicano decretó el 24
de enero de 1932 la expulsión de los
jesuitas. En aquellas dificilísimas
circunstancias, el Padre acudió al
confesonario del Padre Postius, un
religioso claretiano. Sin embargo,
pese a la expulsión de la Compañía,
muchos jesuitas se quedaron en
España; así que, en cuanto estuvo
disponible el Padre Sánchez, nuestro
Fundador volvió a confesarse con él.



Con el estallido de la guerra civil y el
inicio de la cruenta persecución
religiosa que obligó a los sacerdotes a
huir o esconderse para no sufrir
martirio, le resultó muy difícil tener
un confesor fijo. Mientras estuvo
refugiado en la Legación de
Honduras, acudió –habitualmente
cada semana– al Padre Recaredo
Ventosa, que había sido Provincial de
la Congregación del Sagrado Corazón
y estaba también refugiado en aquel
lugar. Después, se confesó también
durante un cierto período con don
Angel Sagarmínaga.

Cuando logró pasarse a la llamada
"zona nacional" y fijó su residencia
en Burgos, nuestro Fundador pudo
nuevamente tener un confesor fijo; al
principio se dirigió con don
Saturnino Martínez, un sacerdote
muy piadoso, pero de salud frágil;
por eso, al poco tiempo, acudió al P.
Francisco de B. López Pérez,
claretiano.



Después, al regresar a Madrid al
término de la guerra civil española,
volvió a su antiguo confesor, el P.
Valentín Sánchez, hasta 1940, en que
se vio obligado a dejarlo.

¿Qué había sucedido? Puedo decirlo
con toda exactitud, porque estuve
presente en las dos últimas
conversaciones de nuestro Fundador
con su director espiritual. En 1940 el
Padre, ante la insistencia del Obispo
de Madrid, había preparado los
documentos para la aprobación
diocesana de la Obra. Como en la
parte relativa al espíritu del Opus Dei
no hacía sino exponer el camino
ascético que el Señor le hacía
recorrer, es decir, su propia vida
interior, le pareció oportuno enseñar
también estos documentos al P.
Sánchez. El Padre siempre distinguió
entre lo que se refería a la fundación
del Opus Dei –materia que no
competía a sus directores
espirituales– y lo que se refería a su



vida espiritual; por tanto, su
intención no era la de pedir una
opinión al P. Sánchez sobre el Opus
Dei, sino sobre su propia vida
interior. Me parece recordar que la
entrevista, en la que le entregó estos
documentos, tuvo lugar en
septiembre de 1940.

Unas semanas después acompañé
nuevamente a nuestro Fundador a
visitar a su director espiritual. Esta
vez, el Padre Sánchez, que hasta
entonces siempre le había animado a
ser fiel al carisma fundacional, le
dijo, con un tono bastante alterado,
que la Santa Sede no aprobaría
nunca la Obra, y le citó los números
de algunos cánones para probar esta
afirmación. Le devolvió los
documentos y le despidió.

El Padre sufrió de manera indecible
en aquella entrevista, pero no perdió
la paz. Reafirmó su confianza en que,
como la Obra era de Dios, el Señor se



encargaría de conducirla a buen
puerto. Añadió también, con
mansedumbre y claridad, que no
podía seguir confesándose con él,
porque ya no le inspiraba confianza.

Me parece evidente que el P. Sánchez
se sentía fuertemente condicionado,
casi coartado, por otros; de otro
modo, no se puede explicar un
cambio tan radical y repentino. Eran
los tiempos en los que se desataba
una violenta persecución contra la
Obra.

Yo tomé nota de los números de los
cánones que el Padre Sánchez había
citado. Nada más llegar a casa
comprobé con el Padre que los había
citado al azar, y no tenían nada que
ver con el problema.

– Es un suceso muy grave y muy
triste, pero que no debe
escandalizar, pues muchos santos
han sufrido dificultades e
incomprensiones de sus



confesores. Basta recordar cuánto
sufrió Santa Teresa.

El Padre, a pesar de todo, conservó
siempre un profundo agradecimiento
al P. Sánchez, por el bien que había
hecho a su alma. Cuando murió este
jesuita, en 1963, nuestro Fundador
recordaba, en una carta dirigida al
Vicario de la Obra en España, que el
P. Sánchez se había alegrado mucho
cuando, pasado el tiempo, fue a verle
y le informó de que la Santa Sede
había concedido a la Obra el 
decretum laudis .

– ¿Y a quién acudió, entonces, el
Fundador para la dirección
espiritual?

Escogió a don José María García
Lahiguera, al que siempre consideró
un amigo fraterno , y que entonces
era director espiritual del Seminario
de Madrid; más tarde fue Obispo
auxiliar de esta diócesis y, después,
Arzobispo de Valencia. Su Causa de



canonización se abrirá en cuanto sea
posible.

Nuestro Fundador expresó desde el
primer momento a su nuevo
confesor su intención de dirigirse
con un sacerdote de la Obra en
cuanto se ordenasen sus primeros
hijos. A don José María García
Lahiguera le pareció muy lógico. El
26 de junio de 1944, al día siguiente
de mi ordenación sacerdotal, el
Padre llegó al Centro de la calle
Villanueva donde yo vivía. Me
preguntó si había escuchado ya
alguna confesión; le respondí que no,
y exclamó: Pues vas a oír la mía,
porque quiero hacer confesión
general contigo . Y nos fuimos al
oratorio del Centro. Lo menciono
porque él mismo lo contó muchas
veces en público, incluso con estas
mismas palabras. Desde entonces,
exactamente durante treinta y un
años –murió el 26 de junio de 1975–,



confesé habitualmente a nuestro
Fundador.

Ya aquella primera vez me dijo que
renunciaba al sigilo sacramental que
yo debía vivir respecto de sus
confesiones, porque quería dejarme
las manos libres para ayudarle
espiritualmente en cualquier
momento, también fuera de la
confesión. Por mi parte, gracias a
Dios, nunca hice uso de esta facultad,
por el amor hacia ese sacramento,
que precisamente nuestro Padre me
inculcó con tanta intensidad. Me
impresionó siempre la humildad con
que nuestro Fundador se puso desde
entonces en mis manos; yo era un
sacerdote recién ordenado y había
recibido de él toda la formación
espiritual.

Aprovecho la ocasión para señalar
que todo lo que estoy contando en
esta entrevista, como lo que cuento
de nuestro Fundador en otros



lugares, se refiere exclusivamente al
fuero externo; he evitado y evitaré
siempre toda referencia, incluso
marginal o indirecta, al sigilo
sacramental.

– No necesitaba esta precisión,
porque ni se me había ocurrido
pensar lo contrario, pero se la
agradezco, porque ataja cualquier
escrúpulo o duda en lectores quizá
menos informados. Le rogaría
ahora que abordase algún aspecto
de la vida de oración del
Fundador.

–Puedo atestiguar que su unión con
Dios aumentó año tras año, en un
"crescendo" maravilloso, hasta el fin
de su vida. Ya en 1935, cuando
acababa de conocerlo, vi claramente
que sólo pensaba en el Señor y en
cómo servirle. Ponía los cinco
sentidos en todo lo que hacía; pero, al
mismo tiempo, estaba
completamente metido en Dios. Vivía



lo que solía aconsejar: tener los pies
en la tierra, y la cabeza en el cielo; es
decir, poner en juego todas nuestras
facultades para cumplir los deberes
de cada día, en el trabajo profesional,
en el ministerio sacerdotal, pero
siempre con el pensamiento en el
Señor.

Su unión con Dios era tan profunda
que, incluso, cuando sufría por la
falta de camino jurídico para la Obra,
o, sobre todo en los últimos años, por
la situación de confusión y
desobediencia en que se encontraba
la Iglesia, no perdía nunca la alegría,
como no la había perdido tampoco
ante las numerosas contrariedades
por las que hubo de pasar en los años
precedentes. Su unión con Dios se
alimentaba con tiempos específicos
dedicados a la oración mental:
habitualmente, media hora por la
mañana y media hora por la tarde;
estableció esta norma también para
todos sus hijos.



En enero de 1973 hizo este
comentario: No es bastante que se
esté en oración todo el día, como
por la gracia de Dios procuramos
hacer todos buscando la presencia
del Señor en todo momento. No es
suficiente, como tampoco sería
suficiente que en cada habitación
de la casa hubiera los elementos de
la calefacción, porque además de
éstos se necesita una caldera: y la
caldera está constituida para
nosotros por las dos medias horas
de oración mental.

Por lo demás, las dos homilías
tituladas Vida de oración y Hacia
la santidad , incluidas en el libro 
Amigos de Dios , son paradigma
elocuente de cómo rezaba. De hecho,
las propuso como "falsilla" de la vida
de oración de sus hijos.

– Precisamente en la homilía Hacia
la santidad , el Fundador, después
de haber trazado un itinerario de



oración que, partiendo de
oraciones vocales, pasa por la
meditación de la Humanidad
Santísima de Cristo, afirma: El
corazón necesita, entonces,
distinguir y adorar a cada una de
las Personas divinas. De algún
modo, es un descubrimiento, el
que realiza el alma en la vida
sobrenatural, como el de una
criaturica que va abriendo los ojos
a la existencia. Y se entretiene
amorosamente con el Padre y con
el Hijo y con el Espíritu Santo; y se
somete fácilmente a la actividad
del Paráclito vivificador, que se
nos entrega sin merecerlo: ¡los
dones y las virtudes
sobrenaturales! ( Amigos de Dios ,
num. 306). Evidentemente, hablaba
desde su experiencia personal .

–No dudo en afirmar que Dios le dio
con creces el don de la
contemplación infusa. He recordado
cómo, muy frecuentemente, durante



el desayuno, mientras ambos
hojeábamos los periódicos, apenas
nuestro Padre empezaba a leer, se
quedaba absorto, inmerso en Dios;
apoyaba su frente en la palma de la
mano y dejaba de leer el periódico
para hacer oración. Grande fue mi
emoción cuando, después de su
muerte, leí en sus Apuntes íntimos
esta anotación de 1934, en que
plasma con extrema sencillez su
diálogo con el Señor: Oración:
aunque yo no te la doy (...), me la
haces sentir a deshora y, a veces,
leyendo el periódico, he debido
decirte: ¡déjame leer! –¡Qué bueno
es mi Jesús! Y, en cambio, yo... "

Llevaría mucho tiempo describir la
riqueza de su vida interior, en la que
el Espíritu Santo le condujo hacia las
altas cimas de la unión mística en
medio de la vida ordinaria,
atravesando también durísimas
purificaciones de los sentidos y del
espíritu.



Como les sucede a todas las almas de
oración, el Señor permitió que, en
algunas épocas de su vida, nuestro
Fundador experimentase la aridez.
En 1968, por ejemplo, nos confiaba: 
Ayer por la tarde me encontraba
muy cansado y me fui al oratorio a
hacer la oración. Me estuve allí, y
le dije al Señor: Aquí estoy, como el
perro fiel a los pies de su amo; no
tengo fuerzas ni siquiera para
decirte que te quiero, ¡Tú ya lo ves!
Otras veces, a lo largo de mi vida,
he dicho a Nuestro Señor: Aquí
estoy, como el centinela en la
garita, vigilante, para darte todo .

Estos periodos de aridez, más o
menos largos, fueron
circunstanciales. Se comprueba en
las meditaciones publicadas hasta
ahora –hay otras inéditas–, que eran
oración personal de nuestro
Fundador.



Nos enseñó a practicar lo que vivía: a
perseverar en la oración mental
también cuando estamos cansados,
cuando el Señor nos concede
consuelos y cuando nos los niega,
cuando recibimos luces y cuando nos
encontramos en la aridez más
completa.

El 17 de mayo de 1970 decía: Vamos
a ser piadosos, a enseñar a los
demás con nuestras vidas a rezar,
a convencer a la gente que hay que
rezar. Nosotros debemos llevar
todas las cosas a Dios en una
continua oración . Ésta fue, en
síntesis, su vida: rezar
constantemente, reconducir todo al
Señor, logrando la plenitud de la
contemplación en medio del mundo.
Rezó hasta el último momento, hasta
que el Señor le llamó a su lado.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/8-rasgos-de-
vida-interior/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/8-rasgos-de-vida-interior/
https://opusdei.org/es-es/article/8-rasgos-de-vida-interior/
https://opusdei.org/es-es/article/8-rasgos-de-vida-interior/

	8. Rasgos de vida interior

