
opusdei.org

8. La Trinidad del
cielo y de la tierra

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

31/12/2011

Recuerdo bien la homilía que el
Fundador del Opus Dei pronunció en
el campus de la Universidad de
Navarra el 8 de octubre de 1967, y
que fue incluida al final del libro 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer con el título Amar al mundo
apasionadamente. Fue la primera vez



que le oí la audaz expresión 
materialismo cristiano, para
sintetizar la doctrina que había
difundido desde 1928. En aquella
ocasión, insistía en que el cielo y la
tierra se funden en el corazón del
cristiano: cuando desempeña con
amor lo más intrascendente de las
acciones diarias, aquello rebosa de
la trascendencia de Dios. Es otra
muestra de la unidad de vida, del
acercamiento de lo humano y lo
divino, ganado para todos los
hombres por la Encarnación del
Verbo. Como se lee en Forja, 1005: 
Cada vez estoy más persuadido: la
felicidad del Cielo es para los que
saben ser felices en la tierra.

El 18 de septiembre de 1970, alguien
le preguntó: "Padre, usted, ¿en quién
espera?". Respondió
inmediatamente: espero en Dios,
que es mi Padre; en la Santísima
Virgen, Madre de Dios y Madre
nuestra; y en vuestra fidelidad a



Dios. Nunca he contado con los
medios humanos para salir
adelante; pero tened confianza:
Dios está con nosotros y no nos
abandona, si nosotros no le
abandonamos.

Desde muy joven, rezaba jaculatorias
que fortalecían su esperanza en el
Señor: quod bonum est oculis eius,
faciat! ["¡cúmplase lo que es bueno a
tus ojos!"]; in manibus tuis tempora
mea! ["¡en tus manos abandono mis
días!"]; omnia in bonum! [¡"todo para
bien!"]; Deus meus et omnia! ["¡mi
Dios y mi todo!"]; cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies.
Contritum et humiliatum valde! ["no
despreciará Dios un corazón contrito
y humillado, ¡un corazón
profundamente contrito y
humillado!"]; et in electorum tuorum
iubeas grege numerari! ["¡dígnate
contarnos entre tus elegidos!"]; Filius
meus es Tu! ["¡Tú eres mi Hijo!"]; Ego
elegi te!["¡Yo te elegí!"]



En circunstancias difíciles, aplicaba
este principio: las obras, las
distintas tareas que el Señor nos
pide, no dejan de salir por falta de
medios materiales; no salen por
falta de esperanza en el Señor, por
falta de fe, por falta de amor.
Apoyado en esa seguridad, repetía en
distintos momentos, lleno de paz,
palabras de los Salmos o de la
liturgia: in Te Domine speravi, non
confundar in aeternum! ["esperé en
Ti, Señor, y no seré confundido para
siempre!"]; Domine, exaudi orationem
meam! ["Señor, ¡escucha mi
oración!"]; ad Te levavi animam
meam! ["¡a Ti levanté mi alma!"]

Además, otras invocaciones
relativamente frecuentes en la vida
de Mons. Escrivá de Balaguer,
estaban relacionadas con la
Trinidad.

Quiso que el oratorio de la Sede
Central del Opus Dei, en el que



habitualmente celebraría el que
hiciera cabeza, estuviese dedicado a
la Santísima Trinidad. Le he oído
muchas veces la jaculatoria que hizo
grabar en el retablo: Deo Patri
Creatori, Deo Filio Redemptori, Deo
Spiritui Sancto Sanctificatori ["A Dios
Padre Creador, a Dios Hijo Redentor,
a Dios Espíritu Santo Santificador"].

Se emocionó, en 1958, al descubrir -
en una iglesia de Marsella- una
sobrepuerta con una auténtica
catequesis sobre este misterio. En
tres círculos, unidos en forma de
triángulo equilátero, figuraban las
palabras: Pater,Filius, Spiritus
Sanctus. En el centro del triángulo
había otro círculo con la palabra 
Deus. En los trazos que unían las tres
primeras circunferencias entre sí, se
repetían las palabras non est. A su
vez, esos tres círculos llegaban al del
centro por una línea sobre la que
estaba escrito est. Con esta
disposición, se podía leer: Pater non



est Filius, Pater non est Spiritus
Sanctus, Filius non est Spiritus
Sanctus ["el Padre no es el Hijo, el
Padre no es el Espíritu Santo, el Hijo
no es el Espíritu Santo"]; y también: 
Pater est Deus, Filius est Deus,
Spiritus Sanctus est Deus ["el Padre es
Dios, el Hijo es Dios, el Espíritu Santo
es Dios"]. Le conmovió tanto, que
tomó nota para reproducirla en
Centros de la Obra, en el oratorio o
en lugares cercanos. Se colocó, por
ejemplo, en la cripta para
enterramientos de la Sede Central del
Opus Dei.

Cuando le pedían algún recuerdo,
solía regalar estampas con la
representación de la Trinidad. En el
dorso, había puesto con su letra: 
Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancto!
["¡Gloria al Padre y al Hijo y al
Espíritu Santo1"], o Benedicta sit
Sancta Trinitas atque indivisa Unitas!
["¡Bendita sea la Santísima Trinidad
y la indivisa Unidad!"], o también, 



Gratias tibi Deus, gratias tibi, vera et
una Trinitas! ["¡Gracias a Ti, Dios,
gracias a Ti, verdadera y una
Trinidad!"]

Deseaba que nuestro trato con el
Señor estuviese lleno de intimidad: 
acercaos a Dios. Amad a la
Trinidad Beatísima, hijos míos, y
decidle, aunque muchas veces os
parezca que lo hacéis con la boca
solamente: gloria al Padre, gloria
al Hijo, gloria al Espíritu Santo.
Sacad todo el jugo que tienen estas
palabras y dadle muchas gracias, a
cada una de las Tres Personas,
también porque no alcanzamos a
comprender ni su grandeza, ni su
Omnipotencia, ni todos los
misterios, ni todas las verdades
que nos ha revelado.

De modo especial en algunas épocas
de su vida, al entrar o pasar por
delante del oratorio, invocaba a la
Trinidad: gloria al Padre, gloria al



Hijo, gloria al Espíritu Santo,
gloria a Santa María y también a
San José. Jesús, te amo. Gracias a
los Ángeles que te hacen la corte.
El 23 de noviembre de 1971, me
animaba a repetir continuamente
esa oración, como acto de fe, como
acto de amor y como desagravio.
Insisto: dilo muchas veces. Habrá
momentos en los que no te darás
cuenta de lo que significa esa
alabanza, pero poco a poco irás
gustando y entrando en la
intimidad de Dios.

Dentro de esta fe en la Trinidad
Beatísima, se advertía una especial
intensidad en la devoción al Espíritu
Santo.

Tuvo esta devoción desde muy joven.
Además, comenzó a advertir muy
pronto las luces que le concedía el
Paráclito para abrir los nuevos
caminos del Opus Dei. A veces, al
comentar aspectos del espíritu de la



Obra, evocaba los primeros tiempos,
y agradecía con sencillez: esto me lo
enseñó el Espíritu Santo, porque
no tenía otro Maestro que me
pudiera dar esa enseñanza.

Con evidente constancia, se dirigía al
Santificador, pidiéndole su asistencia
vigorosa, mediante jaculatorias
tomadas de la liturgia, como: Veni
Sancte Spiritus! ["¡Ven, Espíritu
Santo!"] o Ure igne Sancti Spiritus!
["¡Quema con el fuego de tu Santo
Espíritu!"] Le invocaba
frecuentemente: durante el trabajo,
en los exámenes de conciencia, al
predicar, para la labor de gobierno,
ante la dirección espiritual. Además,
procuraba que la gente se diese
cuenta del gran vacío en que se
encuentra cuando no le trata. Le
llamaba el Gran

Desconocido, manifestando así su
dolor por las desatenciones de las
criaturas, entre las que se incluía.



Otra línea de fuerza que recorre la
predicación de Mons. Escrivá de
Balaguer es su admiración, llena de
consecuencias prácticas, ante la
Humanidad de Jesucristo.

Ahondaba a diario en la realidad de
que Jesús es perfecto Dios y perfecto
Hombre. En su dormitorio, se
colocaron al lado de la cabecera de la
cama unos azulejos con la imagen de
un Corazón del Señor traspasado por
una flecha, con la leyenda del
anagrama: Iesus Christus, Deus Homo
["Jesucristo, Dios y Hombre"].

Se conmovía ante las palabras del
Apóstol: Iesus Christus, heri et hodie,
ipse et in saecula ["Jesucristo, el
mismo ayer y hoy y por siempre"]. Y
exclamaba: ¡Jesucristo vive! En
1950, nos encarecía: hijo mío, yo te
pido que luches -que eso es ya vida
interior- por pisar donde pisa
Cristo, y te sentirás fuerte, porque



estarás apoyado en la roca de la
fortaleza que es Él.

Nos movía a conocer y tratar la
Humanidad de Jesucristo, a seguir
tan de cerca al Señor, que oigamos
el rumor de sus pisadas, que
escuchemos el aliento de su
respiración, que percibamos sus
más íntimas confidencias con los
que había escogido. Y para urgirnos
a secundar los pasos del Maestro, el
29 de noviembre de 1972, resaltaba: 
los comodones no aguantan -¡y no
caben!- en el Opus Dei. Es
necesario que cada uno considere
en qué cosas sirve más al Señor, y
en cuáles menos. Yo querría
haceros notar que si la vida
nuestra personal no va al paso de
Dios, es preciso mirar enseguida si
hay algo de comodidad.

Como es lógico, su afán por conocer y
seguir a Cristo, se nutría de la lectura
y meditación de los Evangelios.



Leyó hasta el último día de su vida la
Sagrada Escritura. Y nos aconsejaba: 
leed el Evangelio, vivid el
Evangelio, amad el Evangelio,
sacad puntos de meditación de la
lectura del Evangelio y del Nuevo
Testamento; y procurad verter la
riqueza de esos libros en las vidas
de las personas que se acerquen a
vuestra dirección o a vuestro trato:
que, por vuestro conocimiento de
la vida de Dios, se pueda decir con
realidad que tratáis a Jesucristo,
que conocéis a Jesucristo, que
amáis a Jesucristo, que imitáis a
Jesucristo.

Usaba con frecuencia un libro
preparado por el Cardenal Gomá en
el que se recoge la vida del Señor,
entremezclando las escenas de los
cuatro Evangelios, en una relación
cronológica. Lo tenía en la mesilla, lo
leía muchas veces, cuando se
despertaba por la noche, y lo llevaba
consigo en los viajes.



Resume la importancia que daba a la
meditación continua de la Palabra de
Dios, este comentario: si de la
lectura de la Sagrada Escritura o
de los Evangelios no sacamos
consecuencias prácticas para
nuestra vida de cada día, es señal
de que falta de nuestra parte la
atención y el amor debidos, porque
esos textos son enseñanzas llenas
de vitalidad, de fuerza y de
aplicación para todo cristiano que
quiera ser coherente con su fe.

No pudo cumplir su ferviente deseo
de acudir a venerar al Señor en
Tierra Santa, en aquellos lugares que
presenciaron el paso de Jesucristo
Dios y Hombre. No le fue posible,
porque seguía como norma no
realizar más viajes que los exigidos
por la labor apostólica. Pero revisaba
con mucho interés publicaciones y
fotografías de aquellas tierras, y
renovaba a menudo el anhelo de ir
allí algún día.



La contemplación de la Humanidad
de Jesús es inseparable de la
devoción a la Sagrada Familia. Mi
impresión es que hay como un
crescendo que alcanza los más altos
registros tal vez durante su viaje a
América de 1974.

Durante su estancia en Brasil, habló
repetidas veces de la Sagrada
Familia, de la unión que existiría en
ese hogar y de la dedicación tan
completa de María y José al Señor.
Un día, le mostraron unas imágenes
de la Sagrada Familia: María y José
llevaban al Niño, cogiéndole cada
uno por la mano. Se conmovió hasta
externamente, y dijo que esa
representación había renovado en su
alma el deseo de tratar así al Señor,
llevándole de la mano de un sitio a
otro, para que le conozcan y, al
mismo tiempo, sintiendo su
protección.



Algo semejante le ocurrió, en una
casa de retiros de Santiago de Chile,
con un cuadro del retablo, que
representaba la Visitación de la
Virgen. Además de las figuras de la
Virgen y de Santa Isabel, que se
saludan afectuosamente, aparece
también San José, acompañando a su
Esposa. Nos dijo que su corazón se
había llenado de júbilo, al
contemplar algo que siempre había
meditado: que San José no habría
dejado ir sola a la Virgen, porque en
esos momentos, en los que nuestra
Madre ha concebido al Señor por
obra del Espíritu Santo, era lógico
que el Santo Patriarca se pusiese a su
entera disposición, cumpliendo la
Voluntad de Dios de que cuidara a
María. Nos repitió que, desde joven,
estaba persuadido de que no podía
ser de otra manera, ya que San José
nunca abandona a los suyos; y nos
insistía en que nosotros, que
pertenecemos a la familia de Dios,



tampoco sentiremos la soledad,
porque San José nos acompañará.

Procuraba contemplar al Patriarca
en otras escenas de la vida de María,
siempre que esa consideración no se
opusiese a las verdades de la Iglesia.
Por ejemplo, estaba certísimo de que,
cuando la Virgen subió en cuerpo y
alma al Cielo, fue recibida también
por su Esposo, con la alegría de ver
coronada la fidelidad de la criatura
más excelsa.

Y, siempre, como en primer plano, el
amor a Santa María, continuamente
presente también en sus escritos.

En 1970, mientras hacíamos una
novena en la Villa de Guadalupe en
México, nos dijo que recordaba con
perfecta claridad la primera vez que
acudió a la Virgen teniendo
conciencia de que rezaba y se dirigía
a Ella. Lleno de piedad filial, nos
invitó a cada uno a hacer lo mismo:
evocar ese primer encuentro, para



pedir a nuestra Madre, con aquella
inocencia y seguridad, por lo que
llevábamos en el alma y en el
corazón, recurriendo al auxilio de
María, omnipotencia suplicante.
Tenía dos o tres años, cuando
comenzó a invocar a la Virgen en la
Catedral de Barbastro, delante de la
imagen de la Dormición.

Me aconsejó una devoción que vivía:
besar con cariño la frente de una
imagen de nuestra Madre del Cielo, y
con piedad de hijo decirle: ven
conmigo. En más de una ocasión,
pasaba los ratos que podía llamando
continuamente a la Virgen: ¡Madre,
Madre, Madre mía! Y, lleno de
confianza, abandonaba en sus manos
las necesidades de la Iglesia y de las
almas.

No se cansaba de predicar la
urgencia de acudir a la Santísima
Virgen. Por ejemplo, en 1953, nos
insistía: quizá nos falta considerar



a Cristo tan nuestro como María lo
consideraba suyo: era su vida y la
razón de su existencia. Sin Él,
María no podía trabajar, ni vivir,
ni descansar, ni estar. Y si somos
fieles debería sucedernos
constantemente lo mismo a cada
uno de nosotros.

El 30 de abril de 1968, como solía
hacer cuando comenzaban los meses
o las épocas del año en las que de
una manera particular se cultiva en
la Iglesia la devoción a la Virgen, nos
recomendaba: en nuestro trato con
María, en este mes de mayo, que
mañana comienza, querría que
cada uno de nosotros empezara a
hacer un pequeño sacrificio más,
un rato más de estudio, un trabajo
mejor acabado, una sonrisa...; un
sacrificio, que sea un esfuerzo de
nuestra piedad y una prueba de
nuestra entrega. Con generosidad,
hijo mío, déjate llevar por Ella. ¡No
podemos dejar de querer cada día



más y más al Amor de los amores!
Y con María lo podremos
conseguir, porque nuestra Madre
vivió dulcemente una entrega
total.

Subrayaba la necesidad del trato con
la Virgen para llegar a la Santísima
Trinidad. En 1970, nos reiteraba esta
directriz: tened amor, mucho amor,
todo el amor, a la Trinidad
Beatísima. Para esto, partid de
vuestra devoción a la Virgen,
porque Ella, hasta humanamente,
está muy cercana a Dios, y es la
criatura más perfecta, sine
macula, sine ruga ["sin mancha ni
arruga"], y el Señor no le niega
nada. Ella necesariamente os
llevará al Hijo, que os hará
conocer al Padre, y recibiréis al
Espíritu Santo, fruto del árbol de
la Cruz. Os sentiréis, de la mano de
nuestra Madre, muy cerca de Dios,
y le pediréis perdón por vuestros
pecados y por los ajenos -a peccatis



alienis...-, de los que muchas veces
tenemos culpa por nuestras
omisiones personales.

Dentro de este abanico de recuerdos,
no puede faltar alguno relativo al
rosario, que Vd. rezó muchas veces
con Mons. Escrivá de Balaguer.

En los primeros tiempos, cuando no
tenía dinero para medios de
transporte, o lo empleaba en
limosnas, pateaba las calles -según
evocaba, con palabras castizas-,
aprovechando para rezar el rosario.
Esa misma costumbre se repetiría
luego, también cuando utilizaba el
coche para desplazarse. Recuerdo las
caminatas que nos dimos por
Holanda en 1961 esperando a don
Álvaro del Portillo, a quien había
encargado determinadas entrevistas
para comenzar la tarea apostólica en
aquel país.

Mantuvo esta devoción hasta el
último día. Concretamente, el 26 de



junio de 1975, cuando atravesábamos
las calles de Roma camino de
Castelgandolfo, lo primero que hizo
fue rezar despacio, devotamente, el
Santo Rosario.

Desde los comienzos de su
sacerdocio, tenía un rosario en la
cabecera de su cama, como detalle
ornamental, pero fundamentalmente
para que le sirviese de despertador.
Lo vi por primera vez en su cuarto
en Diego de León, en Madrid. En
Roma, en cuanto pudo disponer de
habitación, colocó otro, que habían
enviado de México, con una imagen
de la Virgen de Guadalupe.

Se ocupó además de que los Custodes
tuviésemos también otro rosario en
nuestra habitación. A don Álvaro del
Portillo le entregó uno de cuentas
grandes, blancas, de cristal. A mí,
otro que le regalaron unas personas
que venían de Tierra Santa, hecho
con madera del huerto de los olivos;



al dármelo, me sugirió: ponlo si
quieres a la cabecera de la cama,
con el fin de que te sirva, de una
parte, para acordarte de Nuestro
Señor Jesucristo, porque el rosario
viene de Tierra Santa; y de otra,
para acudir a la intercesión de
Santa María, y así sepas tratar más
y mejor a su Hijo y, por el Hijo, al
Padre y al Espíritu Santo.

Al hablarle de mi oración vocal, me
aconsejaba meterme con intimidad
en la escena de cada misterio; me
insistía en que procurase no repetir
las Avemarías maquinalmente, y
añadía: y cuando, a pesar de todo,
te des cuenta de que te has
distraído, después de pedir perdón
al Señor y a tu Madre, vuelve a
considerar durante unos instantes
la escena del misterio que se te ha
pasado por alto, y continúa
meditando luego el misterio que
estés rezando. Pero, de tu parte,
pon siempre esfuerzo en rectificar



y en rezar con devoción, con la
misma ternura y con el mismo
cariño con que tratabas a tu madre
cuando veías que estaba
preocupada, o cuando querías
conseguir algo. María es nuestro
recurso, y a Ella tenemos que
acudir, con confianza y con
seguridad, pero dándole a la vez
todo el cariño nuestro, para que
Ella lo presente al Señor con sus
manos purísimas.

Me aconsejó también unir el tema de
la meditación de la mañana, a la
consideración de los misterios del
Santo Rosario. Se me quedó muy
grabado el ejemplo que me puso:
había meditado esa mañana la virtud
de la humildad, y me explicó: es muy
fácil, hijo mío, te bastan pocos
segundos para seguir esta pauta, si
te va bien. Yo, por ejemplo, al
pensar en los misterios gozosos,
uniéndolos al tema de la humildad,
he visto: primer misterio, la



Anunciación, y he entendido la
humildad de ese Dios que se abaja
y la humildad del instrumento que
es nuestra Madre, que se considera
nada y menos que nada, e indigna
de recibir a Dios. Segundo
misterio, la Visitación, y he vuelto
a considerar la humildad de mi
Madre, que es Madre de Dios, y se
pone al servicio del prójimo 
festinanter ["deprisa"]. Tercer
misterio, el Nacimiento del Hijo de
Dios, la humildad de nuestro Dios,
que no se conforma con asumir
nuestra pobre naturaleza, sino que
además empieza su vida
mostrando que tiene necesidad de
que nosotros le atendamos, de que
nosotros le queramos, de que
nosotros le cuidemos. Cuarto
misterio, la Purificación, más
humildad de mi Madre Santísima,
la tota pulchra, la toda limpia, que
se sujeta a la ley sin buscarse
excusas de ningún género, y
cumple rendidamente, en la



medida de sus posibilidades
económicas, con todo lo que está
dispuesto. Quinto misterio, el Niño
perdido y hallado en el templo,
más humildad de Santa María, que
se dispone en todo momento, hasta
en esas circunstancias de
contradicción y de disgusto, a
aceptar y ponderar todas las
decisiones del Señor, amándolas y
acatándolas con total rendimiento
de su vida.

De modo semejante, y aunque ha
habido ya referencias a propósito de
la Sagrada Familia, me gustaría
incluir algún recuerdo más
específico sobre la devoción a San
José.

He contemplado una escena en
distintas Navidades, cuando -al
distribuir las figuras del Nacimiento-
alguien colocaba a San José un poco
distante del Niño y de la Virgen o en
un segundo plano. Mons. Escrivá de



Balaguer las acercaba, mientras
repetía: vamos a poner siempre a
José muy cerca de Jesús y de María,
porque siempre lo estuvo, porque
lo sigue estando, y porque nos
tiene que servir de guía para servir
al Señor, contando también con la
intercesión de la Virgen, como los
dos le sirvieron.

La devoción a San José estuvo
arraigada en su vida desde la
infancia. Ya en Roma, recuperó una
imagen del Patriarca, que había
pertenecido a sus abuelos maternos:
le oí evocar entonces que, siendo
muy niño, se empinaba sobre las
puntas de los pies, para mirar y rezar
a esa imagen, instalada dentro de
una urna.

Cuando viajó a Ecuador, se alojó en
una casa en la que había dos figuras
de San José en habitaciones distintas.
En una, está sosteniendo al Niño
Jesús, que le abraza cariñosamente



con una mano por detrás del cuello, y
la otra le corona con un gesto de
reconocimiento. En el segundo
cuadro aparecía San José con los pies
sobre el mundo, dando a entender
que el Señor le confía la protección
de todas las cosas de esta tierra, ya
que enseñó a Jesús a realizar un
trabajo humano, con el que comenzó
la obra de la Redención. Esos cuadros
le alegraron tanto, que manifestaba
continuamente su agradecimiento al
pueblo ecuatoriano porque le habían
ayudado a aumentar su amor a aquel
varón justo.

Durante toda su vida, buscó
industrias humanas para tratar al
Santo Patriarca. A partir de 1965,
solía regalar una estampa en la que
había escrito esta jaculatoria: San
José, nuestro Padre y Señor,
protege a tus hijos de la Santa
Iglesia de Dios.



El 22 de enero de 1973, nos descubrió
unos versos que aprendió de
pequeño: "oh José, venturoso Padre
del mismo Dios, y Esposo de María,
desde los altos Cielos, benigno,
míranos en este día". Y agregó que
recurría al Santo Patriarca, para que
pusiese en cada uno de nosotros
mayor delicadeza de trato y
aumentase nuestra finura en las
acciones litúrgicas y de culto.

Es interesante recalcar la
espontaneidad con que manifestaba,
en estas conversaciones con sus
hijos, que le gustaba pensar en los
dolores y en los gozos de San José. En
marzo de 1973, nos persuadía: hay
que rezar mucho, hay que rezar
todo el día. Tenemos que acudir a
San José, especialmente en este
mes de marzo, y también durante
todo el año, porque es el Patrono
de la Iglesia universal: ¡que se
vea!, ¡que se vea que es el Patrono
de la Iglesia universal! Yo no me



canso de invocarle con ese ite ad
Ioseph ["id a José"], diciéndole: ¡que
se note!

En ese mismo año comentaba: José
era un gran cariño de Jesús.
Procurad tener una devoción
tierna, fina, cariñosa. A mí, me
gusta llamarle: nuestro Padre y
Señor. Acudamos a José; y, por él, a
María; y, con los dos, a Jesús.
Cogeos -¡bien cogidos!- de la mano
de José y de María, y entonces
veréis a Jesús.

Mons. Escrivá de Balaguer
manifiesta también, en su vida y en
sus escritos, una fe viva en los
Ángeles y en los Santos.

Pienso que sintetiza su modo de
tratar a los Santos, lo que le oí el día
de Santa Isabel de 1973: esta
mañana, he comenzado a
encomendar todo a Santa Isabel, y
enseguida he pasado a hablar con
su hijo Juan, y con Zacarías; y



después con la Virgen, con San José
y con Jesús: y es que en este trato
con el Señor, pasa como con las
amistades humanas, que se amplía
el círculo de conocimiento, a
través de los amigos.

Sus padres le enseñaron a invocar a
su Ángel Custodio por la mañana y
por la noche, con la popular oración: 
Ángel de mi guarda, dulce
compañía, no me desampares ni de
noche ni de día. Aquella piedad
infantil fue haciéndose más recia y
robusta con el paso de los años por la
incidencia que los Ángeles han
tenido en su vida y en la historia del
Opus Dei.

He comprobado la devoción con que
se encomendaba al Ángel Custodio al
emprender un viaje, o cuando
impartía la bendición a los que se la
pedían. Añadía luego la jaculatoria 
Sancte Raphaël, ora pro nobis!,
para que les protegiera en el camino.



Para esta bendición compuso una
fórmula, a partir de la que el anciano
Tobías da a su hijo cuando marcha a
cobrar la deuda de Gabelo: Beata
Maria intercedente, bene ambules,
et Dominus sit in itinere tuo, et
Angelus eius comitetur tecum. In
nomine Patris, et Filii, et Spiritus
Sancti. Amen ["Por la intercesión de
Santa María, que tengas buen viaje, y
el Señor esté en tu camino, y su
Ángel te acompañe. En el nombre del
Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo.
Amén"]. En 1964, introdujo una
pequeña modificación: en lugar de et
Angelus eius, el plural et Angeli
eius. Y muchas veces, cuando
terminaba, añadía: para que te
acompañen el Señor, la Virgen y
una corte de Ángeles, ¡muchos
Ángeles!, esas criaturas
maravillosas que no dejan de
rondar al Señor y le están
cantando continuamente en una
alabanza llena de novedad, de



amor y de cariño, que nunca suena
igual.

Tenía la costumbre de invocar a su
Custodio con la siguiente oración: 
Angele Dei, qui custos es mei, me
tibi commissum pietate superna
illumina, custodi, rege et guberna.
Amen ["Ángel de Dios, que eres mi
custodio, pues la bondad divina me
ha encomendado a ti, ilumíname,
guárdame, dirígeme. Amén"].

Repetía igualmente una jaculatoria a
su Ángel, a los Arcángeles,
Dominaciones y Potestades, para que
llevasen su oración a todos los
Sagrarios del mundo: dicite ei, quia
amore langueo ["decidle que muero
de amor"].

En 1972, nos aconsejaba: mete
dentro de tu vida el deseo y la
necesidad de tratar a tu Ángel
Custodio. Invócale con frecuencia.
Yo lo hago muchas veces al día,
porque lo necesito y porque le pido



constantemente que sepamos estar
pendientes de Dios única y
exclusivamente.

He podido comprobar también que,
cuando le referían gestiones
realizadas por encargo suyo, solía
preguntar: ¿has encomendado todo
lo que has hecho a tu Ángel
Custodio y al de la persona que
ibas a ver? Y muchas veces me
aconsejó: cuando llames por
teléfono encomienda la
conversación a tu Ángel Custodio y
al Ángel Custodio de la persona
con la que hablas.

Si había que localizar documentos o
expedientes traspapelados, o algún
objeto sin importancia que se caía de
la mano y se escapaba de la vista, nos
sugería: vamos a encomendarlo al
Ángel Custodio.

Le acompañé en muchas de sus
audiencias con los distintos Romanos
Pontífices, y también en visitas a



Prefectos o a personas que ocupaban
cargos en la Curia Romana. No
dejaba de encomendar las gestiones
a su Ángel Custodio y al de la
persona a la que iba a ver.
Concretamente, cuando acudía al
Vaticano, se dirigía al que -por
devoción privada- ponía como
Custodio de ese Estado, como solía
hacer al ver las torres de las
Catedrales de las distintas diócesis,
encomendando al Ángel Custodio del
Prelado y al Ángel que tuviese el
encargo de velar por las almas de ese
territorio.

Como es lógico, tenía un trato muy
intenso con los Arcángeles San
Miguel, San Gabriel y San Rafael,
puesto que el Señor los había
querido como Patronos de la Obra.
Pidió que en un relicario de la Santa
Cruz, que llevó encima hasta el día
de la muerte, se representase a los
tres de la forma siguiente: San
Miguel, con una espada y un escudo,



para que nos ayudase a defender por
encima de todo el Reino de Dios; San
Gabriel, con una azucena, a fin de
que conservase la castidad de cada
uno de acuerdo con su estado; y,
finalmente, San Rafael, con una
alforja, un pez y un cayado, para que
nos protegiese al emprender
cualquier camino en la tierra,
también el ordinario de cada día.

Saludaba, en fin, al Custodio de
cualquier persona con la que se
encontrase. Por eso, cuando se
enteró de que mi familia vivía en la
misma casa donde, en el curso
1939-40, hubo un Centro del Opus
Dei, me aseguró: te habré
encomendado a tu Ángel Custodio
cuando eras pequeño, si te he
encontrado en el portal o por las
escaleras de la casa, ya que tuve
esa costumbre desde que era muy
joven.



Al terminar estas páginas, me queda
un resquemor: estoy convencido de
que estas manifestaciones de vida
contemplativa eran frutos
espontáneos de un corazón
encendido; pero podrían parecer una
relación interminable de actos,
imposible de repetir...

Resumía así la vida de piedad: el
amor es sapientísimo y busca -
porque lo necesita- siempre
formas nuevas de manifestarse,
aunque sea con las mismas
costumbres. Por ejemplo, el 18 de
mayo de 1972, abría su alma a los
que vivíamos en el Centro: ayer,
miércoles, era un buen día para
acudir a San José; hoy, a la
Eucaristía, pero es necesario
acudir con cariño, con todo el
amor, para reparar un poquico,
con nuestra debilidad, el mal que
le hacen. Y el martes se puede
acudir a los Ángeles Custodios, el
lunes a las benditas ánimas del



Purgatorio, el domingo a la
Trinidad Beatísima, el sábado a
Santa María, y el viernes a la
Pasión. Así, con estas devociones,
se contempla todo el amor de Dios.
No es difícil conseguirlo, si se
quiere luchar. Os aseguro que, al
cabo de los años, siendo lo mismo
es todo distinto, porque Dios es
siempre nuevo.

Fomentaba en su alma muchas
devociones personales. No hablaba
de ellas, habitualmente, para no
coaccionar a los demás, y dejarles en
libertad; aunque no le importaba que
le vieran rezando: cuando estaba a
solas o con Mons. Álvaro del Portillo
y conmigo, rezaba en alto algunas
jaculatorias y oraciones. Sucedía esto
en las interrupciones del trabajo,
mientras íbamos de un sitio a otro,
etc., y comprobábamos así que no se
interrumpía su diálogo
contemplativo.



No pretendía que viviésemos como
con la obsesión de llenar una hoja de
servicios personal, sino con la
delicadeza de emplear nuestras
mejores energías para fortalecer el
amor de Dios a lo largo de cada
jornada. Exigía esta prioridad de la
vida interior a todos sus hijos, y
particularmente a los Directores y a
los sacerdotes.

Nos aconsejaba que hiciésemos y
viviésemos nuestras prácticas de
piedad sólo y exclusivamente para el
Señor, sin alardes, pero sin
ocultarlas: no hagáis las cosas para
que os vean pero no os importe
que os vean, pues será motivo para
que muchos se fijen en el culto que
dais a Dios, y también ellos se
decidirán a querer mejorar su vida
con el ejemplo que les deis.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/8-la-trinidad-
del-cielo-y-de-la-tierra/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/8-la-trinidad-del-cielo-y-de-la-tierra/
https://opusdei.org/es-es/article/8-la-trinidad-del-cielo-y-de-la-tierra/
https://opusdei.org/es-es/article/8-la-trinidad-del-cielo-y-de-la-tierra/

	8. La Trinidad del cielo y de la tierra

