
opusdei.org

8. “Erase una vez
Franco”, por
Giuseppe Romano

Capítulo del dossier
informativo "Libertad política
de los fieles del Opus Dei
durante el régimen de Franco".

09/12/2023

Volver al dossier informativo
"Libertad política de los fieles del
Opus Dei durante el régimen de
Franco"

LA CUESTIÓN DE LA «IMPLICACIÓN»
del Opus Dei en el régimen del

https://opusdei.org/es-es/article/libertad-politica-de-los-fieles-del-opus-dei-durante-el-regimen-de-franco/
https://opusdei.org/es-es/article/libertad-politica-de-los-fieles-del-opus-dei-durante-el-regimen-de-franco/
https://opusdei.org/es-es/article/libertad-politica-de-los-fieles-del-opus-dei-durante-el-regimen-de-franco/
https://opusdei.org/es-es/article/libertad-politica-de-los-fieles-del-opus-dei-durante-el-regimen-de-franco/


general Francisco Franco sólo en
apariencia es de fácil solución. De
entrada, el problema tiene distinta
consistencia ‑histórica y periodística‑
en España y fuera de España.

Para los no españoles, el problema
no interesa más que en sus líneas
generales. Por consiguiente, de
ordinario se liquida con unas breves
líneas, lo que ha hecho posible que la
sombra de «filofranquismo» haya
terminado por marcar al Opus Dei
con una mancha viscosa, difícil de
lavar. Diccionarios y enciclopedias
salen del paso con unas cuantas
generalidades: «tiene filiales en 73
países, pero es especialmente
poderoso en España: a pesar de la
autonomía nominal que la asociación
reconoce a sus miembros en la
acción política y civil, es considerada
un grupo de presión dentro del
régimen franquista y portavoz de los
ambientes liberal‑tecnocráticos» [1] .
¿Fuente de esta información? Otro



diccionario, que había dicho más o
menos lo mismo poco tiempo antes.
Vienen ganas de preguntar: quién
define como «nominal» la autonomía
de los miembros del Opus Dei?
¿Quién «considera» al Opus Dei un
grupo de presión?

He tenido ocasión de estudiar la
figura y la obra del fundador,
Josemaría Escrivá, para explicarla a
otros [2] . Ahora, en la medida de mi
capacidad, del espacio disponible y
de una documentación que
ciertamente es amplia pero no
completa, iniciamos un tour de forte
a través de la controversia.

No pretendo concatenar ilaciones o
citas genéricas, ni tampoco decir la
última palabra o la penúltima; me
limitaré a conceder la palabra a
algunos de los protagonistas,
completando aquí y allá la narración
con las oportunas aclaraciones.



Quien desee conocer con
profundidad la cuestión, tropieza
inmediatamente con dos posiciones
abiertamente opuestas: la del Opus
Dei, que ha afirmado siempre que ha
sido ajeno al sistema político
franquista, y la de la mencionada
«fama», que le acusa de
«colaboracionista». Una acusación
que parece proceder de numerosos
frentes y que presenta facetas y
matices a veces contradictorios.

En la base de la discusión hay un
hecho indiscutible: algunos
miembros del Opus Dei participaron
en el gobierno español durante el
régimen de Franco. Así resume la
cuestión el historiador alemán Peter
Berglar: «En 1957 Franco reorganizó
su gabinete ministerial con el fin de
sanearla situación económica de
España, especialmente con respecto a
la balanza exterior de pagos; para
conseguir que España se pusiera
encamino hacia un sistema



económico y financiero capaz de
competir en el mundo moderno,
nombró ministros a algunos
especialistas bien cualificados,
procedentes de bancos y
universidades. Había entre ellos dos
(y más tarde cuatro) miembros del
Opus Dei: Alberto Ullastres Calvo,
catedrático de Historia de la
Economía en la Universidad de
Madrid, fue nombrado Ministro de
Comercio; y Mariano Navarro Rubio,
hasta entonces Subsecretario de
Obras Públicas, pasó a ocupar la
cartera de Hacienda. Más tarde se les
sumarían Gregorio López Bravo
como Ministro de Industria y
Laureano López Rodó como Ministro
sin cartera y Comisario General del
Plan de Desarrollo Económico. Unos
años después, estos dos ‑en distintas
épocas‑ desempeñaron la cartera de
Asuntos Exteriores. En las
publicaciones especializadas se suele
hablar de "la era tecnocrática" del
régimen franquista, con lo que se



insinúa que, durante algún tiempo, el
acento pasó del plano ideológico al
práctico» [3] . Entre los «tecnócratas»
había personas totalmente ajenas al
Opus Dei, y también miembros de la
Asociación Católica Nacional de
Propagandistas.

Aquí acaban los hechos. Y comienzan
las polémicas.

Pero antes de entrar en materia, me
parece esencial apuntar dos
premisas. La primera, que puede
parecer obvia aunque no lo es tanto,
es que cuando estamos ante una
acusación, lo que ha de probarse es
la culpabilidad, no la inocencia. Es
decir, corresponde a quien acusa
encontrar y exhibir las pruebas; en
esto reside la diferencia entre
calumnia y denuncia. Y presentar
pruebas de que el Opus Dei haya
tenido y pretendido un proyecto de
colaboración política es, como
veremos, verdaderamente difícil;



pues no basta con aducir la
existencia de ministros del Opus Dei
para demostrar la existencia de un
proyecto político.

Segunda premisa: el problema del
franquismo está aún lejos de hallar
solución, sobre todo en España. El
Caudillo ha dejado una huella muy
profunda, que atraviesa gran parte
del siglo, y en muchos casos la herida
está aún abierta. Los españoles han
hecho lo imposible, primero para
seguir a Franco, y después para
olvidarlo. Es difícil encontrar un
español sereno sobre este asunto.
Esto implica que es difícil hallar una
fuente española ecuánime a la que
acudir y, por consiguiente, el
investigador no español debe
moverse con suma cautela a la hora
de discernir en este campo.

Franco fue un dictador, pero no un
Mussolini o un Hitler. En relación
con la capacidad de arrastre que



tuvo en el país, «Vida Nueva», una
revista abiertamente crítica al
Régimen, escribió al día siguiente de
sus funerales: «La muerte de Franco
ha sido ‑y creemos que nadie
discutirá esto‑ una sacudida de la
conciencia nacional. Hemos visto
cientos y miles de ojos que lloraban,
hemos tocado el conmovido y
conmovedor silencio de Madrid
durante las largas jornadas. Una ola
de sincero afecto y de hondo respeto,
el entusiasmo de muchos ante una
figura que era para ellos un héroe,
un salvador, casi un santo. Y no eran,
ciertamente, los favorecidos de la
fortuna o de la política: eran ricos y
pobres, cultos y sencillos, viejos y
jóvenes» [4].

En suma, cualquier juicio que quiera
hacerse sobre el hombre, sobre su
idea, sobre el contexto, sobre su
periodo histórico, ha de tener en
cuenta un dato esencial: Franco y
España han constituido durante



cuarenta años un nudo histórico
único, y no homologable a otros. Si
ellos no lo han desatado del todo,
¿vamos a lograrlo nosotros en unas
cuantas páginas?

Tomemos el toro por los cuernos y
examinemos las distintas posiciones
acerca de la pertenencia de
miembros del Opus Dei en los
gobiernos franquistas.

El Opus Dei ‑tanto como institución
como por boca de los miembros
implicados‑ ha sostenido siempre
que la militancia de algunos de ellos
en los gobiernos franquistas no
significa que la Institución tenga
fines políticos. Los miembros están
vinculados sólo por motivos ascéticos
y de formación cristiana, y lo que
cada uno de ellos hace en su propio
trabajo, en política, en el campo
económico o cultural, es asunto suyo.
Es evidente que también tiene que
«santificar» su actuación en esos



campos, es decir, vivirla
cristianamente; pero el «cómo» (esto
es, las decisiones concretas) es cosa
de cada uno. Por consiguiente, no
existen representantes del Opus Dei
en política, sino hombres y mujeres
(cristianos) que hacen política y que,
además, son miembros del Opus Dei.

Por lo que se refiere a los miembros
de la Obra, esparcidos por todo el
mundo y pertenecientes a todos los
ambientes sociales, la cuestión es
pacífica. Como dicen ellos, la vida
cotidiana lo demuestra: nadie en el
Opus Dei se ha atrevido siquiera a
pensar o a actuar de otro modo. No
es infrecuente toparse, al leer el
periódico, con una nota de la Oficina
de información de la Prelatura sobre
alguna noticia publicada con
anterioridad, que diga más o menos:
«fulano no es "el Opus Dei", y es libre
de decir o de hacer lo que le dé la
gana, sin que eso comprometa a la
Prelatura».



Repetir las cosas es útil, como los
años y los acontecimientos han
confirmado. Hoy, sobre todo después
de la beatificación del fundador,
muchos conocen mejor el Opus Dei y
saben que los miembros son
personas como las demás, no
marionetas de guiñol. Pero en los
años cincuenta, sesenta, setenta, no
estaba tan claro.

Por otra parte, no se trata sólo de una
cuestión «técnica». El fundador
consideraba y predicaba que la
comprensión de este punto es capital
para la maduración del laicado
cristiano en la línea marcada por el
Concilio Vaticano II: hasta que no se
comprenda que para un cristiano
corriente, trabajador y conciudadano
como los demás, es posible y
necesario actuar en el mundo sin
etiquetas confesionales y mucho
menos jerárquicas, no se habrá
comprendido de veras la



cristianización de las realidades
temporales.

El hecho es que muchas
publicaciones, incluso equilibradas y
bien intencionadas, con frecuencia
no dieron crédito a esas afirmaciones
categóricas sobre los asuntos
políticos españoles. Después de todo,
la existencia de «ministros del Opus
Dei» era un hecho.

Las publicaciones italianas no son
una excepción. La que cité al
comienzo, Pro e contro Franco ,
completa su información acudiendo
a un libro violentamente contrario a
Franco y a la Iglesia, editado en
castellano en París por evidentes
motivos políticos: el de Jesús Ynfante 
[5] . Así resume esta fuente lo
sucedido: «La penetración de los
asociados del Opus Dei en el aparato
estatal español se ha realizado por
etapas sucesivas: antes de 1951, en el
campo de la educación y de la



investigación científica han
monopolizado casi todas las cátedras
universitarias; a. partir de esa fecha,
los asociados han hecho aparición en
las direcciones generales de algunos
ministerios (...). Después, desde 1957,
han tenido ministros (sobre todo de
economía), hasta cuando, en 1969, la
constitución de un gobierno
"homogéneo" ha hecho aparecer en
su impresionante realidad el
monopolio político del Opus Dei en
España» [6].

¿Es eso cierto? Disipemos los humos
de los «se dice» y veamos cómo es la
realidad.

Sobre la «impresionante supremacía
del Opus Dei en los gobiernos
franquistas», nada hay más
elocuente que las cifras desnudas.
Son estas: de 116 ministros
nombrados por Franco a lo largo de
once gobiernos, desde 1939 hasta
1975, sólo ocho eran miembros de la



Obra, de diversas tendencias
políticas. El primer gobierno español
en el que hay miembros del Opus Dei
es el nombrado el 25 de febrero de
1957. Ocho ministros entre 116, a lo
largo de cuarenta años. De ellos, uno
muere tres meses después del
nombramiento y otros cuatro ocupan
el cargo sólo en un gabinete.

Sigamos adelante. Otra nota
discordante la encontramos en la
vida y en la obra de Rafael Calvo
Serer, docente universitario,
intelectual, editor y director de
periódicos: uno de los hombres más
relevantes en la vida cultural
española de la posguerra. Miembro
del Opus Dei, Calvo Serer se
convierte en un monárquico liberal,
orgullosamente adversario del
régimen franquista. En 1953, es
expulsado del Consejo Superior de
Investigaciones Científicas por haber
publicado en París un ensayo crítico
hacia la política interior del gobierno



español. En 1966, es editor del diario
Madrid, hasta que cinco años
después la censura impone su cierre.
Calvo Serer, que había tenido que
enfrentarse a numerosas
acusaciones y procesos judiciales, se
ve obligado a exiliarse en París. Al
regresar a España sufre graves
dificultades y se le impide volver a
abrir su periódico. Estará entre los
fundadores de la Junta Democrática
(entre los cuales se hallaba también
Santiago Carrillo, secretario del
Partido comunista Español), que
prepara en la clandestinidad la
llegada de la democracia a España.

Otro miembro del Opus Dei en el
diario Madrid, del que era director,
es Antonio Fontán. Así describe el
clima que se vivía en el periódico:
«Nosotros los del diario Madrid nos
veíamos como los abogados de la
libertad pública, sobre todo de la
libertad de asociación política,
sindical y de opinión (...). Se



pretendía fundamentalmente la
introducción de una democracia
parlamentaria, de elecciones libres y
de un abanico de partidos políticos.
La libertad no debía concederse poco
a poco, sino en modo global» [7] .
Conviene hacer notar que Fontán,
catedrático de filología clásica, uno
de los más conocidos opositores de
Franco, en el nuevo clima
posfranquista fue elegido senador y a
continuación presidente del Senado.
Como tal participó de modo decisivo
en la elaboración de la Constitución
democrática de España.

Lo mismo cabe decir de la agencia
Europa Press y el diario El Alcázar
(100.000 ejemplares), en los que
trabajaban periodistas entonces ‑y
aún ahora‑ famosos en España.
Algunos (una decena, entre
doscientos) eran del Opus Dei.
Europa Press fue sometida a
innumerables vejaciones, y, en 1967,



El Alcázar fue sustraído con malas
artes al editor y a la redacción.

Madrid, Europa Press y El Alcázar
eran consideradas por muchos como
< del Opus Dei». Y aún hoy algunos
siguen pensando lo mismo.

Pues la persecución contra estos
medios de comunicación se
desarrolla cuando otros miembros
del Opus Dei están presentes, y
«mandando» en el gobierno de
Franco. ¿Cómo se compagina esto
con la imagen de un Opus Dei que
pretende el «monopolio político»
dentro del Régimen?

Poco antes de morir de cáncer, en
1988, Calvo Serer escribió una breve
nota autobiográfica en la que, entre
otras cosas, dice: «No he sido nunca
ni podría ser el ideólogo del Opus
Dei. Si soy el ideólogo de algo, lo soy
de mis convicciones intelectuales, de
mis personales ideas culturales,
políticas y profesionales, que no



tienen nada que ver con la doctrina
del Opus Dei, que se limita al terreno
meramente espiritual (...). No tiene
sentido hablar de una fractura
interna en la jerarquía del Opus Dei,
basándose en el hecho de que yo
discrepo de otros miembros de la
Obra en cuestiones políticas y
profesionales. Cada uno de los
miembros de la Obra actúa según los
dictámenes de su propia conciencia
personal, nunca con los de la
conciencia de otro: actúan con total
libertad y responsabilidad
personales. No he recibido nunca, ni
de los directores ni de los sacerdotes
del Opus Dei, más que consejos
espirituales, y siempre he tenido la
libertad de seguirlos o no» [8].

¿«Fractura interna»? Evidentemente,
alguno en España pensaba y decía
que, vista la neta contraposición
entre las posiciones de este y de
aquel miembro de la Obra, debía de
haber al menos dos líneas de



presión. Pero esto no corresponde a
la imagen consolidada de una
estrategia unitaria, en la que
diversos miembros son ejecutores de
un programa oculto para la
conquista y el mantenimiento del
poder.

¿En qué quedamos entonces? ¿El
Opus Dei es un grupo monolítico o
un gigante dividido? ¿O quizá tengan
razón los distintos miembros que,
desde distintas posiciones
individuales sostienen que actúan
según sus personales criterios?

Para completar la información es
preciso referirse a otro tipo de
literatura, que niega que en el Opus
Dei existan fines políticos, pero por
motivos opuestos: «En realidad el
Opus Dei no formula un programa
político (...) ni posee los instrumentos
ideológicos necesarios para
desarrollar teológicamente la
autonomía de la esfera política y el



consiguiente pluralismo en ese
terreno. Hay en el Opus Dei una
separación implícita, de hecho, de la
religión respecto a la política. A esa
concepción desideologizada de la
política como técnica, corresponde
una interiorización de la fe de clara
naturaleza burguesa. Por paradójico
que resulte, es la pobreza política del
Opus lo que explica su situación y su
papel en el franquismo» [9].

Con otras palabras, se reprocha al
Opus Dei la falta de un proyecto
hegemónico, pues si hubiera tenido
la lucidez teorética de definirlo, lo
habría impuesto. Lo cierto es que
resulta difícil dar crédito a quien
define Camino como «un recetario de
banalidades, devociones y piedad
tradicionales», y lo considera
«carente de la más elemental
conciencia teológica» [10].

Concedamos la palabra a otra parte
en causa. Rodolfo Martín Villa fue



director general del Ministerio de
Industria en el periodo en que
Gregorio López Bravo, miembro del
Opus Dei, fue ministro. Con ocasión
del fallecimiento de este último en
un accidente aéreo en 1985, Martín
Villa escribió: «Yo no soy del Opus
Dei, que era una de las leyendas que
circulaban porque se suponía que
cualquier Director General o
colaborador destacado de algún
Ministro de la Obra tenía que
pertenecer necesariamente a esta
organización. Yo mismo al
incorporarme al equipo del
Ministerio de Industria incurrí en la
suposición: creía que todos eran del
Opus y resultó que a todos, menos a
uno, les ocurría lo que a mí; es decir,
que no lo eran» [11].

Y poco más arriba recuerda: «En el
año 1968 se presentó una enmienda
a la ley de Presupuestos Generales
contra la ayuda a la Universidad de
Navarra. Yo la voté. La enmienda



salió adelante; es decir, se suprimió
la ayuda (...). Para los planteamientos
del tiempo se podía imaginar que un
ministro del Opus Dei debería
enfadarse con su Director General
que, como parlamentario, había
votado contra los intereses de la
Universidad de Navarra. No digo que
la reacción pudiera llegar al cese,
pero la bronca sí hubiese entrado
dentro de las reglas normales del
juego. Pues bien, el primer día que
despaché con él, fui yo quien con
naturalidad planteé el asunto y
argumenté mis razones. Las entendió
perfectamente y el episodio no
produjo la más mínima sombra en
nuestra relación posterior» [12].

Una «opinión muy extendida» y
ningún hecho comprobado. ¿Dónde
está la verdad? Para averiguarlo es
preciso ampliar un poco la
perspectiva, pues el verdadero
problema no se refiere al Opus Dei y
al franquismo, sino a las relaciones



del franquismo con la jerarquía
eclesiástica española. Es necesario
recordar que el final de la guerra
civil significó el resurgir de la vida de
la Iglesia, de las asociaciones, de las
escuelas católicas, con una clara
toma de posición de la jerarquía en
favor del general Franco, que fue
considerado en muchos ambientes
como «el hombre de la Providencia».
Basta recordar, por ejemplo, que al
terminar el conflicto se puso en la
fachada de catedrales e iglesias el
escudo de la Falange con la
inscripción «Caídos por Dios y por
España ¡presentes!».

Antonio Fontán, en el mismo sentido,
comenta: «El régimen autoritario de
Franco no tuvo que temer en su
origen oposición seria por parte
católica. Sobre todo, porque estaba
fresco en la memoria el proceder del
derrotado Frente Popular, que había
desencadenado una cruel
persecución contra la Iglesia. En la



España republicana fueron
asesinados al comienzo de la guerra
civil más de seis mil sacerdotes, entre
los cuales trece obispos [...]. Cuando
Franco tomó el poder, terminó la
política discriminatoria contra la
Iglesia. Se comenzaron a reconstruir
las iglesias y monasterios, que
habían quedado reducidos a
montones de escombros. Los jesuitas
recuperaron los bienes que les había
incautado el gobierno de la
República. Muchos colegios privados,
en gran parte confesionales, fueron
homologados con los oficiales. En las
aulas se pudieron volver a colgar
crucifijos. El derecho matrimonial
civil volvió a estar de acuerdo con el
ordenamiento canónico. De este
modo, los católicos, después de la
dura prueba, pudieron de nuevo
respirar libremente respecto a sus
intereses religiosos. Ahí quedó todo,
si se tiene en cuenta que el régimen
del Generalísimo extirpó o sometió
completamente, con mano



autoritaria, las libertades
individuales: entre ellas la libertad
de asociación, de opinión, de prensa.
Si no hubo un levantamiento masivo
contra Franco, se debió ciertamente
a la pacificación confesional, pero
también al agotamiento general que
siguió a la guerra civil» [13].

«El Estado perfecto para nosotros es
el Estado Católico. No nos basta que
un pueblo sea cristiano para que se
cumplan los preceptos de una moral
de este orden; son necesarias las
leyes que mantengan el principio y
corrijan el abuso. El abismo y
diferencia mayor entre nuestro
sistema y el nazifascista es la
característica de católico del régimen
que hoy preside los destinos de
España. Ni racismo, ni persecuciones
religiosas, ni violencias sobre las
conciencias, ni imperialismos sobre
sus vecinos, ni la menor sombra de
crueldad, tienen cabida bajo el
sentimiento espiritual y católico que



preside nuestra vida»: son palabras
de Francisco Franco, en su discurso
del 14 de mayo de 1946 [14] . En
definitiva, «la actitud de la jerarquía
eclesiástica, romana y española, ante
el régimen de Franco durante el
periodo 1936‑62, se podría resumir
en tres palabras: reconocimiento,
gratitud, apoyo» [15].

Llegados a este punto, es obligado
añadir una consideración. En la
España del franquismo, es difícil
encontrar personas que tengan una
vida pública y no sean católicos.

No es sólo una cuestión de
conveniencias, aunque es cierto que
no habría sido posible actuar en
política y declararse no católico en
un Estado totalitario confesional; es
también un hecho que esa fe se
confesaba y practicaba. El 31 de
mayo de 1964 se convocó en Madrid
una reunión pública de carácter un
tanto peculiar: el rezo del rosario.



Participaron más de un millón de
personas, y el vicepresidente del
gobierno dirigió el rezo del primer
misterio. Entre las autoridades
presentes destacaron el príncipe
heredero y su consorte. A un
periodista que le preguntó sobre la
iniciativa, Juan Carlos respondió:
«Este es un acto personal, íntimo,
aunque haya en él un millón de
personas» [16].

No se entiende a España ni a la
España franquista si no se entiende
que la fe católica en ese país era un
hecho difundido, popular,
espontáneo. Es más, podría decirse
que las relaciones Iglesia‑Estado, que
tanto cambiaron entre 1936 y 1975,
son en buena parte cambios de la
Iglesia y en la Iglesia (y en primer
lugar en el clero, antes que en la
población): la Iglesia que recibe
nuevas luces del Concilio Vaticano II,
la Iglesia que padece, como en todo
el mundo, la secularización.



Los católicos están en todas partes,
en el gobierno y fuera de él:
simplemente, la fe no es un elemento
diferenciador. Esto explica, entre
otras cosas, por qué no se sintió en
España la necesidad de un «partido
católico».

El 1 de julio de 1937, los obispos
españoles habían suscrito
colectivamente (sólo dos prelados
rechazaron firmarla) una carta
abierta del siguiente tenor: «A pesar
de su espíritu de paz y de su deseo de
evitar la guerra y de no tomar parte
en ella, la Iglesia de España no podía
presenciar indiferente la lucha. De
una parte se suprimía a Dios, (...) y se
causaba a la misma Iglesia un daño
inmenso, en sus personas, en sus
cosas y en sus derechos, más quizá
de lo que nunca sufrió en la historia.
Por la otra parte se alzaba el esfuerzo
consciente de quien combatía por la
conservación del viejo espíritu
español y cristiano. Afirmamos que



el alzamiento cívico-militar tiene una
doble raíz: el sentimiento patriótico,
que ha visto en el alzamiento el
único modo de levantar a España y
de evitar su ruina definitiva, y el
sentimiento religioso, que lo
consideró como la fuerza que debía
reducir a la impotencia a los
enemigos de Dios» [17].

Entre el 13 y el 17 de septiembre de
1971 se desarrolló en Madrid la
primera «Asamblea conjunta de
obispos y sacerdotes». La moción n.
34, no aprobada por una cuestión
formal pero votada a favor por la
mayoría, dice lo siguiente:
«Reconocemos humildemente y
pedimos perdón porque nosotros no
supimos a su tiempo ser verdaderos
ministros de reconciliación en el
seno de nuestro pueblo dividido por
una guerra entre hermanos» [18].

Entre estas dos declaraciones, como
entre dos paréntesis, se sitúa la



compleja relación entre la España
católica y la dictadura franquista, el
enfrentamiento entre las «dos
Españas» de ayer y de hoy, una
guerra civil cuyos efectos han
dividido durante decenios a los
españoles entre sí.

Indudablemente, la eliminación de la
Iglesia había sido uno de los
objetivos primordiales en el bando
republicano, y sus adversarios
«nacionales» ofrecían muchas
mayores garantías de supervivencia
y de libertad a los católicos y a sus
obispos. Del mismo modo, el 
Alzamiento capitaneado por Franco
buscó y obtuvo una legitimación en
el campo eclesiástico, y mantuvo con
él después de la guerra una relación
privilegiada. Por ejemplo, en el
concordato de 1953 se estableció que
los obispos debían jurar ante el
general Franco: «Juro ante Dios y los
santos evangelios respetar y hacer
que mi clero respete al jefe del



Estado y al gobierno, según las leyes
españolas» [19].

Por tanto, es lógico que cuantos se
oponían al régimen viesen en la
Iglesia el más grave de los avales de
su adversario político.

La jerarquía española, por su parte,
verdaderamente agradecida por la
ayuda recibida de Franco, no fue
parca en su apoyo, sino que en
ocasiones fue incluso más allá de lo
que hubiera sido prudente (a pesar
de algunas advertencias que llegaban
del Vaticano): en efecto, ni todos los
de un bando eran católicos, ni
faltaban católicos en el otro. La
Iglesia en aquellas circunstancias no
fue imparcial. Esto le atrajo, y
todavía le atrae, críticas tanto de
muchos demócratas como de los
revanchistas de izquierdas.

Este contexto pone de relieve la
novedad del Opus Dei, una
institución que ofrece a los cristianos



corrientes la formación necesaria
para que busquen a Dios en su
propio trabajo, sin «formar grupo»,
sin ostentarla propia fe a través de
una etiqueta, sino más bien con su
ejemplo de vida. A los miembros del
Opus Dei que toman la decisión de
dedicarse directamente a la política
(poquísimos respecto al total), en
lugar de ejercitar cualquier otra
profesión, esa decisión les ha creado,
por lo que parece, numerosas
incomprensiones. Enumero algunas
para dar al lector un material lo más
variado posible, pero es obvio que en
la realidad los motivos se
entrecruzan e incluso se superponen.

En primer lugar, la incomprensión
más evidente procede de los
adversarios tanto de Franco como de
la Iglesia. Estos no necesitan excusas
para atacar al Opus Dei. Desde su
punto de vista, no era ciertamente
merecedor de elogio que «algunos»
miembros de la Obra, notoriamente



católicos, apoyasen el régimen «a
título personal», cuando muy pocos
católicos actuaban a título personal
en ese terreno. Un ejemplo entre
muchos: el presidente de la Acción
Católica española, Alberto Martín
Artajo, fue nombrado por Franco
ministro de Asuntos Exteriores el 25
de julio de 1945. Antes de aceptar,
pidió y obtuvo el permiso de la
autoridad eclesiástica.

En segundo lugar, el nuevo curso de
los acontecimientos políticos no
gustó a la Falange, que en 1945
perdió la supremacía absoluta en
campo político con la llegada del
Fuero de los Españoles, la alianza
cada vez más estrecha del régimen
con la jerarquía católica y la
formación del nuevo gobierno,
compuesto en buena parte por
católicos [20].

El resentimiento perdura y se
acrecienta en los años sucesivos. Un



miembro del Opus Dei que estuvo
entre los ministros tecnócratas que
entraron en el gobierno con el
cambio de rumbo de 1957, Laureano
López Rodó, recuerda el sentimiento
de celos difuso en los ambientes de la
Falange: «Tampoco faltaron
incomprensiones [hacia el Opus Dei]
en el sector falangista. Aunque su
publicación es bastante posterior
(5‑II‑1964), citaré ahora un artículo
aparecido en Pueblo bajo el título "El
Opus Dei" porque refleja una opinión
bastante extendida en aquel sector.
En el artículo se dice que
"aparecieron de la noche a la
mañana unos hombres nuevos, sin
tradición política" y no se explicaba
"cómo han llegado los miembros del
Opus Dei a puestos destacados sin
que funcione un aparato coherente"
a pesar de que, unos renglones más
arriba, se afirmaba que "conocemos
a muchos miembros del Opus Dei y
tenemos una alta estimación de su
preparación, de sus cualidades y de



sus servicios". La conclusión lógica
de esta afirmación hubiera sido que
habían llegado a estos puestos por su
capacidad y méritos, sin necesidad
de "un aparato coherente"» [21].

López Rodó prosigue con rigor su
análisis. Comienza explicando que la
Falange, en cuanto partido político,
tiene un aparato propio y se propone
alcanzar el poder; el error de los
falangistas consiste en atribuir
estructura y fines análogos a todos
los demás. Los miembros del Opus
Dei dedicados a la política, en
cambio, en buena parte son
«profesionales independientes», una
media docena entre los muchos
llamados por Franco en aquel
periodo. Habían seguido el recorrido
habitual para alcanzar los cargos
más elevados.

Por otra parte, habría sido extraño
que ninguno de los miles de
miembros del Opus Dei que había en



la España de Franco actuase en
política: «Si esto no hubiera ocurrido
cabría sospechar que existiera una
prohibición en el Opus Dei de actuar
en la vida pública o en una
determinada orientación política,
cuando la realidad es que todos los
miembros de la Obra somos
libérrimos para actuar según nuestro
leal saber y entender y bajo la
personal y exclusiva responsabilidad
de cada uno» [22].

Por último, por lo que se refiere a las
posiciones personales, no podrían
haber sido más variadas: «También
se propaló el infundio de que los
miembros del Opus Dei que
intervenían en la política formaban
un grupo homogéneo. Es patente
que, como consecuencia lógica de la
plena libertad política, eran muy
diversas sus posturas y opiniones. A
título de ejemplo, recordemos que
Fernando Herrero Tejedor, Javier
Domínguez Marroquín y José Ramón



Herrero Fontana eran falangistas;
Juan María de Araluce Villar y Pedro
Mendizábal Uriarte, tradicionalistas;
Mariano Navarro Rubio, sindicalista;
Hermenegildo Altozano Moraleda,
Antonio Fontán Pérez y Florentino
Pérez Embid pertenecían al Consejo
Privado del Conde de Barcelona y, en
cambio, Gregorio López‑Bravo de
Castro, Vicente Mortes Alfonso y yo
mismo fuimos partidarios de la
restauración de la Monarquía en la
persona de Don Juan Carlos de
Borbón; Alberto Ullastres Calvo y
Juan José Espinosa San Martín eran
políticos independientes; por último,
hubo quienes se hallaban en la
oposición al Régimen, cuya figura
más destacada fue Rafael Calvo
Serer» [23].

En los años siguientes, la Falange
alentó en su propio beneficio político
una auténtica campaña, que es el
origen en buena parte de la leyenda
negra de la Obra. En efecto, como



señala la historiografía más reciente,
era lógico que la Falange rechazase a
aquellos jóvenes ministros
tecnócratas, que proponían un modo
de hacer política distante a años luz
del modo como se había concebido el
Estado y menejado el poder en
España: un modo europeo, que más
tarde habría creado las premisas
para el cambio incruento del sistema.

Antonio Fontán, nada sospechoso de
simpatías hacia el régimen, describe
así la situación: « [Tender hacia un
aumento de las libertades] preparaba
un largo conflicto con los
inmovilistas representantes de la
Falange, ese partido único en el que
Franco se había apoyado desde el
comienzo, aunque sin atribuirle una
situación de poder ilimitado [...]. La
situación económica al final de los
años cincuenta se había hecho cada
vez más crítica, y Franco buscó
desesperadamente a expertos que
pudieran levantar al país de la crisis



que había provocado la economía
autárquica propugnada por la
Falange. Acabó pidiendo la
colaboración a algunos competentes
profesionales formados en los
Estados Unidos y en Alemania, que
parecían capaces de introducir las
reformas económicas requeridas
desde hacía tiempo y siempre
retrasadas. Entre ellos estaban, junto
con otros católicos, algunos
miembros del Opus Dei, como el
ministro de Economía Alberto
Ullastres y el de Hacienda, Navarro
Rubio. Ambos se encontraban, como
independientes que eran, bajo el
fuego cruzado de los funcionarios de
la Falange, que habían acogido el
nombramiento de esos nuevos
expertos económicos con gran
resentimiento. Los apostrofaban con
el término tecnócratas, les echaban
en cara que no compartiesen la
ideología de la Falange, y que
quisieran introducir cambios
políticos camuflados como reformas



económicas. En efecto, no pocos
católicos "dentro del sistema"
contribuyeron a conseguir que las
libertades individuales fueran cada
vez más tenidas en consideración.
Irritada contra las tendencias
liberalizadoras, la Falange
desencadenó por último una
campaña organizada contra el Opus
Dei, que en los círculos del partido
único era visto como un terreno fértil
para los brotes reformistas» [24].

Así se explica la oposición de la
Falange. Esta oposición está
documentada en la carta que
monseñor Escrivá escribirá el 28 de
octubre de 1966 al ministro José
Solís, jefe de Falange. Su publicación
fue prohibida en España [25] .
Aparece íntegramente recogida en la 
Entrevista sobre el fundador del Opus
Dei , y pide de una manera directa
que «se ponga fin a esta campaña
contra el Opus Dei, puesto que el



Opus Dei no es responsable de nada» 
[26].

Se dieron también algunos affaires
complejos, como el «caso Matesa»,
una historia de financiaciones
internacionales que en 1969 costó el
puesto a algunos ministros del Opus
Dei. El caso nace de modo confuso, y
fue cortado bruscamente por Franco.
También en aquella ocasión salió a
relucir el nombre de la institución.
No nos interesa aquí aclarar lo que
realmente sucedió entonces. Pero
como el asunto tuvo resonancia
internacional, y de vez en cuando
sale de nuevo a la superficie, vale la
pena al menos citar algunos datos
que pocos han destacado: lo que
desencadenó todo el escándalo fue la
denuncia de un miembro del Opus
Dei, Víctor Castro, Director General
de Aduanas; además, uno de los
ministros nombrados por el jefe del
gobierno siguiente era falangista y
miembro del Opus Dei. No fue, pues,



un ataque al Opus Dei en cuanto tal,
sino más bien una
instrumentalización política del
hecho, no político, de que algunas
personas pertenecían a la institución.

Entre los que no han rendido un
buen servicio a la verdad se cuentan
por desgracia algunos historiadores y
periodistas extranjeros, que con
frecuencia se han dejado arrastrar
por la pasión con afirmaciones que
no corresponden a la realidad. A
posteriori pueden hacernos sonreír;
sin embargo, de ese modo se han
perpetuado equívocos que hubieran
podido evitarse. En su ensayo,
Gómez Pérez proporciona una breve
relación de gentes «por encima de
cualquier sospecha»: para el New
York Times , el ministro Fernández de
la Mora era del Opus Dei; según Le
Nouvel Observateur , Carrero Blanco
era miembro; Max Gallo, historiador
citadísimo para quien hable de
franquismo, en su Histoire de



l'Espagne franquiste asegura que el
Opus Dei es propietario del diario Ya
(que por el contrario pertenecía en
aquella época a los obispos
españoles) [27] . Cualquiera puede
equivocarse. Pero si se equivoca un
cronista, o un historiador, ¿cómo
conseguirá entender y explicar los
hechos?

Por último, entre los adversarios se
contaron (y no fueron los menos
numerosos) amplios sectores del
mundo clerical. En esos ambientes
nacieron y se desarrollaron críticas
hacia los «ministros del Opus Dei».
En este punto, la realidad se hace
aún más delicada y difícil de
discernir.

Cuando la vida política vuelve a
animarse, sobre todo a partir de los
años cincuenta, comienzan a
aparecer casos de oposición al
régimen por parte de hombres que
no por esto se consideran menos



católicos: «Es sintomático, en este
sentido, que existiese la intención de
aprovechar el catolicismo para
ensayar vías de oposición: una
prueba más de que el cristianismo de
fondo era un dato mayoritario con el
que había que contar» [28].

Pero el problema más serio es otro.
Desde el comienzo de la posguerra
entraron en política hombres que
alguien ha definido como «católicos
oficiales», bien vistos por el régimen
y por la jerarquía como exponentes
de un común designio social y
político. Algunos de ellos quisieron
que el Opus Dei en cuanto tal diese
como ellos un apoyo claro, total y
oficial, a la política del gobierno.

Más tarde, al enfriarse las relaciones
con el régimen, se solicitó un idéntico
apoyo para las tesis de la oposición.
Un apoyo que en los dos casos el
Opus Dei no pudo y no quiso dar, por
motivos espirituales y por la visión



de futuro del fundador. Su razonada
negativa no fue entendida. También
en este caso, las simplificaciones son
injustas: hemos señalado ya la
presencia de miembros del Opus Dei
en el gobierno y en la oposición.

Alvaro Del Portillo cuenta a este
propósito un episodio concreto.
«Cuando el Fundador, en 1947, pasó
una temporada en España para
preparar el traslado del gobierno de
la Obra a Roma, se entrevistó en una
ocasión con el Ministro de Asuntos
Exteriores, Martín Artajo, que antes
de entrar en el Gobierno había sido
Presidente de la Acción Católica
española. El Padre contó luego que,
con gran sorpresa, el ministro le
había dicho que no entendía "cómo
se podía estar consagrado a la Iglesia,
incluso con un vínculo de obediencia,
y servir al mismo tiempo al Estado".
El Padre le explicó que no había
ninguna dificultad, porque la materia
de la obediencia debida a la Iglesia



era la misma para él, que para el
resto de los católicos, consagrados o
no a Dios: esa obligación era del
mismo grado , aunque por diverso
título. Pero el ministro no acertó a
entender esta palmaria verdad, y dio
la orden de no admitir en el Cuerpo
Diplomático a miembros del Opus
Dei o personas consideradas como
tales, aunque hubieran ganado el
correspondiente concurso. Contra
toda justicia, esa orden se cumplió en
varios casos» [29].

Famiglia Cristiana , en un número
poco anterior a la beatificación de
Josemaría Escrivá, publicó un amplio
reportaje sobre el Opus Dei, e
investigó entre otros temas el
pretendido compromiso con el
régimen franquista. El reportaje
incluía algunos párrafos de una carta
de monseñor Escrivá a Pablo VI,
fechada en 1964, hasta entonces
inédita. Leamos lo que refiere el
autor del artículo: «También con



relación a su participación en la vida
social se habían multiplicado las
críticas al Opus Dei, acusado de
buscar el control del poder político y
económico. Sobre todo en España,
donde algunos miembros habían
sido ministros de Franco y algún otro
había estado implicado en
escándalos financieros. En la carta a
Pablo VI, monseñor Escrivá
responde: "Se me conceda hacer
presente, Santo Padre, que los
miembros numerarios y
supernumerarios del Opus Dei que
colaboran con Franco en puestos de
gobierno o de la administración lo
hacen libremente, bajo su personal
responsabilidad: y no como técnicos,
sino como políticos, de la misma
manera que los otros ciudadanos ‑sin
duda más numerosos‑ que colaboran
en puestos análogos y que
pertenecen a la Acción Católica, a la
Asociación Católica Nacional de
Propagandistas, etc. Por lo que yo sé,
el único que pidió permiso a la



jerarquía para colaborar con el
gobierno de Franco fue Martín Artajo
(presidente de la Acción Católica
Española), durante trece años
ministro de Asuntos Exteriores (...).
Cuando, en cambio, el profesor
Ullastres y el profesor López Rodó,
ambos del Opus Dei, fueron
nombrados respectivamente
ministro de Comercio y Comisario
del plan de desarrollo económico y
social, la noticia de estos dos
nombramientos, que habían recibido
libremente, la conocí por la prensa"».

Prosigue el artículo: «En la carta a
Pablo VI, monseñor Escrivá se
muestra preocupado, ya en 1964, por
el posfranquismo, y rechaza la
acusación de filofranquismo lanzada
contra el Opus. Cuenta al Papa que
ha hablado recientemente con
cardenales y obispos españoles, con
los cuales "me he tomado la libertad
de decirles que, si la revolución se
desencadena, será muy difícil



pararla: y por eso ‑usando palabras
de la Sagrada Escritura- `no penséis
que será suficiente un chivo
expiatorio [el Opus Dei, N. del A. ]:
chivos expiatorios seréis todos
vosotros'. Porque se pueden reunir
buenas colecciones de elogios
públicos y desmedidos que los
obispos han dirigido al régimen, cosa
que no se puede hacer conmigo,
aunque reconozco que Franco es un
buen cristiano". Y añade: "Pienso que
sería oportuno preparar cuanto
antes una evolución del régimen
español, para evitar la anarquía, el
comunismo, que destruiría la Iglesia
en España". No considera útil para
España un partido político único de
los católicos, que le parece más bien
peligroso "porque podría comenzar
sirviendo a la Iglesia y acabar
fácilmente sirviéndose de la Iglesia,
que no estará ya en condiciones de
liberarse de él, y podría en cambio
sufrir una especie de chantaje moral.
Esta libertad de los católicos parece



que debería dar lugar a una
conveniente variedad ‑no a una
atomización‑ en las soluciones
temporales: y al mismo tiempo,
debería conducir a una sólida unidad
en lo que es esencial para la Iglesia,
que esté por encima de todos los
compromisos de grupo y de
partido"».

«El italiano de la carta», concluye
Famiglia Cristiana, «no es elegante,
pero el mensaje es lúcido y actual» 
[30].

Se ve que existía una diversidad de
opiniones entre el fundador del Opus
Dei y muchos otros católicos
españoles, también en el seno de la
jerarquía. Y parece que la
animadversión hacia el Opus Dei
nacía del persistente rechazo del
fundador y de los miembros de
actuar en política según un criterio
oficial, como un «partido único».



Es también preciso señalar que la
decisión de monseñor Escrivá de
mudarse a Roma en 1946, y de
trasladar cuanto antesala Ciudad
Eterna el gobierno central del Opus
Dei, muestra el patente deseo de
asegurar a la Institución la
dimensión universal propia de su
esencia desde su origen, y también
de sustraerse de las presiones
politices locales, que podían ser
fuertes. En un número de Limes ,
revista de geopolítica, Salvatore
Abbruzzese subraya que «para
Escrivá de Balaguer, la expansión
internacional forma parte de la
sustancia misma del Opus Dei, es una
de sus condiciones de existencia» 
[31] . De hecho, el fundador había
proyectado comenzar el apostolado
en otros países ya en 1935, pero la
guerra civil y luego la guerra
mundial le impusieron que se
limitase a Portugal. Inmediatamente
después del fin de las hostilidades,
miembros del Opus Dei se



trasladaron a Inglaterra, Francia,
Italia, Estados Unidos y México.
Mientras tanto, se agilizaban los
trámites para obtener las
aprobaciones pontificias en
consonancia con este carácter
internacional.

Como ha quedado claro, la
Institución no podía considerarse un
«hecho español», porque no lo era, a
pesar de que había nacido en Madrid
y había dado sus primeros pasos al
sur de los Pirineos.

Las críticas a la «mentalidad de
partido único», que no son aplicables
al espíritu del Opus Dei, en cuanto
que es una institución que m puede
ni quiere condicionar las libres
decisiones de sus miembros en
asuntos temporales, aparecen con
frecuencia en los escritos publicados
del beato Escrivá y en la citada carta
a Pablo VI. Se puede apreciar
también la originalidad y la



diversidad del Opus Dei, de acuerdo
con esa «teología del laicado» que
será expuesta en toda su amplitud en
el Concilio Vaticano II.

Por ejemplo: «Nunca ha dejado de
molestarme la actitud del que hace
de llamarse católico una profesión,
como la de quienes quieren negar el
principio de la responsabilidad
personal, sobre la que se basa toda la
moral cristiana. El espíritu de la Obra
y el de sus miembros es servir a la
iglesia, y a todas las criaturas, sin
servirse de la Iglesia. Me gusta que el
católico lleve a Cristo no en el
nombre, sino en la conducta, dando
testimonio real de vida cristiana» 
[32].

Y con más detalle, respondiendo a la
pregunta de «si el hecho de que
algunos miembros de la Obra estén
presentes en la vida pública del país,
no ha politizado, en algún modo, el
Opus Dei en España», contestó: «Ni



en España ni en ningún otro sitio (...).
Gentes formadas en una concepción
militar del apostolado y de la vida
espiritual, tenderán a ver el trabajo
libre y personal de los cristianos
como una actuación colectiva. Pero
le digo, como no me he cansado de
repetir desde 1928, que la diversidad
de opiniones y de actuaciones en lo
temporal y en lo teológico opinable,
no es para la Obra ningún problema:
la diversidad que existe y existirá
siempre entre los miembros del Opus
Dei es, por el contrario, una
manifestación de buen espíritu, de
vida limpia, de respeto a la opción
legítima de cada uno» [33].

En cuanto a las relaciones directas
entre el fundador del Opus Dei y el
general Franco, es bien sabido que se
conocían personalmente: habría sido
difícil lo contrario, dada la
notoriedad de ambos.



Franco, cristiano practicante, conocía
la buena fama de que gozaba el
fundador del Opus Dei; en una
ocasión, incluso, fue invitado a
predicar los ejercicios espirituales al
jefe del Estado. El episodio tuvo
aspectos poco protocolarios, que
manifiestan el celo pastoral del
fundador. Así lo cuenta Berglar:
«Cuando, en los años cuarenta, Mons.
Escrivá dirigió algunos días de retiro
espiritual a Franco y a su familia;
pensó que no sería superflua una
meditación sobre la muerte. El Jefe
del Estado escuchó atentamente las
consideraciones espirituales sobre
ese tema, y comentó que había
pensado alguna vez sobre esa
eventualidad, como era natural, y
que había tomado las medidas
oportunas. Evidentemente, en aquel
momento la muerte era para él un
problema esencialmente político [...].
Más tarde, cuando el obispo de
Madrid se enteró, dijo a don
Josemaría en la primera ocasión en



que se encontraron: "después de esto,
Vd. no será nunca obispo en España".
"Me basta con ser sacerdote", fue la
respuesta del fundador» [34].

Permítanme una deducción: es
razonable pensar que a Mons.
Escrivá, residiendo ya en Roma, no le
pasara inadvertida la opinión que
sobre Franco se tenía en el
extranjero, a consecuencia del
desmoronamiento de las dictaduras
italiana y alemana, y del
generalizado sentimiento
antitotalitario al final de la segunda
guerra mundial. Opinión que, en
cambio, era más difícil conocer
dentro de España.

Parece entonces claro que aceptó
conscientemente el peligro de que se
creara una leyenda negra, que
después sería difícil de borrar. Era el
precio que se debía pagar por
respetar la libertad de esos hijos
suyos que, con responsabilidad



personal, se pusieron del lado de
Franco en política. Así lo sugieren
algunas de las palabras que
pronunció en público en 1964,
durante una visita a España, y que
fueron recogidas por Le Monde (que
era un canal privilegiado para hacer
llegar a España lo que no se podía
escribir dentro del país): «Tal vez el
único fanatismo que yo tengo sea el
de la libertad. ¿Cómo podría yo ser
libre si no respetara la libertad de los
demás? En el Opus Dei cada uno
piensa como quiere, a condición de
no ofender a Cristo. Por esto somos
amigos de la libertad de las
conciencias» [35].

En el libro Entrevista sobre el
fundador del Opus Dei , se relata otro
encuentro con el Generalísimo
solicitado por Mons. Escrivá para
defender la libertad de opinión de un
miembro del Opus Dei.



«Un miembro de la Obra había
escrito un artículo en oposición al
régimen franquista. La reacción de
las autoridades fue muy dura, y se
vio obligado a exiliarse. Sobre esto
nuestro Padre no tenía nada que
decir, porque se trataba de
cuestiones en las que no intervenía:
correspondían a sus hijos como
ciudadanos libres y responsables.
Pero entre otras injurias lanzadas
contra aquel miembro de la Obra,
dijeron que era "una persona sin
familia". Nuestro fundador reaccionó
entonces como un padre que
defiende a su hijo. Se fue a España
inmediatamente, solicitó audiencia a
Franco y fue recibido en seguida. Sin
entrar en las causas de las
divergencias políticas, afirmó con
toda claridad que no podía tolerar
que de un hijo suyo se dijera que era
un hombre sin familia: tenía una
familia sobrenatural, la Obra, y él se
consideraba su padre. Franco le
preguntó: "¿Y si le meten en la



cárcel?". El Padre respondió que
respetaría las decisiones de la
autoridad judicial, pero si le llevaban
a prisión, nadie le podría impedir
facilitar a aquel hijo la asistencia
espiritual y material que necesitara» 
[36].

Monseñor Del Portillo cita también la
carta al Papa de 1964, añadiendo
varios detalles interesantes: «Le
preocupaba el problema de la
sucesión de Franco. No vaciló en
hacérselo saber al interesado
directamente, y procuró sensibilizar
sobre este delicado asunto a los
obispos españoles que venían a
visitarle. Pero nuestro Fundador
supo también resistir las
insinuaciones que le llegaban del
Vaticano para que tomase iniciativas
en este campo: rechazó hacer de
intermediario de algunos, porque no
era misión suya inmiscuirse en
política. Dejó clara su postura en esta
materia, sin posibilidad de



equívocos, en una carta de
conciencia dirigida el 14 de junio de
1964 a Pablo VI» [37].

Volvamos al punto de partida de
estas páginas. De un lado el Opus Dei,
la unánime proclamación del
fundador y de todos los miembros
acerca de la libertad y la
responsabilidad de cada uno. De otro
lado, un cúmulo de acusaciones, de
suposiciones, de imputaciones. En
medio, los hechos, que siempre
tienen el mérito de marchar por su
cuenta.

Llegados ya al final de este viaje, es
el momento de que cada uno
deduzca sus conclusiones.

Pero, antes, creo que se me puede
permitir una pregunta que hasta
hace pocos años era casi
impronunciable: ¿Y si realmente
fuera así? ¿Y si el Opus Dei fuera de
veras un fenómeno raro, único quizá,
al que uno se vincula sólo por fines



espirituales, para procurar hacer
bien, a título personal, lo que la
conciencia le dicta a cada uno? ¿Y si
detrás no hubiera nada de todo lo
que se ha querido ver? ¿Y si no
hubiera nada, y punto?

Bien mirado, es precisamente esto lo
que más atrae del Opus Dei. Saber
que existe una Institución (una
institución de la Iglesia) que ni forma
grupo ni reparte nada. Que lo pide
todo («busca la santidad, en unión
con Cristo») y no pide nada («decide
tú cómo actuar»), y se limita a
proporcionar la necesaria ayuda
espiritual. Una institución cuyo
fundador era tan padrazo como para
enfrentarse con el Generalísimo sin
otro fin práctico que no fuese el
cariño por un hijo suyo ofendido.

Los medios de comunicación han
llamado frecuentemente la atención
sobre las cuestiones políticas, o al
menos públicas, en las que



intervienen miembros del Opus Dei.
Pero este modo de ver las cosas,
como he intentado mostrar, es
parcial. Más allá del fragor de la
noticia, desde el punto de vista
histórico aparece un fenómeno
cargado de significado y de
contenido, compuesto por millares
de personas que, día tras día, en las
ocupaciones más dispares, buscan
traducir en realidades un mensaje
que se compendia en pocas palabras
del fundador: «Conocer a Jesucristo;
hacerlo conocer; llevarlo a todos los
sitios».

Es accidental que se desempeñe un
trabajo u otro. Lo fundamental y sin
precedentes es, en cambio, el «hecho
cristiano» manifestado a través de
una verdadera movilización de
hombres y mujeres de todo el
mundo, que se esfuerzan por vivir en
sus actividades temporales la
plenitud de la vocación evangélica.



[1] AA.VV., Pro e contro Franco,
coord. G. Rizzoni, Mondadori, Milano
1972, pp. 149‑150.

[2] Josemaría Escrivá, Camino ,
edición preparada por Giuseppe
Romano, Mondadori, Milano 1992;
Giuseppe Romano y José Luis
Olaizola, Il Vangelo nel lavoro
(Josemaría Escrivá) , Edizioni Paoline,
Milano 1992.

[3] Peter Berglar, Opus Dei. Vida y
obra del fundador Josemaría Escrivá
de Balaguer , Rialp, Madrid 1983, p.
233.

[4] Citado por Rafael Gómez Pérez, El
franquismo y la Iglesia , Rialp, Madrid
1986, p. 187.

[5] Jesús Ynfante, La prodigiosa
aventura del Opus Dei , Ruedo
Ibérico, París 1970.

[6] Pro e contro Franco , cit., p. 150.



[7] Antonio Fontán, «Gegen den Raub
der Freiheit. Opus‑Dei‑Leute im
Franco‑Regime», en Deutsche
Tagespost , 18.V.1991.

[8] Diario de Navarra , Pamplona
20‑IV‑1988.

[9] Alfonso Botti, 
Nazionalcattolicesimo e Spagna
nuova , 18811975, Franco Angeli,
Milano 1992, p. 150.

[10] Ibid., p. 149.

[11] AA.VV., Gregorio López Bravo
visto por sus amigos, Laredo, Madrid
1988, p. 181.

[12] Ibid., pp. 180‑181.

[13] Antonio Fontán, cit.

[14] Texto citado por Rafael Gómez
Pérez, cit., p. 50‑51.

[15] Rafael Gómez Pérez, El
franquismo... , p. 55.



[16] Ibid., p. 201.

[17] Cardenal Gomá y Tomás
[arzobispo de Toledo], Por Dios y por
España 1936‑1939 , Barcelona 1940.

[18] Rafael Gómez Pérez, cit., p. 167.

[19] Pro e contro Franco , cit., p. 99.

[20] AA‑VV., Pro e contro ..., cit., p.
131; con más detalle en Rafael Gómez
Pérez, El franquismo ..., cit., pp.
20‑48.

[21] Laureano López Rodó, Memorias
(vol. 1), Plaza & Janés, Barcelona
1990, p. 97.

[22] Ibid., p. 98.

[23] Ibid., p. 99.

[24] Antonio Fontán, cit.

[25] Rafael Gómez Pérez, cit., p. 214.



[26] Alvaro Del Portillo‑Cesare
Cavalleri, Entrevista sobre el
fundador del Opus Dei , Rialp, Madrid,
1993, p. 41‑42.

[27] Rafael Gómez Pérez, cit., p. 258.

[28] Ibid., p. 218

[29] Alvaro Del Portillo‑Cesare
Cavalleri, cit., p. 39‑40.

[30] Renzo Giacomelli, «La sentirá
nel bel mezzo Bella strada» en 
Famiglia Cristiana , 8/1992, pp. 54‑57;
la cita está en las pp. 5G‑57.

[31] Salvatore Abbruzzese, «Opus Dei
e Cl: due modelli di espansione
geopolítica», en Limes , junio‑agosto
1993, pp. 83‑92; cit. en p. 91.

[32] Entrevista en Le Fígaro , 16 de
mayo de 1966, en Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer , Rialp,
Madrid 1985, p. 101.

[33] Ibid., p. 93.



[34] Peter Berglar, Opus Dei ..., cit.,
edición italiana, p. 320.

[35] Rafael Gómez Pérez, El
franquismo ..., p. 258.

[36] Alvaro Del Portillo‑Cesare
Cavalleri, cit., p. 40‑41.

[37] Ibid., p. 43‑44.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/8-erase-una-
vez-franco-por-giuseppe-romano/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/8-erase-una-vez-franco-por-giuseppe-romano/
https://opusdei.org/es-es/article/8-erase-una-vez-franco-por-giuseppe-romano/
https://opusdei.org/es-es/article/8-erase-una-vez-franco-por-giuseppe-romano/

	8. “Erase una vez Franco”, por Giuseppe Romano

