opusdei.org

8. “Erase una vez
Franco”, por
Giuseppe Romano

Capitulo del dossier
informativo "Libertad politica
de los fieles del Opus Dei
durante el régimen de Franco".

09/12/2023

Volver al dossier informativo
"Libertad politica de los fieles del
Opus Dei durante el régimen de
Franco"

LA CUESTION DE LA «IMPLICACION»
del Opus Dei en el régimen del


https://opusdei.org/es-es/article/libertad-politica-de-los-fieles-del-opus-dei-durante-el-regimen-de-franco/
https://opusdei.org/es-es/article/libertad-politica-de-los-fieles-del-opus-dei-durante-el-regimen-de-franco/
https://opusdei.org/es-es/article/libertad-politica-de-los-fieles-del-opus-dei-durante-el-regimen-de-franco/
https://opusdei.org/es-es/article/libertad-politica-de-los-fieles-del-opus-dei-durante-el-regimen-de-franco/

general Francisco Franco solo en
apariencia es de facil solucion. De
entrada, el problema tiene distinta
consistencia -historica y periodistica-
en Espafia y fuera de Espania.

Para los no espafioles, el problema
no interesa mas que en sus lineas
generales. Por consiguiente, de
ordinario se liquida con unas breves
lineas, 1o que ha hecho posible que la
sombra de «filofranquismo» haya
terminado por marcar al Opus Dei
con una mancha viscosa, dificil de
lavar. Diccionarios y enciclopedias
salen del paso con unas cuantas
generalidades: «tiene filiales en 73
paises, pero es especialmente
poderoso en Espaifia: a pesar de la
autonomia nominal que la asociacion
reconoce a sus miembros en la
accion politica y civil, es considerada
un grupo de presion dentro del
régimen franquista y portavoz de los
ambientes liberal-tecnocraticos» [1] .
¢Fuente de esta informacion? Otro



diccionario, que habia dicho mas o
menos lo mismo poco tiempo antes.
Vienen ganas de preguntar: quién
define como «nominal» la autonomia
de los miembros del Opus Dei?
¢Quién «considera» al Opus Dei un
grupo de presion?

He tenido ocasion de estudiar la
figura y la obra del fundador,
Josemaria Escriva, para explicarla a
otros [2] . Ahora, en la medida de mi
capacidad, del espacio disponible y
de una documentacion que
clertamente es amplia pero no
completa, iniciamos un tour de forte
a través de la controversia.

No pretendo concatenar ilaciones o
citas genéricas, ni tampoco decir la
ultima palabra o la penultima; me
limitaré a conceder la palabra a
algunos de los protagonistas,
completando aqui y alla la narracion
con las oportunas aclaraciones.



Quien desee conocer con
profundidad la cuestion, tropieza
inmediatamente con dos posiciones
abiertamente opuestas: la del Opus
Dei, que ha afirmado siempre que ha
sido ajeno al sistema politico
franquista, y la de la mencionada
«famav», que le acusa de
«colaboracionistar. Una acusacion
que parece proceder de numerosos
frentes y que presenta facetas y
matices a veces contradictorios.

En la base de la discusion hay un
hecho indiscutible: algunos
miembros del Opus Dei participaron
en el gobierno espariol durante el
régimen de Franco. Asi resume la
cuestion el historiador aleman Peter
Berglar: «En 1957 Franco reorganizo
su gabinete ministerial con el fin de
sanearla situacion economica de
Espafia, especialmente con respecto a
la balanza exterior de pagos; para
conseguir que Espafia se pusiera
encamino hacia un sistema



economico y financiero capaz de
competir en el mundo moderno,
nombro ministros a algunos
especialistas bien cualificados,
procedentes de bancos y
universidades. Habia entre ellos dos
(y mas tarde cuatro) miembros del
Opus Dei: Alberto Ullastres Calvo,
catedratico de Historia de la
Economia en la Universidad de
Madrid, fue nombrado Ministro de
Comercio; y Mariano Navarro Rubio,
hasta entonces Subsecretario de
Obras Publicas, pasd a ocupar la
cartera de Hacienda. Mas tarde se les
sumarian Gregorio Lopez Bravo
como Ministro de Industria y
Laureano Lopez Rod6 como Ministro
sin cartera y Comisario General del
Plan de Desarrollo Econémico. Unos
afos después, estos dos -en distintas
épocas- desempefiaron la cartera de
Asuntos Exteriores. En las
publicaciones especializadas se suele
hablar de "la era tecnocratica" del
régimen franquista, con lo que se



insinua que, durante algun tiempo, el
acento paso del plano ideoldgico al
practico» [3] . Entre los «tecnocratas»
habia personas totalmente ajenas al
Opus Dej, y también miembros de la
Asociacion Catolica Nacional de
Propagandistas.

Aqui acaban los hechos. Y comienzan
las polémicas.

Pero antes de entrar en materia, me
parece esencial apuntar dos
premisas. La primera, que puede
parecer obvia aunque no lo es tanto,
es que cuando estamos ante una
acusacion, lo que ha de probarse es
la culpabilidad, no la inocencia. Es
decir, corresponde a quien acusa
encontrar y exhibir las pruebas; en
esto reside la diferencia entre
calumnia y denuncia. Y presentar
pruebas de que el Opus Dei haya
tenido y pretendido un proyecto de
colaboracion politica es, como
veremos, verdaderamente dificil;



pues no basta con aducir la
existencia de ministros del Opus Dei
para demostrar la existencia de un
proyecto politico.

Segunda premisa: el problema del
franquismo esta aun lejos de hallar
solucion, sobre todo en Espaiia. El
Caudillo ha dejado una huella muy
profunda, que atraviesa gran parte
del siglo, y en muchos casos la herida
esta aun abierta. Los espafioles han
hecho lo imposible, primero para
seguir a Franco, y después para
olvidarlo. Es dificil encontrar un
espafiol sereno sobre este asunto.
Esto implica que es dificil hallar una
fuente espafiola ecudnime a la que
acudir y, por consiguiente, el
investigador no espafiol debe
moverse con suma cautela a la hora
de discernir en este campo.

Franco fue un dictador, pero no un
Mussolini o un Hitler. En relacion
con la capacidad de arrastre que



tuvo en el pais, «Vida Nueva», una
revista abiertamente critica al
Régimen, escribio al dia siguiente de
sus funerales: «LL.a muerte de Franco
ha sido -y creemos que nadie
discutira esto- una sacudida de la
conciencia nacional. Hemos visto
cientos y miles de ojos que lloraban,
hemos tocado el conmovido y
conmovedor silencio de Madrid
durante las largas jornadas. Una ola
de sincero afecto y de hondo respeto,
el entusiasmo de muchos ante una
figura que era para ellos un héroe,
un salvador, casi un santo. Y no eran,
ciertamente, los favorecidos de la
fortuna o de la politica: eran ricos y
pobres, cultos y sencillos, viejos y
jovenes» [4].

En suma, cualquier juicio que quiera
hacerse sobre el hombre, sobre su
idea, sobre el contexto, sobre su
periodo histdrico, ha de tener en
cuenta un dato esencial: Franco y
Espafia han constituido durante



cuarenta afnos un nudo historico
unico, y no homologable a otros. Si
ellos no lo han desatado del todo,
¢vamos a lograrlo nosotros en unas
cuantas paginas?

Tomemos el toro por los cuernos y
examinemos las distintas posiciones
acerca de la pertenencia de
miembros del Opus Dei en los
gobiernos franquistas.

El Opus Dei -tanto como institucion
como por boca de los miembros
implicados- ha sostenido siempre
que la militancia de algunos de ellos
en los gobiernos franquistas no
significa que la Institucion tenga
fines politicos. Los miembros estan
vinculados sdlo por motivos ascéticos
y de formacion cristiana, y lo que
cada uno de ellos hace en su propio
trabajo, en politica, en el campo
econdmico o cultural, es asunto suyo.
Es evidente que también tiene que
«santificar» su actuacion en esos



campos, es decir, vivirla
cristianamente; pero el «como» (esto
es, las decisiones concretas) es cosa
de cada uno. Por consiguiente, no
existen representantes del Opus Dei
en politica, sino hombres y mujeres
(cristianos) que hacen politica y que,
ademas, son miembros del Opus Dei.

Por lo que se refiere a los miembros
de la Obra, esparcidos por todo el
mundo y pertenecientes a todos los
ambientes sociales, la cuestion es
pacifica. Como dicen ellos, la vida
cotidiana lo demuestra: nadie en el
Opus Dei se ha atrevido siquiera a
pensar o a actuar de otro modo. No
es infrecuente toparse, al leer el
periodico, con una nota de la Oficina
de informacion de la Prelatura sobre
alguna noticia publicada con
anterioridad, que diga mas o menos:
«fulano no es "el Opus Dei", y es libre
de decir o de hacer lo que le dé la
gana, sin que eso comprometa a la
Prelatura».



Repetir las cosas es util, como los
afios y los acontecimientos han
confirmado. Hoy, sobre todo después
de la beatificacion del fundador,
muchos conocen mejor el Opus Deiy
saben que los miembros son
personas como las demas, no
marionetas de guifiol. Pero en los
afos cincuenta, sesenta, setenta, no
estaba tan claro.

Por otra parte, no se trata sdlo de una
cuestion «técnica». El fundador
consideraba y predicaba que la
comprension de este punto es capital
para la maduracion del laicado
cristiano en la linea marcada por el
Concilio Vaticano II: hasta que no se
comprenda que para un cristiano
corriente, trabajador y conciudadano
como los demas, es posible y
necesario actuar en el mundo sin
etiquetas confesionales y mucho
menos jerarquicas, no se habra
comprendido de veras la



cristianizacion de las realidades
temporales.

El hecho es que muchas
publicaciones, incluso equilibradas y
bien intencionadas, con frecuencia
no dieron crédito a esas afirmaciones
categoricas sobre los asuntos
politicos espafioles. Después de todo,
la existencia de «ministros del Opus
Dei» era un hecho.

Las publicaciones italianas no son
una excepcion. La que cité al
comienzo, Pro e contro Franco ,
completa su informacion acudiendo
a un libro violentamente contrario a
Franco y a la Iglesia, editado en
castellano en Paris por evidentes
motivos politicos: el de Jesus Ynfante
[S] . Asi resume esta fuente lo
sucedido: «La penetracion de los
asociados del Opus Dei en el aparato
estatal espafiol se ha realizado por
etapas sucesivas: antes de 1951, en el
campo de la educacion y de la



investigacion cientifica han
monopolizado casi todas las catedras
universitarias; a. partir de esa fecha,
los asociados han hecho aparicion en
las direcciones generales de algunos
ministerios (...). Después, desde 1957,
han tenido ministros (sobre todo de
economia), hasta cuando, en 1969, la
constitucion de un gobierno
"homogéneo" ha hecho aparecer en
su impresionante realidad el
monopolio politico del Opus Dei en
Espafia» [6].

¢Es eso cierto? Disipemos los humos
de los «se dice» y veamos como es la
realidad.

Sobre la «impresionante supremacia
del Opus Dei en los gobiernos
franquistas», nada hay mas
elocuente que las cifras desnudas.
Son estas: de 116 ministros
nombrados por Franco a lo largo de
once gobiernos, desde 1939 hasta
1975, s6lo ocho eran miembros de la



Obra, de diversas tendencias
politicas. El primer gobierno espafiol
en el que hay miembros del Opus Dei
es el nombrado el 25 de febrero de
1957. Ocho ministros entre 116, a lo
largo de cuarenta afios. De ellos, uno
muere tres meses después del
nombramiento y otros cuatro ocupan
el cargo solo en un gabinete.

Sigamos adelante. Otra nota
discordante la encontramos en la
vida y en la obra de Rafael Calvo
Serer, docente universitario,
intelectual, editor y director de
periodicos: uno de los hombres mas
relevantes en la vida cultural
espafiola de la posguerra. Miembro
del Opus Dei, Calvo Serer se
convierte en un monarquico liberal,
orgullosamente adversario del
régimen franquista. En 1953, es
expulsado del Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas por haber
publicado en Paris un ensayo critico
hacia la politica interior del gobierno



espafiol. En 1966, es editor del diario
Madrid, hasta que cinco afios
después la censura impone su cierre.
Calvo Serer, que habia tenido que
enfrentarse a numerosas
acusaciones y procesos judiciales, se
ve obligado a exiliarse en Paris. Al
regresar a Espafia sufre graves
dificultades y se le impide volver a
abrir su periddico. Estara entre los
fundadores de la Junta Democratica
(entre los cuales se hallaba también
Santiago Carrillo, secretario del
Partido comunista Espariol), que
prepara en la clandestinidad la
llegada de la democracia a Espaiia.

Otro miembro del Opus Dei en el
diario Madrid, del que era director,
es Antonio Fontan. Asi describe el
clima que se vivia en el periodico:
«Nosotros los del diario Madrid nos
velamos como los abogados de la
libertad publica, sobre todo de la
libertad de asociacion politica,
sindical y de opinion (...). Se



pretendia fundamentalmente la
introduccion de una democracia
parlamentaria, de elecciones libres y
de un abanico de partidos politicos.
La libertad no debia concederse poco
a poco, sino en modo global» [7] .
Conviene hacer notar que Fontan,
catedratico de filologia clasica, uno
de los mas conocidos opositores de
Franco, en el nuevo clima
posfranquista fue elegido senador y a
continuacion presidente del Senado.
Como tal participo de modo decisivo
en la elaboracion de la Constitucion
democratica de Espaiia.

Lo mismo cabe decir de la agencia
Europa Press y el diario El Alcazar
(100.000 ejemplares), en los que
trabajaban periodistas entonces -y
aun ahora- famosos en Espafa.
Algunos (una decena, entre
doscientos) eran del Opus Dei.
Europa Press fue sometida a
innumerables vejaciones, y, en 1967,



El Alcazar fue sustraido con malas
artes al editor y a la redaccion.

Madrid, Europa Press y El Alcazar
eran consideradas por muchos como
< del Opus Dei». Y aun hoy algunos
siguen pensando lo mismo.

Pues la persecucion contra estos
medios de comunicacion se
desarrolla cuando otros miembros
del Opus Dei estan presentes, y
«mandando» en el gobierno de
Franco. ;Como se compagina esto
con la imagen de un Opus Dei que
pretende el «monopolio politico»
dentro del Régimen?

Poco antes de morir de cancer, en
1988, Calvo Serer escribié una breve
nota autobiografica en la que, entre
otras cosas, dice: «No he sido nunca
ni podria ser el ide6logo del Opus
Dei. Si soy el idedlogo de algo, 1o soy
de mis convicciones intelectuales, de
mis personales ideas culturales,
politicas y profesionales, que no



tienen nada que ver con la doctrina
del Opus Dei, que se limita al terreno
meramente espiritual (...). No tiene
sentido hablar de una fractura
interna en la jerarquia del Opus Dei,
basandose en el hecho de que yo
discrepo de otros miembros de la
Obra en cuestiones politicas y
profesionales. Cada uno de los
miembros de la Obra actua segun los
dictamenes de su propia conciencia
personal, nunca con los de la
conciencia de otro: actuan con total
libertad y responsabilidad
personales. No he recibido nunca, ni
de los directores ni de los sacerdotes
del Opus Dei, mas que consejos
espirituales, y siempre he tenido la
libertad de seguirlos o no» [8].

;«Fractura interna»? Evidentemente,
alguno en Espafa pensaba y decia
que, vista la neta contraposicion
entre las posiciones de este y de
aquel miembro de la Obra, debia de
haber al menos dos lineas de



presion. Pero esto no corresponde a
la imagen consolidada de una
estrategia unitaria, en la que
diversos miembros son ejecutores de
un programa oculto para la
conquista y el mantenimiento del
poder.

¢En qué quedamos entonces? ¢El
Opus Dei es un grupo monolitico o
un gigante dividido? ¢O quiza tengan
razon los distintos miembros que,
desde distintas posiciones
individuales sostienen que actuan
segun sus personales criterios?

Para completar la informacion es
preciso referirse a otro tipo de
literatura, que niega que en el Opus
Dei existan fines politicos, pero por
motivos opuestos: «En realidad el
Opus Dei no formula un programa
politico (...) ni posee los instrumentos
ideoldgicos necesarios para
desarrollar teologicamente la
autonomia de la esfera politica y el



consiguiente pluralismo en ese
terreno. Hay en el Opus Dei una
separacion implicita, de hecho, de la
religion respecto a la politica. A esa
concepcion desideologizada de la
politica como técnica, corresponde
una interiorizacion de la fe de clara
naturaleza burguesa. Por paradojico
que resulte, es la pobreza politica del
Opus lo que explica su situacion y su
papel en el franquismo» [9].

Con otras palabras, se reprocha al
Opus Deli la falta de un proyecto
hegemonico, pues si hubiera tenido
la lucidez teorética de definirlo, lo
habria impuesto. Lo cierto es que
resulta dificil dar crédito a quien
define Camino como «un recetario de
banalidades, devociones y piedad
tradicionales», y 1o considera
«carente de la mas elemental
conciencia teolégica» [10].

Concedamos la palabra a otra parte
en causa. Rodolfo Martin Villa fue



director general del Ministerio de
Industria en el periodo en que
Gregorio Lopez Bravo, miembro del
Opus Dei, fue ministro. Con ocasion
del fallecimiento de este ultimo en
un accidente aéreo en 1985, Martin
Villa escribio: «Yo no soy del Opus
Dei, que era una de las leyendas que
circulaban porque se suponia que
cualquier Director General o
colaborador destacado de algun
Ministro de la Obra tenia que
pertenecer necesariamente a esta
organizacion. Yo mismo al
incorporarme al equipo del
Ministerio de Industria incurri en la
suposicion: creia que todos eran del
Opus y resultd que a todos, menos a
uno, les ocurria lo que a mi; es decir,
que no lo eran» [11].

Y poco mas arriba recuerda: «En el
afo 1968 se presentd una enmienda
a la ley de Presupuestos Generales
contra la ayuda a la Universidad de
Navarra. Yo la voté. La enmienda



salio adelante; es decir, se suprimio
la ayuda (...). Para los planteamientos
del tiempo se podia imaginar que un
ministro del Opus Dei deberia
enfadarse con su Director General
que, como parlamentario, habia
votado contra los intereses de la
Universidad de Navarra. No digo que
la reaccion pudiera llegar al cese,
pero la bronca si hubiese entrado
dentro de las reglas normales del
juego. Pues bien, el primer dia que
despaché con él, fui yo quien con
naturalidad planteé el asunto y
argumenté mis razones. Las entendid
perfectamente y el episodio no
produjo la mas minima sombra en
nuestra relacion posterior» [12].

Una «opinion muy extendida» y
ningun hecho comprobado. ¢{Donde
estd la verdad? Para averiguarlo es
preciso ampliar un poco la
perspectiva, pues el verdadero
problema no se refiere al Opus Deiy
al franquismo, sino a las relaciones



del franquismo con la jerarquia
eclesiastica espafiola. Es necesario
recordar que el final de la guerra
civil significo el resurgir de la vida de
la Iglesia, de las asociaciones, de las
escuelas catolicas, con una clara
toma de posicion de la jerarquia en
favor del general Franco, que fue
considerado en muchos ambientes
como «el hombre de la Providencia».
Basta recordar, por ejemplo, que al
terminar el conflicto se puso en la
fachada de catedrales e iglesias el
escudo de la Falange con la
inscripcion «Caidos por Dios y por
Espaiia jpresentes!».

Antonio Fontan, en el mismo sentido,
comenta: «El régimen autoritario de
Franco no tuvo que temer en su
origen oposicion seria por parte
catdlica. Sobre todo, porque estaba
fresco en la memoria el proceder del
derrotado Frente Popular, que habia
desencadenado una cruel
persecucion contra la Iglesia. En la



Espafia republicana fueron
asesinados al comienzo de la guerra
civil mas de seis mil sacerdotes, entre
los cuales trece obispos [...]. Cuando
Franco tomo el poder, termino la
politica discriminatoria contra la
Iglesia. Se comenzaron a reconstruir
las iglesias y monasterios, que
habian quedado reducidos a
montones de escombros. Los jesuitas
recuperaron los bienes que les habia
incautado el gobierno de la
Republica. Muchos colegios privados,
en gran parte confesionales, fueron
homologados con los oficiales. En las
aulas se pudieron volver a colgar
crucifijos. El derecho matrimonial
civil volvio a estar de acuerdo con el
ordenamiento canonico. De este
modo, los catdlicos, después de la
dura prueba, pudieron de nuevo
respirar libremente respecto a sus
intereses religiosos. Ahi quedd todo,
si se tiene en cuenta que el régimen
del Generalisimo extirpo o sometio
completamente, con mano



autoritaria, las libertades
individuales: entre ellas la libertad
de asociacion, de opinion, de prensa.
Sino hubo un levantamiento masivo
contra Franco, se debi6 ciertamente
a la pacificacion confesional, pero
también al agotamiento general que
siguio a la guerra civil» [13].

«El Estado perfecto para nosotros es
el Estado Catdlico. No nos basta que
un pueblo sea cristiano para que se
cumplan los preceptos de una moral
de este orden; son necesarias las
leyes que mantengan el principio y
corrijan el abuso. El abismo y
diferencia mayor entre nuestro
sistema y el nazifascista es la
caracteristica de catdlico del régimen
que hoy preside los destinos de
Esparfia. Ni racismo, ni persecuciones
religiosas, ni violencias sobre las
conciencias, ni imperialismos sobre
sus vecinos, ni la menor sombra de
crueldad, tienen cabida bajo el
sentimiento espiritual y catélico que



preside nuestra vida»: son palabras
de Francisco Franco, en su discurso
del 14 de mayo de 1946 [14] . En
definitiva, «la actitud de la jerarquia
eclesiastica, romana y espariola, ante
el régimen de Franco durante el
periodo 1936-62, se podria resumir
en tres palabras: reconocimiento,
gratitud, apoyo» [15].

Llegados a este punto, es obligado
afiadir una consideracion. En la
Espafia del franquismo, es dificil
encontrar personas que tengan una
vida publica y no sean catolicos.

No es s6lo una cuestion de
conveniencias, aungque es cierto que
no habria sido posible actuar en
politica y declararse no catolico en
un Estado totalitario confesional; es
también un hecho que esa fe se
confesaba y practicaba. El 31 de
mayo de 1964 se convoco en Madrid
una reunion publica de caracter un
tanto peculiar: el rezo del rosario.



Participaron mas de un millon de
personas, y el vicepresidente del
gobierno dirigio el rezo del primer
misterio. Entre las autoridades
presentes destacaron el principe
heredero y su consorte. A un
periodista que le preguntd sobre la
iniciativa, Juan Carlos respondio:
«Este es un acto personal, intimo,
aunque haya en él un millon de
personas» [16].

No se entiende a Espafia ni a la
Espafia franquista si no se entiende
que la fe catolica en ese pais era un
hecho difundido, popular,
espontaneo. Es mas, podria decirse
que las relaciones Iglesia-Estado, que
tanto cambiaron entre 1936 y 1975,
son en buena parte cambios de la
Iglesia y en la Iglesia (y en primer
lugar en el clero, antes que en la
poblacion): la Iglesia que recibe
nuevas luces del Concilio Vaticano II,
la Iglesia que padece, como en todo
el mundo, la secularizacion.



Los catdlicos estan en todas partes,
en el gobierno y fuera de él:
simplemente, la fe no es un elemento
diferenciador. Esto explica, entre
otras cosas, por qué no se sintio en
Espafia la necesidad de un «partido
catdlico».

El 1 de julio de 1937, los obispos
espafioles habian suscrito
colectivamente (s6lo dos prelados
rechazaron firmarla) una carta
abierta del siguiente tenor: «A pesar
de su espiritu de paz y de su deseo de
evitar la guerra y de no tomar parte
en ella, la Iglesia de Espafia no podia
presenciar indiferente la lucha. De
una parte se suprimia a Dios, (...) y se
causaba a la misma Iglesia un dafio
inmenso, en sus personas, en sus
cosas y en sus derechos, mas quiza
de lo que nunca sufrio en la historia.
Por la otra parte se alzaba el esfuerzo
consciente de quien combatia por la
conservacion del viejo espiritu
espafol y cristiano. Afirmamos que



el alzamiento civico-militar tiene una
doble raiz: el sentimiento patriotico,
que ha visto en el alzamiento el
unico modo de levantar a Espafia 'y
de evitar su ruina definitiva, y el
sentimiento religioso, que lo
considerod como la fuerza que debia
reducir a la impotencia a los
enemigos de Dios» [17].

Entre el 13y el 17 de septiembre de
1971 se desarroll6 en Madrid la
primera «Asamblea conjunta de
obispos y sacerdotes». La mocion n.
34, no aprobada por una cuestion
formal pero votada a favor por la
mayoria, dice lo siguiente:
«Reconocemos humildemente y
pedimos perdon porque nosotros no
supimos a su tiempo ser verdaderos
ministros de reconciliacion en el
seno de nuestro pueblo dividido por
una guerra entre hermanos» [18].

Entre estas dos declaraciones, como
entre dos paréntesis, se situa la



compleja relacion entre la Espafa
catolica y la dictadura franquista, el
enfrentamiento entre las «dos
Espafias» de ayer y de hoy, una
guerra civil cuyos efectos han
dividido durante decenios a los
espafioles entre si.

Indudablemente, la eliminacion de la
Iglesia habia sido uno de los
objetivos primordiales en el bando
republicano, y sus adversarios
«nacionales» ofrecian muchas
mayores garantias de supervivencia
y de libertad a los catolicos y a sus
obispos. Del mismo modo, el
Alzamiento capitaneado por Franco
buscé y obtuvo una legitimacion en
el campo eclesiastico, y mantuvo con
él después de la guerra una relacion
privilegiada. Por ejemplo, en el
concordato de 1953 se establecié que
los obispos debian jurar ante el
general Franco: «Juro ante Dios y los
santos evangelios respetar y hacer
que mi clero respete al jefe del



Estado y al gobierno, segun las leyes
espafiolas» [19].

Por tanto, es 16gico que cuantos se
oponian al régimen viesen en la
Iglesia el mas grave de los avales de
su adversario politico.

La jerarquia espafiola, por su parte,
verdaderamente agradecida por la
ayuda recibida de Franco, no fue
parca en su apoyo, sino que en
ocasiones fue incluso mas alla de lo
que hubiera sido prudente (a pesar
de algunas advertencias que llegaban
del Vaticano): en efecto, ni todos los
de un bando eran catolicos, ni
faltaban catdlicos en el otro. La
Iglesia en aquellas circunstancias no
fue imparcial. Esto le atrajo, y
todavia le atrae, criticas tanto de
muchos demdcratas como de los
revanchistas de izquierdas.

Este contexto pone de relieve la
novedad del Opus Dei, una
institucion que ofrece a los cristianos



corrientes la formacion necesaria
para que busquen a Dios en su
propio trabajo, sin «formar grupo»,
sin ostentarla propia fe a través de
una etiqueta, sino mas bien con su
ejemplo de vida. A los miembros del
Opus Dei que toman la decision de
dedicarse directamente a la politica
(poquisimos respecto al total), en
lugar de ejercitar cualquier otra
profesion, esa decision les ha creado,
por lo que parece, numerosas
incomprensiones. Enumero algunas
para dar al lector un material 1o mas
variado posible, pero es obvio que en
la realidad los motivos se
entrecruzan e incluso se superponen.

En primer lugar, la incomprension
mas evidente procede de los
adversarios tanto de Franco como de
la Iglesia. Estos no necesitan excusas
para atacar al Opus Dei. Desde su
punto de vista, no era ciertamente
merecedor de elogio que «algunos»
miembros de la Obra, notoriamente



catdlicos, apoyasen el régimen «a
titulo personal», cuando muy pocos
catolicos actuaban a titulo personal
en ese terreno. Un ejemplo entre
muchos: el presidente de la Accion
Catdlica espafiola, Alberto Martin
Artajo, fue nombrado por Franco
ministro de Asuntos Exteriores el 25
de julio de 1945. Antes de aceptar,
pidio y obtuvo el permiso de la
autoridad eclesiastica.

En segundo lugar, el nuevo curso de
los acontecimientos politicos no
gusto a la Falange, que en 1945
perdio la supremacia absoluta en
campo politico con la llegada del
Fuero de los Espafioles, la alianza
cada vez mas estrecha del régimen
con la jerarquia catolica y la
formacion del nuevo gobierno,
compuesto en buena parte por
catolicos [20].

El resentimiento perdura y se
acrecienta en los anos sucesivos. Un



miembro del Opus Dei que estuvo
entre los ministros tecnocratas que
entraron en el gobierno con el
cambio de rumbo de 1957, Laureano
Lopez Rodd, recuerda el sentimiento
de celos difuso en los ambientes de la
Falange: «Tampoco faltaron
incomprensiones [hacia el Opus Dei]
en el sector falangista. Aunque su
publicacion es bastante posterior
(5-1I-1964), citaré ahora un articulo
aparecido en Pueblo bajo el titulo "El
Opus Dei" porque refleja una opinion
bastante extendida en aquel sector.
En el articulo se dice que
"aparecieron de la noche a la
mafiana unos hombres nuevos, sin
tradicion politica" y no se explicaba
"como han llegado los miembros del
Opus Dei a puestos destacados sin
que funcione un aparato coherente”
a pesar de que, unos renglones mas
arriba, se afirmaba que "conocemos
a muchos miembros del Opus Deiy
tenemos una alta estimacion de su
preparacion, de sus cualidades y de



sus servicios". La conclusion 1ogica
de esta afirmacion hubiera sido que
habian llegado a estos puestos por su
capacidad y méritos, sin necesidad
de "un aparato coherente"» [21].

Lopez Rod6 prosigue con rigor su
analisis. Comienza explicando que la
Falange, en cuanto partido politico,
tiene un aparato propio y se propone
alcanzar el poder; el error de los
falangistas consiste en atribuir
estructura y fines analogos a todos
los demas. Los miembros del Opus
Dei dedicados a la politica, en
cambio, en buena parte son
«profesionales independientes», una
media docena entre los muchos
llamados por Franco en aquel
periodo. Habian seguido el recorrido
habitual para alcanzar los cargos
mas elevados.

Por otra parte, habria sido extrafio
que ninguno de los miles de
miembros del Opus Dei que habia en



la Espafia de Franco actuase en
politica: «Si esto no hubiera ocurrido
cabria sospechar que existiera una
prohibicion en el Opus Dei de actuar
en la vida publica o en una
determinada orientacion politica,
cuando la realidad es que todos los
miembros de la Obra somos
libérrimos para actuar segun nuestro
leal saber y entender y bajo la
personal y exclusiva responsabilidad
de cada uno» [22].

Por ultimo, por lo que se refiere a las
posiciones personales, no podrian
haber sido mas variadas: «También
se propal¢ el infundio de que los
miembros del Opus Dei que
intervenian en la politica formaban
un grupo homogéneo. Es patente
que, como consecuencia logica de la
plena libertad politica, eran muy
diversas sus posturas y opiniones. A
titulo de ejemplo, recordemos que
Fernando Herrero Tejedor, Javier
Dominguez Marroquin y José Ramon



Herrero Fontana eran falangistas;
Juan Maria de Araluce Villar y Pedro
Mendizabal Uriarte, tradicionalistas;
Mariano Navarro Rubio, sindicalista;
Hermenegildo Altozano Moraleda,
Antonio Fontan Pérez y Florentino
Pérez Embid pertenecian al Consejo
Privado del Conde de Barcelona y, en
cambio, Gregorio Lopez-Bravo de
Castro, Vicente Mortes Alfonso y yo
mismo fuimos partidarios de la
restauracion de la Monarquia en la
persona de Don Juan Carlos de
Borbodn; Alberto Ullastres Calvo y
Juan José Espinosa San Martin eran
politicos independientes; por ultimo,
hubo quienes se hallaban en la
oposicion al Régimen, cuya figura
mas destacada fue Rafael Calvo
Serer» [23].

En los afios siguientes, la Falange
alento en su propio beneficio politico
una auténtica campafia, que es el
origen en buena parte de la leyenda
negra de la Obra. En efecto, como



sefiala la historiografia mas reciente,
era légico que la Falange rechazase a
aquellos jovenes ministros
tecnocratas, que proponian un modo
de hacer politica distante a afios luz
del modo como se habia concebido el
Estado y menejado el poder en
Espafia: un modo europeo, que mas
tarde habria creado las premisas
para el cambio incruento del sistema.

Antonio Fontan, nada sospechoso de
simpatias hacia el régimen, describe
asi la situacion: « [Tender hacia un
aumento de las libertades] preparaba
un largo conflicto con los
inmovilistas representantes de la
Falange, ese partido unico en el que
Franco se habia apoyado desde el
comienzo, aunque sin atribuirle una
situacion de poder ilimitado [...]. La
situacion economica al final de los
afios cincuenta se habia hecho cada
vez mas critica, y Franco buscd
desesperadamente a expertos que
pudieran levantar al pais de la crisis



que habia provocado la economia
autarquica propugnada por la
Falange. Acabo pidiendo la
colaboracion a algunos competentes
profesionales formados en los
Estados Unidos y en Alemania, que
parecian capaces de introducir las
reformas economicas requeridas
desde hacia tiempo y siempre
retrasadas. Entre ellos estaban, junto
con otros catdlicos, algunos
miembros del Opus Dei, como el
ministro de Economia Alberto
Ullastres y el de Hacienda, Navarro
Rubio. Ambos se encontraban, como
independientes que eran, bajo el
fuego cruzado de los funcionarios de
la Falange, que habian acogido el
nombramiento de esos nuevos
expertos economicos con gran
resentimiento. Los apostrofaban con
el término tecnécratas, les echaban
en cara que no compartiesen la
ideologia de la Falange, y que
quisieran introducir cambios
politicos camuflados como reformas



economicas. En efecto, no pocos
catolicos "dentro del sistema"
contribuyeron a conseguir que las
libertades individuales fueran cada
vez mas tenidas en consideracion.
Irritada contra las tendencias
liberalizadoras, la Falange
desencadeno por ultimo una
campafia organizada contra el Opus
Dei, que en los circulos del partido
unico era visto como un terreno fértil
para los brotes reformistas» [24].

Asi se explica la oposicion de la
Falange. Esta oposicion esta
documentada en la carta que
monsefnor Escriva escribira el 28 de
octubre de 1966 al ministro José
Solis, jefe de Falange. Su publicacion
fue prohibida en Espafa [25] .
Aparece integramente recogida en la
Entrevista sobre el fundador del Opus
Dei, y pide de una manera directa
que «se ponga fin a esta camparia
contra el Opus Dei, puesto que el



Opus Dei no es responsable de nada»
[26].

Se dieron también algunos affaires
complejos, como el «caso Matesa»,
una historia de financiaciones
internacionales que en 1969 costo el
puesto a algunos ministros del Opus
Dei. El caso nace de modo confuso, y
fue cortado bruscamente por Franco.
También en aquella ocasion sali6 a
relucir el nombre de la institucion.
No nos interesa aqui aclarar lo que
realmente sucedio entonces. Pero
como el asunto tuvo resonancia
internacional, y de vez en cuando
sale de nuevo a la superficie, vale la
pena al menos citar algunos datos
que pocos han destacado: lo que
desencadeno todo el escandalo fue la
denuncia de un miembro del Opus
Deli, Victor Castro, Director General
de Aduanas; ademas, uno de los
ministros nombrados por el jefe del
gobierno siguiente era falangista y
miembro del Opus Dei. No fue, pues,



un ataque al Opus Dei en cuanto tal,
sino mas bien una
instrumentalizacion politica del
hecho, no politico, de que algunas
personas pertenecian a la institucion.

Entre los que no han rendido un
buen servicio a la verdad se cuentan
por desgracia algunos historiadores y
periodistas extranjeros, que con
frecuencia se han dejado arrastrar
por la pasion con afirmaciones que
no corresponden a la realidad. A
posteriori pueden hacernos sonreir;
sin embargo, de ese modo se han
perpetuado equivocos que hubieran
podido evitarse. En su ensayo,
Gomez Pérez proporciona una breve
relacion de gentes «por encima de
cualquier sospecha»: para el New
York Times , el ministro Fernandez de
la Mora era del Opus Dei; segun Le
Nouvel Observateur , Carrero Blanco
era miembro; Max Gallo, historiador
citadisimo para quien hable de
franquismo, en su Histoire de



l'Espagne franquiste asegura que el
Opus Dei es propietario del diario Ya
(que por el contrario pertenecia en
aquella época a los obispos
espafioles) [27] . Cualquiera puede
equivocarse. Pero si se equivoca un
cronista, o un historiador, ;como
conseguira entender y explicar los
hechos?

Por ultimo, entre los adversarios se
contaron (y no fueron los menos
numerosos) amplios sectores del
mundo clerical. En esos ambientes
nacieron y se desarrollaron criticas
hacia los «ministros del Opus Dei».
En este punto, la realidad se hace
aun mas delicada y dificil de
discernir.

Cuando la vida politica vuelve a
animarse, sobre todo a partir de los
anos cincuenta, comienzan a
aparecer casos de oposicion al
régimen por parte de hombres que
no por esto se consideran menos



catolicos: «Es sintomatico, en este
sentido, que existiese la intencion de
aprovechar el catolicismo para
ensayar vias de oposicion: una
prueba mas de que el cristianismo de
fondo era un dato mayoritario con el
que habia que contar» [28].

Pero el problema mas serio es otro.
Desde el comienzo de la posguerra
entraron en politica hombres que
alguien ha definido como «catolicos
oficiales», bien vistos por el régimen
y por la jerarquia como exponentes
de un comun designio social y
politico. Algunos de ellos quisieron
que el Opus Dei en cuanto tal diese
como ellos un apoyo claro, total y
oficial, a la politica del gobierno.

Mas tarde, al enfriarse las relaciones
con el régimen, se solicitd un idéntico
apoyo para las tesis de la oposicion.
Un apoyo que en los dos casos el
Opus Dei no pudo y no quiso dar, por
motivos espirituales y por la vision



de futuro del fundador. Su razonada
negativa no fue entendida. También
en este caso, las simplificaciones son
injustas: hemos sefialado ya la
presencia de miembros del Opus Dei
en el gobierno y en la oposicion.

Alvaro Del Portillo cuenta a este
propdadsito un episodio concreto.
«Cuando el Fundador, en 1947, paso
una temporada en Espafia para
preparar el traslado del gobierno de
la Obra a Roma, se entrevistd en una
ocasion con el Ministro de Asuntos
Exteriores, Martin Artajo, que antes
de entrar en el Gobierno habia sido
Presidente de la Accion Catolica
espafiola. El Padre conto luego que,
con gran sorpresa, el ministro le
habia dicho que no entendia "como
se podia estar consagrado a la Iglesia,
incluso con un vinculo de obediencia,
y servir al mismo tiempo al Estado".
El Padre le explicé que no habia
ninguna dificultad, porque la materia
de la obediencia debida a la Iglesia



era la misma para él, que para el
resto de los catolicos, consagrados o
no a Dios: esa obligacion era del
mismo grado , aunque por diverso
titulo. Pero el ministro no acerto a
entender esta palmaria verdad, y dio
la orden de no admitir en el Cuerpo
Diplomatico a miembros del Opus
Dei o0 personas consideradas como
tales, aunque hubieran ganado el
correspondiente concurso. Contra
toda justicia, esa orden se cumplio en
varios casos» [29].

Famiglia Cristiana , en un numero
poco anterior a la beatificacion de
Josemaria Escrivd, public6 un amplio
reportaje sobre el Opus Dei, e
investigo entre otros temas el
pretendido compromiso con el
régimen franquista. El reportaje
incluia algunos parrafos de una carta
de monseiior Escriva a Pablo VI,
fechada en 1964, hasta entonces
inédita. Leamos lo que refiere el
autor del articulo: «También con



relacion a su participacion en la vida
social se habian multiplicado las
criticas al Opus Dei, acusado de
buscar el control del poder politico y
economico. Sobre todo en Espaiia,
donde algunos miembros habian
sido ministros de Franco y algun otro
habia estado implicado en
escandalos financieros. En la carta a
Pablo VI, monsefior Escriva
responde: "Se me conceda hacer
presente, Santo Padre, que los
miembros numerarios y
supernumerarios del Opus Dei que
colaboran con Franco en puestos de
gobierno o de la administracion lo
hacen libremente, bajo su personal
responsabilidad: y no como técnicos,
sino como politicos, de la misma
manera que los otros ciudadanos -sin
duda mas numerosos- que colaboran
en puestos analogos y que
pertenecen a la Accidn Catolica, a la
Asociacion Catolica Nacional de
Propagandistas, etc. Por lo que yo sé,
el unico que pidié permiso a la



jerarquia para colaborar con el
gobierno de Franco fue Martin Artajo
(presidente de la Accion Catolica
Espafiola), durante trece afnos
ministro de Asuntos Exteriores (...).
Cuando, en cambio, el profesor
Ullastres y el profesor Lopez Rodo,
ambos del Opus Dei, fueron
nombrados respectivamente
ministro de Comercio y Comisario
del plan de desarrollo economico y
social, la noticia de estos dos
nombramientos, que habian recibido
libremente, la conoci por la prensa“».

Prosigue el articulo: «En la carta a
Pablo VI, monsefior Escriva se
muestra preocupado, ya en 1964, por
el posfranquismo, y rechaza la
acusacion de filofranquismo lanzada
contra el Opus. Cuenta al Papa que
ha hablado recientemente con
cardenales y obispos espafioles, con
los cuales "me he tomado la libertad
de decirles que, si la revolucion se
desencadena, sera muy dificil



pararla: y por eso -usando palabras
de la Sagrada Escritura- "'no penséis
que sera suficiente un chivo
expiatorio [el Opus Dei, N. del A. ]:
chivos expiatorios seréis todos
vosotros'. Porque se pueden reunir
buenas colecciones de elogios
publicos y desmedidos que los
obispos han dirigido al régimen, cosa
que no se puede hacer conmigo,
aunque reconozco que Franco es un
buen cristiano”. Y afiade: "Pienso que
seria oportuno preparar cuanto
antes una evolucion del régimen
espafiol, para evitar la anarquia, el
comunismo, que destruiria la Iglesia
en Esparfia”. No considera util para
Espafia un partido politico unico de
los catdlicos, que le parece mas bien
peligroso "porque podria comenzar
sirviendo a la Iglesia y acabar
facilmente sirviéndose de la Iglesia,
que no estard ya en condiciones de
liberarse de €l, y podria en cambio
sufrir una especie de chantaje moral.
Esta libertad de los catolicos parece



que deberia dar lugar a una
conveniente variedad -no a una
atomizacion- en las soluciones
temporales: y al mismo tiempo,
deberia conducir a una solida unidad
en lo que es esencial para la Iglesia,
que esté por encima de todos los
compromisos de grupo y de
partido"».

«El italiano de la carta», concluye
Famiglia Cristiana, «no es elegante,
pero el mensaje es lucido y actual»
[30].

Se ve que existia una diversidad de
opiniones entre el fundador del Opus
Dei y muchos otros catdlicos
espafioles, también en el seno de la
jerarquia. Y parece que la
animadversion hacia el Opus Dei
nacia del persistente rechazo del
fundador y de los miembros de
actuar en politica segun un criterio
oficial, como un «partido unico».



Es también preciso sefialar que la
decision de monsefior Escriva de
mudarse a Roma en 1946, y de
trasladar cuanto antesala Ciudad
Eterna el gobierno central del Opus
Dei, muestra el patente deseo de
asegurar a la Institucion la
dimension universal propia de su
esencia desde su origen, y también
de sustraerse de las presiones
politices locales, que podian ser
fuertes. En un nimero de Limes,
revista de geopolitica, Salvatore
Abbruzzese subraya que «para
Escriva de Balaguer, la expansion
internacional forma parte de la
sustancia misma del Opus Dei, es una
de sus condiciones de existencia»
[31] . De hecho, el fundador habia
proyectado comenzar el apostolado
en otros paises ya en 1935, pero la
guerra civil y luego la guerra
mundial le impusieron que se
limitase a Portugal. Inmediatamente
después del fin de las hostilidades,
miembros del Opus Dei se



trasladaron a Inglaterra, Francia,
Italia, Estados Unidos y México.
Mientras tanto, se agilizaban los
tramites para obtener las
aprobaciones pontificias en
consonancia con este caracter
internacional.

Como ha quedado claro, la
Institucion no podia considerarse un
«hecho espafol», porque no lo era, a
pesar de que habia nacido en Madrid
y habia dado sus primeros pasos al
sur de los Pirineos.

Las criticas a la «mentalidad de
partido unico», que no son aplicables
al espiritu del Opus Dei, en cuanto
que es una institucion que m puede
ni quiere condicionar las libres
decisiones de sus miembros en
asuntos temporales, aparecen con
frecuencia en los escritos publicados
del beato Escriva y en la citada carta
a Pablo VI. Se puede apreciar
también la originalidad y la



diversidad del Opus Dei, de acuerdo
con esa «teologia del laicado» que
sera expuesta en toda su amplitud en
el Concilio Vaticano II.

Por ejemplo: «Nunca ha dejado de
molestarme la actitud del que hace
de llamarse catolico una profesion,
como la de quienes quieren negar el
principio de la responsabilidad
personal, sobre la que se basa toda la
moral cristiana. El espiritu de la Obra
y el de sus miembros es servir a la
iglesia, y a todas las criaturas, sin
servirse de la Iglesia. Me gusta que el
catolico lleve a Cristo no en el
nombre, sino en la conducta, dando
testimonio real de vida cristiana»
[32].

Y con mas detalle, respondiendo a la
pregunta de «si el hecho de que
algunos miembros de la Obra estén
presentes en la vida publica del pais,
no ha politizado, en algun modo, el
Opus Dei en Espafia», contesto: «Ni



en Espafia ni en ningun otro sitio (...).
Gentes formadas en una concepcion
militar del apostolado y de la vida
espiritual, tenderan a ver el trabajo
libre y personal de los cristianos
como una actuacion colectiva. Pero
le digo, como no me he cansado de
repetir desde 1928, que la diversidad
de opiniones y de actuaciones en lo
temporal y en lo teoldgico opinable,
no es para la Obra ningun problema:
la diversidad que existe y existira
siempre entre los miembros del Opus
Dei es, por el contrario, una
manifestacion de buen espiritu, de
vida limpia, de respeto a la opcion
legitima de cada uno» [33].

En cuanto a las relaciones directas
entre el fundador del Opus Deiy el
general Franco, es bien sabido que se
conocian personalmente: habria sido
dificil lo contrario, dada la
notoriedad de ambos.



Franco, cristiano practicante, conocia
la buena fama de que gozaba el
fundador del Opus Dei; en una
ocasion, incluso, fue invitado a
predicar los ejercicios espirituales al
jefe del Estado. El episodio tuvo
aspectos poco protocolarios, que
manifiestan el celo pastoral del
fundador. Asilo cuenta Berglar:
«Cuando, en los afios cuarenta, Mons.
Escriva dirigi6 algunos dias de retiro
espiritual a Franco y a su familia;
pensoé que no seria superflua una
meditacion sobre la muerte. El Jefe
del Estado escucho atentamente las
consideraciones espirituales sobre
ese tema, y coment6 que habia
pensado alguna vez sobre esa
eventualidad, como era natural, y
que habia tomado las medidas
oportunas. Evidentemente, en aquel
momento la muerte era para él un
problema esencialmente politico [...].
Mas tarde, cuando el obispo de
Madrid se entero, dijo a don
Josemaria en la primera ocasion en



que se encontraron: "después de esto,
Vd. no sera nunca obispo en Espaia".
"Me basta con ser sacerdote", fue la
respuesta del fundador» [34].

Permitanme una deduccion: es
razonable pensar que a Mons.
Escriva, residiendo ya en Roma, no le
pasara inadvertida la opinién que
sobre Franco se tenia en el
extranjero, a consecuencia del
desmoronamiento de las dictaduras
italiana y alemana, y del
generalizado sentimiento
antitotalitario al final de la segunda
guerra mundial. Opinion que, en
cambio, era mas dificil conocer
dentro de Espafia.

Parece entonces claro que acepto
conscientemente el peligro de que se
creara una leyenda negra, que
después seria dificil de borrar. Era el
precio que se debia pagar por
respetar la libertad de esos hijos
suyos que, con responsabilidad



personal, se pusieron del lado de
Franco en politica. Asi lo sugieren
algunas de las palabras que
pronuncio en publico en 1964,
durante una visita a Espafia, y que
fueron recogidas por Le Monde (que
era un canal privilegiado para hacer
llegar a Espafia lo que no se podia
escribir dentro del pais): «Tal vez el
unico fanatismo que yo tengo sea el
de la libertad. ¢Como podria yo ser
libre si no respetara la libertad de los
demads? En el Opus Dei cada uno
piensa como quiere, a condicion de
no ofender a Cristo. Por esto somos
amigos de la libertad de las
conciencias» [35].

En el libro Entrevista sobre el
fundador del Opus Deti , se relata otro
encuentro con el Generalisimo
solicitado por Mons. Escriva para
defender la libertad de opinién de un
miembro del Opus Dei.



«Un miembro de la Obra habia
escrito un articulo en oposicion al
régimen franquista. La reaccion de
las autoridades fue muy dura, y se
vio obligado a exiliarse. Sobre esto
nuestro Padre no tenia nada que
decir, porque se trataba de
cuestiones en las que no intervenia:
correspondian a sus hijos como
ciudadanos libres y responsables.
Pero entre otras injurias lanzadas
contra aquel miembro de la Obra,
dijeron que era "una persona sin
familia". Nuestro fundador reacciono
entonces como un padre que
defiende a su hijo. Se fue a Espafia
inmediatamente, solicitd audiencia a
Franco y fue recibido en seguida. Sin
entrar en las causas de las
divergencias politicas, afirmo con
toda claridad que no podia tolerar
que de un hijo suyo se dijera que era
un hombre sin familia: tenia una
familia sobrenatural, la Obra, y él se
consideraba su padre. Franco le
pregunto: ".Y sile meten en la



carcel?". El Padre respondio que
respetaria las decisiones de la
autoridad judicial, pero si le llevaban
a prision, nadie le podria impedir
facilitar a aquel hijo la asistencia
espiritual y material que necesitara»
[36].

Monsefior Del Portillo cita también la
carta al Papa de 1964, afiadiendo
varios detalles interesantes: «Le
preocupaba el problema de la
sucesion de Franco. No vacil6é en
hacérselo saber al interesado
directamente, y procuro sensibilizar
sobre este delicado asunto a los
obispos espafioles que venian a
visitarle. Pero nuestro Fundador
supo también resistir las
insinuaciones que le llegaban del
Vaticano para que tomase iniciativas
en este campo: rechazo hacer de
intermediario de algunos, porque no
era mision suya inmiscuirse en
politica. Dejo clara su postura en esta
materia, sin posibilidad de



equivocos, en una carta de
conciencia dirigida el 14 de junio de
1964 a Pablo VI» [37].

Volvamos al punto de partida de
estas paginas. De un lado el Opus Dej,
la undnime proclamacion del
fundador y de todos los miembros
acerca de la libertad y la
responsabilidad de cada uno. De otro
lado, un ciumulo de acusaciones, de
suposiciones, de imputaciones. En
medio, los hechos, que siempre
tienen el mérito de marchar por su
cuenta.

Llegados ya al final de este viaje, es
el momento de que cada uno
deduzca sus conclusiones.

Pero, antes, creo que se me puede
permitir una pregunta que hasta
hace pocos afios era casi
impronunciable: ;Y si realmente
fuera asi? ¢Y si el Opus Dei fuera de
veras un fendmeno raro, unico quiza,
al que uno se vincula sélo por fines



espirituales, para procurar hacer
bien, a titulo personal, lo que la
conciencia le dicta a cada uno? ;Y si
detras no hubiera nada de todo lo
que se ha querido ver? ;Y si no
hubiera nada, y punto?

Bien mirado, es precisamente esto lo
que mas atrae del Opus Dei. Saber
que existe una Institucion (una
institucion de la Iglesia) que ni forma
grupo ni reparte nada. Que lo pide
todo («busca la santidad, en union
con Cristo») y no pide nada («decide
ti como actuar»), y se limita a
proporcionar la necesaria ayuda
espiritual. Una institucion cuyo
fundador era tan padrazo como para
enfrentarse con el Generalisimo sin
otro fin practico que no fuese el
carifo por un hijo suyo ofendido.

Los medios de comunicacion han
llamado frecuentemente la atencion
sobre las cuestiones politicas, o al
menos publicas, en las que



intervienen miembros del Opus Dei.
Pero este modo de ver las cosas,
como he intentado mostrar, es
parcial. Mas alla del fragor de la
noticia, desde el punto de vista
historico aparece un fenomeno
cargado de significado y de
contenido, compuesto por millares
de personas que, dia tras dia, en las
ocupaciones mas dispares, buscan
traducir en realidades un mensaje
que se compendia en pocas palabras
del fundador: «Conocer a Jesucristo;
hacerlo conocer; llevarlo a todos los
sitios».

Es accidental que se desempefie un
trabajo u otro. Lo fundamental y sin
precedentes es, en cambio, el «hecho
cristiano» manifestado a través de
una verdadera movilizacion de
hombres y mujeres de todo el
mundo, que se esfuerzan por vivir en
sus actividades temporales la
plenitud de la vocacion evangélica.



[1] AA.VV., Pro e contro Franco,
coord. G. Rizzoni, Mondadori, Milano
1972, pp. 149-150.

[2] Josemaria Escriva, Camino ,
edicion preparada por Giuseppe
Romano, Mondadori, Milano 1992;
Giuseppe Romano y José Luis
Olaizola, Il Vangelo nel lavoro
(Josemaria Escriva) , Edizioni Paoline,
Milano 1992.

[3] Peter Berglar, Opus Dei. Vida y
obra del fundador Josemaria Escrivd
de Balaguer , Rialp, Madrid 1983, p.
233.

[4] Citado por Rafael Gomez Pérez, El
franquismo y la Iglesia , Rialp, Madrid
1986, p. 187.

[5] Jesus Ynfante, La prodigiosa
aventura del Opus Dei , Ruedo
Ibérico, Paris 1970.

[6] Pro e contro Franco , cit., p. 150.



[7] Antonio Fontan, «Gegen den Raub
der Freiheit. Opus-Dei-Leute im
Franco-Regime», en Deutsche
Tagespost , 18.V.1991.

[8] Diario de Navarra , Pamplona
20-IV-1988.

[9] Alfonso Botti,
Nazionalcattolicesimo e Spagna
nuova, 18811975, Franco Angell,
Milano 1992, p. 150.

[10] Ibid., p. 149.

[11] AA.VV., Gregorio Lopez Bravo
visto por sus amigos, Laredo, Madrid
1988, p. 181.

[12] Ibid., pp. 180-181.
[13] Antonio Fontan, cit.

[14] Texto citado por Rafael Gomez
Pérez, cit., p. 50-51.

[15] Rafael Gomez Pérez, El
franquismo... , p. 55.



[16] Ibid., p. 201.

[17] Cardenal Goma y Tomas
[arzobispo de Toledol], Por Diosy por
Esparia 1936-1939 , Barcelona 1940.

[18] Rafael GOmez Pérez, cit., p. 167.
[19] Pro e contro Franco , cit., p. 99.

[20] AA-VV.,, Pro e contro ..., cit., p.
131; con mas detalle en Rafael Gomez
Pérez, El franquismo ..., cit., pp.
20-48.

[21] Laureano Lopez Rodo, Memorias
(vol. 1), Plaza & Janés, Barcelona
1990, p. 97.

[22] Ibid., p. 98.
[23] Ibid., p. 99.
[24] Antonio Fontan, cit.

[25] Rafael GOmez Pérez, cit., p. 214.



[26] Alvaro Del Portillo-Cesare
Cavalleri, Entrevista sobre el
fundador del Opus Dei , Rialp, Madrid,
1993, p. 41-42.

[27] Rafael GOmez Pérez, cit., p. 258.
[28] Ibid., p. 218

[29] Alvaro Del Portillo-Cesare
Cavalleri, cit., p. 39-40.

[30] Renzo Giacomelli, «La sentira
nel bel mezzo Bella strada» en
Famiglia Cristiana , 8/1992, pp. 54-57;
la cita esta en las pp. 5G-57.

[31] Salvatore Abbruzzese, «Opus Dei
e Cl: due modelli di espansione
geopolitica», en Limes , junio-agosto
1993, pp. 83-92; cit. en p. 91.

[32] Entrevista en Le Figaro, 16 de
mayo de 1966, en Conversaciones con
Monserior Escrivd de Balaguer , Rialp,
Madrid 1985, p. 101.

[33] Ibid., p. 93.



[34] Peter Berglar, Opus Dei ..., cit.,
edicion italiana, p. 320.

[35] Rafael Gomez Pérez, El
franquismo ..., p. 258.

[36] Alvaro Del Portillo-Cesare
Cavalleri, cit., p. 40-41.

[37] Ibid., p. 43-44.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/8-erase-una-
vez-franco-por-giuseppe-romano/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/8-erase-una-vez-franco-por-giuseppe-romano/
https://opusdei.org/es-es/article/8-erase-una-vez-franco-por-giuseppe-romano/
https://opusdei.org/es-es/article/8-erase-una-vez-franco-por-giuseppe-romano/

	8. “Erase una vez Franco”, por Giuseppe Romano

