
opusdei.org

8. El cambio de
confesor

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

19/11/2010

Acababa de instalarse la Residencia
de Jenner, cuando ya funcionaba a
pleno rendimiento. Era la única sede
de que disponía entonces el Opus Dei
para su apostolado. En las salas de
estudio o de visitas, en el vestíbulo o
en el oratorio había siempre algún
residente o jóvenes estudiantes
invitados a las clases de formación.



Las puertas de la Residencia estaban
abiertas a todos. El ambiente
estudiantil era grato y la gente que
iba por allí traía con gusto a sus
amigos.

Sin embargo, pronto comenzó a
notarse, por parte de algunos, cierta
resistencia para asistir a las clases de
formación. Empezaron a oírse
críticas aisladas, leves e
insustanciales. Corría la voz entre
algunos círculos de estudiantes, en la
Universidad o en las Escuelas
Especiales, de que allí se hacían cosas
raras, de que el oratorio de Jenner
estaba decorado con signos
masónicos y cabalísticos, de que se
comulgaba con hostias perfumadas,
de que había cruces sin Crucificado...
|# 221|.

No era la primera vez que don
Josemaría se veía expuesto a un caso
semejante de esporádicas
habladurías |# 222|. Una



imaginación suelta, calenturienta y
propensa a lo peregrino, era el
origen de tan absurdas
interpretaciones. No tenían otro
fundamento que los símbolos
litúrgicos grabados en el friso del
oratorio junto con los textos de un
himno latino; o la cruz desnuda; o la
levísima fragancia que provenía,
como sabemos, de la caja del
sagrario, a fin de matar el tufo a cola
de carpintero. De todos modos,
dispuesto a cortar chismes, don
Josemaría solicitó del Obispo de
Madrid una concesión de
indulgencias, que diesen razón
explicativa, para quienes no querían
verlo, del sentido cristiano de aquella
gran cruz del oratorio, negra y
solitaria. Y así, por decreto fechado el
28 de marzo de 1940, don Leopoldo
concedía cincuenta días de
indulgencia —como entonces se
estilaba— cada vez que
«devotamente besaren la Cruz de



Palo de la Residencia de Estudiantes»
|# 223|.

No quedó así la cosa. Llegaron
después a oídos del Fundador nuevas
calumnias contra la Obra, y
murmuraciones subidas de tono.
Provenían, no de estudiantes, sino de
personas maduras y responsables.
En un principio don Josemaría se
resistió a dar crédito a lo que sus
amigos o sus hijos le contaban. Hacía
trizas las notas que caían en sus
manos. Se negaba a creer que se
dieran entre cristianos tales
infundios. Antes de la guerra civil, en
los años de la Academia DYA y de la
Residencia de Ferraz, había vivido
ese ambiente calumnioso en el que
se le trataba de loco y hereje; y a la
Obra, de secta y masonería blanca.
Esperaba, por tanto, que estos
nuevos rebrotes desapareciesen
también ahogados por el silencio. No
quería el sacerdote dar mayor
importancia al asunto, pero crecía y



crecía la murmuración. Unos cuantos
estudiantes propalaban ya auténticas
alucinaciones, sacando todo de
quicio. Decían que, mediante un
juego de luces, don Josemaría
simulaba la levitación en el oratorio
o que hipnotizaba a los asistentes |#
224|.

Pocas notas existen de aquellos
primeros meses de 1940. Cuando don
Josemaría no las rompía, se las
pasaba a don Leopoldo. Después,
bien entrada la primavera, llegó una
hora en que se le hizo muy arduo
negar la evidencia. Quiso, por fin,
salir de dudas y terminó
comprobando que el corrillo de
estudiantes que frecuentaban la
Residencia y se escabullían de las
clases de formación, y hacían correr
chismes entre sus compañeros,
pertenecían todos ellos a la
Congregación Mariana de Madrid.



La maledicencia, que venía de otros
muchos sitios, no acabó ahí. Sentía el
sacerdote algo así como una invisible
y pegajosa red tendida a sus
espaldas. La calumnia hacía también
dolorosa mella en su ánimo. Y
terminó acudiendo a don Leopoldo
en busca de consuelo, para abrirle su
corazón y ponerle al tanto de los
sucesos:

Madrid — 23-IV-940

Padre: Muchos deseos de hablar
despacio con V. E. [...].

Envío una nota, que se me traspapeló
hace meses, porque, aunque de
seguro ya no digo a V. E. Revma.
nada nuevo, sigue siendo de
actualidad. ¡El enemigo no duerme!
[...].

Padre: no se olvide de mi gente —
¡tan hijos suyos!—, ni del pecador

Josemaría |# 225|.



A causa de los continuos
desplazamientos a provincias para
dar ejercicios espirituales al clero,
don Josemaría no había tenido
tiempo, últimamente, de ver a su
confesor. Lo explica en una concisa
anotación:

22 de mayo de 1940: He confesado
hoy con el P. Sánchez, y charlé
despacio. Quedamos en que, aunque
tarde un mes en hacerlo, por mis
viajes, sólo me confiese con él |#
226|.

Conociendo la sinceridad de don
Josemaría con su confesor, no hay
duda de que, en esa reposada charla
que tuvieron, saldrían comentados al
pormenor los chismes y calumnias
de la última temporada. Y aquí
perdemos, por breves semanas, la
pista de estos sucesos. Don
Josemaría, claramente, prefería
olvidar; y no quiso dejar, por lo
tanto, rastro alguno de las insidias,



salvo un par de referencias sin
entrar en detalles |# 227|. Los
escasos indicios que asoman, aquí y
allá, sobre dicho tema hacen pensar
que las susurraciones eran cada vez
más enredosas, y afectaban a la Obra
y a su persona.

Padre —escribía al Obispo de Madrid
—: le encomiendo mucho, y pido a
Dios N. Señor que siga mirando V. E.
la Obra que Él cargó sobre mis
hombros, como cosa de Dios y cosa
de usted |# 228|.

Poco más adelante, el 23 de agosto, se
fue a Segovia, a hacer un retiro
espiritual en el Convento del Carmen
Descalzo, donde estaban los restos de
San Juan de la Cruz. Le instalaron en
la celda 36, en cuya puerta había un
letrero que decía: "Pax. Declinabo
super eam quasi fluvium pacis. Isai.
66 v. 12". Se aplicó a sí mismo lo de la
paz y anotó al día siguiente:



Me hacía mucha falta este retiro. Es
menester que el pecador Josemaría
se haga santo. Además, en esta
última temporada no me han faltado
tribulaciones, aunque no haya dicho
nada en las Catalinas, y se aclara la
visión sobrenatural para llevarlas a
gusto.

No voy a hacer apuntes de estos
ejercicios |# 229|.

El 28 de agosto regresó a Madrid,
donde le esperaban rumores y
calumnias frescas. No es necesario
indagar la clase y calibre de las
tribulaciones que sufría esa
temporada. Valga como muestra lo
que el 15 de septiembre de 1940
escribía al Obispo de Murcia:

Mi venerado y muy querido Señor
Obispo: Pensaba no decir nada del
asunto que voy a tratar hasta tener el
gusto de ver a V. E. en Barcelona,
pero he consultado con D. Casimiro
Morcillo y me dice que conviene que



ponga en antecedentes a mi Señor
Obispo.

Tengo noticias fidedignas de que un
Sr. Consiliario de la Juventud de A. C.
masculina de Murcia ha dicho a la
letra: "que la labor (la que vengo
haciendo desde hace doce años,
pegadito a mi Ordinario y a los
Ordinarios de los lugares donde
trabajo) está expuesta a una
excomunión del Papa: que él (el
Consiliario) está perfectamente
enterado de sus alcances, pero que a
los Obispos sólo les contamos lo que
nos conviene, etc.".

Todo esto es totalmente calumnioso,
y de su gravedad juzgará mi Señor
Obispo |# 230|.

Por lo demás, no aireaba sus penas.
Las guardaba para sí, cargando con
ellas en silencio. No deje de
encomendarnos —escribía por esas
fechas al Obispo de Pamplona—,
especialmente a mí, que estoy



siempre con la Cruz a cuestas |#
231|.

Es muy probable, aunque no deja de
ser mera conjetura, que don
Josemaría se resolviese, en cuanto
llegase a Madrid, a emprenderla con
el asunto de la pesadumbre que
llevaba encima al retirarse a Segovia.
El hecho es que, a primeros de
septiembre, fue a hablar con el
Vicario General, don Casimiro
Morcillo, antes de visitar a dos o tres
personas relacionadas con las
calumnias y habladurías. También
decidió pedir consejo a su confesor,
el P. Sánchez, con relación a cierto
jesuita |# 232|. Su intención era
poner fin de una vez a las calumnias,
y acallar los líos y revuelo suscitados
por el diablo en los últimos meses,
sirviéndose de personas que acaso
no llevasen mala intención, pero que
obraban atolondradamente.



En efecto, don Josemaría habló con
su confesor acerca del jesuita
encargado de la Congregación
Mariana, el P. Carrillo de Albornoz |#
233|. Le manifestó que era cosa
comprobada que este padre de la
Compañía propagaba entre los
jóvenes congregantes la especie de
que la Obra era una sociedad secreta,
herética y de cuño masónico. El
confesor le sugirió que tratase el
asunto cara a cara con el interesado.
Agradeció el consejo don Josemaría e
inmediatamente lo puso en práctica.
Enseguida se entrevistó con el P.
Carrillo de Albornoz. Con franqueza,
y abiertamente, le manifestó los
hechos y los dichos que se le
atribuían, explicándole, lo mejor que
pudo, la labor que se hacía en la
Residencia de Jenner con los
estudiantes. A continuación, don
Josemaría le brindó, delicadamente,
una honrosa retirada. Le propuso
que hicieran algo así como un pacto,
para comunicarse mutuamente



cualquier crítica peyorativa que
llegase a su conocimiento, bien
contra la Obra o contra las
Congregaciones Marianas |# 234|.

Pero las murmuraciones no
provenían exclusivamente del lado
religioso. De la noche a la mañana el
buen nombre del sacerdote apareció
mezclado en intrigas de carácter
político, sin saberse a santo de qué.
Don Josemaría tuvo que hacer una
visita al Ministerio de Gobernación,
para dejar clara su postura: yo no me
meto ¡ni de lejos! en cosas que no
sean sacerdotales: soy sacerdote y
sólo sacerdote. —Me mezclaban en
asuntos de carácter político y
profesional. ¡Dios me libre!, escribe
en sus Apuntes |# 235|.

Hecha esta anotación, se dirigió al
Vicario General para informarle de
las nuevas tribulaciones y, aunque no
lo mencione, también iba en busca
de consuelo, porque no era inmune



al dolor. (La visita al Vicario fue el 15
de septiembre y, al hacer nota de ello
en los Apuntes, escribe agradecido:
Casimiro me animó) |# 236|.

Luego se fue a Valencia, a poner en
marcha la Residencia para
estudiantes. Allí pasó del 17 al 23 de
septiembre, en que regresó a Madrid.
Al día siguiente, acompañado por
Álvaro del Portillo, don Josemaría se
entrevistó otra vez con el P. Sánchez
en la residencia de los jesuitas de la
calle de Zorrilla. Entregó entonces a
su confesor una copia de los
documentos que había de presentar
para la aprobación de la Obra. Lo
hizo por cuanto la parte ascética, y la
vida de piedad en ellos consignada,
mucho tenía que ver con su propia
vida interior. Quizá, también, como
muestra de confianza |# 237|.

Contó luego al P. Sánchez algunas de
sus últimas tribulaciones. «Hay quien
duda de que esté Vd. en buena



relación con la Curia Episcopal»,
agregó a ello su confesor. No era la
noticia, por supuesto, un chisme
nuevo, pero le extrañó a don
Josemaría el tono dado a las
palabras.

Salió después en la charla el tema de
la discreción con que los miembros
del Opus Dei habían venido haciendo
el apostolado desde 1930, en el
período de gestación de la Obra y de
persecución religiosa. Prudencia
vivida también en la dirección
espiritual de las nuevas vocaciones,
que —por libre decisión personal—
no abrían de par en par su alma sino
a quienes pudieran aconsejarles con
conocimiento de causa, es decir, a
quienes conocían la Obra y su
espíritu. Perfectamente sabía el P.
Sánchez que ese comportamiento era
el único camino razonable y
prudente en tales circunstancias.
Además, él mismo lo había apoyado
en todo momento. De ahí la



perplejidad de don Josemaría al oírle
decir ahora que los asuntos de la
vocación a la Obra habían de
tratarse, sin la menor traba, con
cualquier confesor. ¿Cómo es posible
que el jesuita sostuviese ahora una
nueva postura cuando, de hecho,
desde hacía años, venía aconsejando
que los miembros de la Obra se
dirigiesen sólo con sacerdotes que la
conocieran y amaran?

Con su fina perspicacia de maestro
de almas inmediatamente se percató
el Fundador de las graves
consecuencias a que abocaba este
giro de actitud; y le dejó muy
pensativo el que su confesor cambió
en horas su opinión de años |# 238|.

Tan deprisa rodaban las cosas que
don Josemaría se fue derecho en
busca del Obispo de Madrid, que
estaba descansando en Alhama de
Aragón. El 27 de septiembre
comieron juntos y después de comer,



hasta la hora de salir el tren de
vuelta para Zaragoza, repasaron, en
larga conversación, los negocios de la
Obra:

Ayer estuve en Alhama de Aragón,
con mi Sr. Obispo de Madrid —se lee
en nota del 28 de septiembre—. ¡Qué
Padre tenemos en él! ¡Cómo entiende
y vive la Obra de Dios! Le conté las
últimas tribulaciones. Le emocionó.
Ve a Dios detrás de todo, pero
también ve la pequeñez de miras de
algunas personas. En resumen me
dijo: Que quiere dar el decreto de
erección y aprobación de la (sic)
Opus Dei, en cuanto vuelva a Madrid
|# 239|.

Hablaron de las visitas y entrevistas
de las últimas semanas y del P.
Carrillo:

Lo de los jesuitas lo entiende como
yo —escribe don Josemaría—. Que
no hay que confundir a un religioso
con la Compañía. El Sr. Obispo, igual



que yo, quiere y venera muy de
verdad a la Compañía de Jesús |#
240|.

El siguiente encuentro del Fundador
con el P. Sánchez tuvo lugar dos
semanas más tarde. Como la vez
anterior, iba acompañado de Álvaro
del Portillo. Sin más rodeos
manifestó a su confesor que había
observado, con gran pesar por su
parte, un cambio radical en su
actitud respecto a la Obra. Después
de meditarlo mucho había llegado a
la conclusión de que, en conciencia,
no podía continuar la dirección
espiritual, una vez perdida la antigua
confianza depositada en su confesor.

El P. Sánchez, un tanto agitado, le
declaró entonces, bruscamente, que
la Santa Sede jamás aprobaría la
Obra, citándole, acto seguido, algún
canon, como para confirmarlo. Esta
salida imprevista fue un duro golpe
para don Josemaría, el cual, sin



perder la mesura, le respondió que,
puesto que la Obra era de Dios, Él se
encargaría de llevarla a buen puerto
|# 241|.

Cortada ahí la entrevista, el P.
Sánchez le devolvió los papeles sobre
la Obra que el Fundador le había
dado en el anterior encuentro. En el
camino de vuelta a casa le zumbaba
a don Josemaría en la cabeza una
inquietante cuestión: ¿por qué
dudaba ahora del Opus Dei quien
tantas veces le había asegurado de su
origen divino? Al llegar a Jenner, lo
primero que hizo fue comprobar el
canon citado por el P. Sánchez, según
nota que había tomado Álvaro del
Portillo. Se quedó tranquilo. Nada
tenía que ver con la aprobación.
Pero, al abrir el sobre de los papeles
que había devuelto el confesor,
apareció dentro una hoja con cinco o
seis nombres. Era, precisamente, la
lista de los chicos que estaban en
relación con el P. Carrillo y



frecuentaban la Residencia de Jenner
para informar a éste secretamente.
¿Se le había traspapelado la lista al P.
Sánchez; o era, por el contrario, un
gesto amistoso de intencionada
excusa? |# 242|.

Transcurrió, más o menos tranquilo,
el mes de octubre. Se acordaba don
Josemaría de la despedida de don
Leopoldo el día que comieron juntos
en Alhama de Aragón:

«Mire, José María: hasta ahora, el
Señor quiso que V. tuviera de modelo
al buen ladrón, para decir
¡justamente estoy en la cruz! Desde
este momento, su único modelo es
Jesús en la Cruz, y ¡vengan
sufrimientos, sin que haya motivo!» |
# 243|.

Ciertamente, el Señor le estaba
preparando para las amarguras
venideras con unas dedadas de miel,
poniéndole anticipadamente en los
labios una dulce locución divina:



En esta última temporada —se
refiere al mes de octubre de 1940—,
ha sido frecuente sorprenderme
recitando: "aquae multae non
potuerunt extinguere charitatem!"
De dos maneras interpreto estas
palabras: una, que la muchedumbre
de mis pecados pasados no me
apartan del Amor de mi Dios; y otra,
que las aguas de la persecución que
padecemos no interrumpirán la
labor que la Obra desarrolla |# 244|.

Sus sentimientos en la tribulación
habían recorrido, durante ese año de
1940, una escala muy humana y
sobrenatural. Primero, por su
resistencia a creer en la maldad de
los hombres. Luego, cuando tuvo que
aceptar la realidad de los hechos,
porque trató de salvar las
intenciones. (Entiendo que no lleva
mala intención, pero no coge
ninguna cosa de nuestro espíritu y
todo lo confunde y trabuca, dice
excusando a uno de los



murmuradores) |# 245|. Y, en último
término, ante la evidencia
irrefutable, no cabía otra cosa en el
corazón del sacerdote que el perdón
y el olvido:

Aunque no quiero tocar este punto —
escribe sin dar explicación alguna
del asunto de que se trata—, sólo
decir que cuesta trabajo creer en la
buena fe de quienes calumnian
sistemáticamente. Les perdono de
todo corazón |# 246|.

A mitad de noviembre estaba dando
unos ejercicios en el Seminario
Mayor de Madrid. Salió un día a
visitar al Subsecretario de
Gobernación y se encontró a la
puerta del ministerio con el P.
Carrillo de Albornoz |# 247|
(religioso —dice— que ha promovido
esta tribulación última tan
prolongada). Entonces, sin rencor,
con naturalidad, sin tener que acudir



a la caridad, ni a la educación, le
saludó dándole la mano:

— Mucho gusto en verle, padre: ¡Dios
le bendiga!

(El P. Carrillo ya había roto por
entonces el pacto por el que se
obligaba a comunicar cualquier
crítica, pues en esos días, por
informes suyos, se había calificado a
don Josemaría de "loco o perverso").

— ¿Se acuerda de que tenemos hecho
un medio pacto?, le recordó éste.

— De eso ya hablé ayer noche, a las
nueve, con el Sr. Vicario, contestó
apresuradamente el P. Carrillo,
deshaciéndose de su interlocutor.

Al día siguiente escribía el Fundador
desde el Seminario esta catalina, que
sería la última anotación por todo un
año en sus Apuntes:



Día 15 de noviembre, Madrid: [...]
Por la tarde, me entró una alegría
interior enorme por esa tribulación.
Y siento más amor a la bendita
Compañía de Jesús, y simpatía y
hasta cariño al religioso promotor
del jaleo. Además entiendo que este
señor es muy simpático y, de seguro,
muy buena persona. ¡Que Dios le
bendiga y le prospere! —Conté estos
detalles, esta mañana, a mi Padre
Espiritual José Mª García Lahiguera |
# 248|.

* * *

No volvieron a verse el P. Sánchez y
don Josemaría hasta el 22 de
noviembre de 1948. Por entonces la
Santa Sede había concedido el
Decretum laudis al Opus Dei y la
aprobación pontificia de sus
Estatutos. El Fundador hizo un viaje
a España y visitó a todos los
Superiores de la Compañía de Jesús,
menos al de Sevilla, que no quiso



recibirle. En Madrid, con permiso del
Provincial, fue a ver al P. Sánchez,
que se llevó una gran alegría.
Hablaron de viejas memorias y
terminaron tocando,
inevitablemente, el punto irritable.
Don Josemaría, que tomó nota de la
conversación, nos lo cuenta:

Se ponía contentísimo con los datos
de la extensión de la Obra, que le di.
Le tenté un poco, diciéndole: "sufrí
de veras, padre; y, al ver aquel acoso
que me hacían personas tan
buenas..., pensé en algún instante:
¿me equivocaré... y no será de Dios...
y estaré engañando a las almas?"

Protestó al momento, con calor: "No,
no: es de Dios, todo de Dios" |# 249|.

El P. Valentín Sánchez Ruiz murió en
Madrid el 30 de noviembre de 1963.
En cuanto llegó la noticia a Roma el
Fundador celebró la Santa Misa en
sufragio de su alma, y escribió al
Consiliario del Opus Dei en España.



La carta va trazada al hilo de la
fuerte impresión causada por la
noticia, y está transida de divinas
melancolías, porque nada tuvo que
ver ese venerable religioso con la
Obra, pero sí con mi alma, que no se
puede separar del Opus Dei, escribe
el Fundador. He aquí sus últimas
líneas:

¡Que en paz descanse, porque era
bueno y apostólico! A él acudía yo,
especialmente cuando el Señor o su
Madre Santísima hacían con este
pecador alguna de las suyas, y yo,
después de asustarme, porque no
quería aquello, sentía claro y fuerte y
sin palabras, en el fondo del alma:
"ne timeas!, que soy Yo". El buen
jesuita, al escucharme horas después
en cada caso, me decía sonriente y
paterno: "esté tranquilo: eso es de
Dios".

Perdonad. Soy un pobre hombre.
Rezad por mí, para que sea bueno,



fiel y alegre. He sentido la necesidad
de contarte esto, para que también
encomendéis al Señor esa alma, que
pienso que le era muy grata |# 250|.

--------------------------------------------------------------------------------

NOTAS:

1. Carta a Juan Jiménez Vargas, desde
Vitoria, en EF-390213-7.

2. Carta a Ricardo Fernández
Vallespín, desde Burgos, en
EF-390224-5.

3. Carta a Pedro Casciaro Ramírez,
desde Burgos, en EF-390224-3.

4. Carta a Francisco Botella Raduán,
desde Vitoria, en EF-390213-2.

5. Carta a Juan Jiménez Vargas, desde
Burgos, en EF-390303-2.

6. Apuntes, n. 220, del 10-VIII-1931.



7. Carta a Mons. Francisco Xavier
Lauzurica Torralba, desde Burgos, en
EF-390310-3.

8. Carta circular a sus hijos, desde
Burgos, en EF-390324-1.

9. Ibidem. Comienza así una nueva
costumbre de la Obra.

10. Ibidem.

11. Carta a José María Albareda
Herrera, desde Burgos, en
EF-390323-2.

12. Sobre estos particulares: cfr. Pilar
Ángela Hernando Carretero, RHF,
T-05250, p. 2; Ricardo Fernández
Vallespín, RHF, T-00162, p. 41;
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, p. 87.

Justo Martí Gilabert, un estudiante de
Ferraz, el curso 1935-1936, describe
la entrada de don Josemaría con las
primeras tropas en Madrid:



«Me situé en la esquina de la Plaza de
España, donde acaba la calle de
Bailén y empieza la de Ferraz, frente
a frente del Paseo de S. Vicente. Así
las cosas, con la emoción que es de
suponer, cuál sería mi sorpresa y
entusiasmo al ver que en el primer
camión que subía renqueando la
Cuesta, en el "baquet" del mismo, a la
derecha del chófer, iba nuestro
Padre. Yo no era entonces de la Obra,
pero como residente de Ferraz, nº 50,
conocía y solía dirigirme con el Padre
desde octubre o noviembre de 1935.

Al reducir la marcha el camión, por
la cuesta del Paseo de S. Vicente —
por eso se llama indistintamente
Paseo o Cuesta— y por la curva que
tuvo que dar para enfilar la calle de
Ferraz, la visibilidad del Padre fue
casi obligada, máxime cuando era la
primera sotana que se veía desde
julio de 1936. Verle y exclamar con
toda la fuerza y máxima euforia:
"¡Padre!", fue todo uno, algo



incontenible. El Padre contestó:
"¡Justo, hijo mío!", y acto seguido
mandó al conductor que parara y
que hiciera el favor de hacerme un
huequecito para caber los tres. Yo
perdí el control ante la sorpresa tan
grande, abalanzándome sobre él
cubriéndole de besos y de abrazos. A
los dos minutos escasos nos
encontrábamos frente a la
Residencia de Ferraz, nº 16».

Allí se detuvo unos momentos el
camión. «El Padre no hizo más que
asomarse y ver por sus propios ojos
que estaba materialmente deshecha,
teniéndose en pie sólo la fachada
agujereada por varios impactos de
obuses que los nacionales lanzaban
desde el Cerro Garabitas, de la Casa
de Campo, sobre aquella parte de
Madrid que prácticamente era ya
frente de guerra. Me parece que
nuestro Padre no estuvo más que un
par de minutos contemplando aquel
montón de escombros, y acto seguido



volvió al camión indicando al
conductor que fuera hacia una casa
de la calle Caracas, uno de cuyos
pisos era de los padres de José Mª
Barredo» (Justo Martí Gilabert, RHF,
T-06358, pp. 3 y 4).

13. Apuntes, n. 1595, del 13-IV-1939

14. Cfr. Catálogo — IV Centenario de
la Real Fundación del Convento de
Santa Isabel de Madrid Editorial
Patrimonio Nacional, Madrid 1990.
La pieza artística más valiosa entre
las perdidas era la Inmaculada de
Ribera, en el centro del retablo del
altar mayor (cfr. ibidem, pp. 44 y
122). El cuadro fue donado por Felipe
IV; y la cara de la imagen, para la que
había servido de modelo la hija de
Ribera, fue repintada por Claudio
Coello. Sobre esta tradición: cfr.
Antonio Ponz, Viaje por España,
Madrid 1788; reeditado por M.
Aguilar, Madrid 1947, p. 426.



15. Carta circular a sus hijos, desde
Burgos, en EF-390109-1.

16. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 929;
Apuntes, n. 815, del 23-VIII-1932;
Carta 24-X-1942, n. 30; Ricardo
Fernández Vallespín, RHF, T-00162, p.
42.

17. Don Josemaría consultó con el
Director General de Asuntos
Eclesiásticos, quien le dio permiso
para quedarse con parte del
mobiliario como pequeña
compensación por lo mucho perdido
en Ferraz 16. Cfr. Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159/1, p. 89. Las
obras de reconstrucción se
prolongaron hasta 1947.

18. Cfr. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, p. 90.

19. Don Josemaría, como Rector, se
ocupó inmediatamente de ayudar a
ambas comunidades de religiosas a
reorganizar su vida conventual,



reconstruir los edificios dañados e
incluso proveer a sus necesidades
materiales, alimentos, etc. Cfr. Cecilia
Gómez Jiménez, Sum. 6512; y
Consolación Mariana Casas, RHF,
T-05039, p. 2.

20. El contrato original se halla en el
Archivo de la Secretaría General del
Arzobispado de Madrid, Patronato de
Santa Isabel. El contrato lleva las
firmas del Rector y de la Madre
Priora, y el Visto Bueno del Vicario
General. En su cláusula tercera se
establecía una indemnización de 250
pts. mensuales por parte de la
Comunidad a favor del Rector. Como
allí se especifica, don Josemaría
renunciaba a percibir esa cantidad,
dejando a salvo el derecho de sus
sucesores a recibir dicha
compensación: «El actual Rector y
firmante, por sí y personalmente y
sin que ello sirva de precedente ni
amengüe los derechos de sus
sucesores en el cargo, renuncia



graciosamente en beneficio de la
Comunidad a percibir la
indemnización expresada por todo el
tiempo que ejerza su cargo».

21. Cfr. Santiago Escrivá de Balaguer,
RHF, T-07921, p. 30.

22. Cfr. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, p. 91.

23. Cfr. Carta circular a sus hijos,
desde Burgos, en EF-390109-1.

24. Apuntes, n. 1595, del 13-IV-1939.

25. Ibidem.

26. Carta de Isidoro a Francisco
Botella Raduán, desde Madrid, del
26-IV-1939, en IZL, D-1213, 422.

27. Carta a Ricardo Fernández
Vallespín, desde Madrid, en
EF-390427-2.



28. Carta a José María Hernández
Garnica, desde Madrid, en
EF-390427-3.

29. Sobre la actividad de predicación
del Fundador del Opus Dei en estos
años, ver una relación parcial en
Apéndice XXI.

30. Carta a Mons. Santos Moro Briz,
desde Madrid, en EF-390518-6. Poco
más adelante, el 2 de junio, comunica
por carta al Vicario General de
Madrid el plan de trabajo para los
meses de verano, sometiéndolo a la
aprobación del Sr. Obispo (cfr. Carta
a Mons. Casimiro Morcillo González,
desde Madrid, en EF-390602-1).

31. Carta a sus hijos de Madrid, desde
Burjasot, en EF-390606-3.

32. Cfr. Amadeo de Fuenmayor
Champín, RHF, T-02769, p. 1. Mons.
Antonio Rodilla Zanón habló con don
Josemaría en Madrid por vez
primera en 1934: cfr. Antonio Rodilla



Zanón, Sum. 5576. A don Antonio se
refiere el Fundador en su
correspondencia en varias ocasiones:
Cfr. Cartas a Ricardo Fernández
Vallespín y a Fernando Díaz de Gelo,
desde Burgos las dos, en EF-380327-2
y EF-380412-1, entre otras. En esta
última carta le describe como
sacerdote santo y sabio.

33. En marzo de 1938, estando en
Burgos el Fundador, don Antonio
Rodilla le había escrito desde Cádiz,
anunciando su próxima visita a
Burgos: «quiero que me contagie su
locura —le decía—. Así que
prepárese a hacer locuras gordas y
muchas» (carta fechada en Cádiz, 13-
III-1938: cfr. RHF, D-15392-2).

El nombre de "cura de los milagros"
se esparció pronto por entre
eclesiásticos, amigos y dirigidos
espirituales. «No quería que le
estimaran como el cura de los
milagros: Yo soy un pobre cura



gordo, que trabajo humildemente en
hacer el bien que puedo» (José López
Ortiz, en Testimonios..., ob. cit., p.
223).

34. Carta 9-I-1959, n. 35; cfr. Álvaro
del Portillo, PR, p. 1689; Amadeo de
Fuenmayor Champín, RHF, T-02769,
p. 1; Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, p. 93; Carlos Verdú
Moscardó, RHF, T-07805; Roberto
Moroder Molina, RHF, D-12799; y
Francisco Gómez Martínez, RHF,
T-12942. Sobre esta anécdota:
Alfonso Méndiz Noguero, «Cada
Caminante siga su camino». Historia
y significado de un lema poético en la
vida del fundador del Opus Dei, en
«Anuario de Historia de la Iglesia»,
Pamplona, 9(2000), pp. 741-769.

35. Cfr. AGP, P01 1975, p. 789.

36. Carta a Álvaro del Portillo, desde
Burjasot, en EF-390606-1; cfr. Carta a
sus hijos de Madrid, desde Alacuás,
en EF-390613-2. Esta última fija la



salida de Álvaro del Portillo para Olot
el día 13 de junio por la mañana.

37. Carta a sus hijos de Madrid, desde
Burjasot, en EF-390606-3.

38. Carta a sus hijos de Madrid, desde
Alacuás, en EF-390613-2.

39. Carta a Álvaro del Portillo,
Vicente Rodríguez Casado y Eduardo
Alastrué Castillo, desde Alacuás, en
EF-390615-1.

40. Carta a José Manuel Casas Torres,
desde Madrid, en EF-390716-1.

41. Aunque en su correspondencia se
refiere a Consideraciones
espirituales, pensaba también en
otro libro, como se verá. Por eso
anunciaba al Obispo de Ávila:
Cuando hayan salido a luz,
encantado iré con mi D. Santos a
escribir el tercero (Carta a Mons.
Santos Moro Briz, desde Burgos, en
EF-380400-1).



Para un conocimiento completo y
detallado de la historia y el contenido
de Consideraciones Espirituales y de
Camino, vid.: Camino, Edición crítico-
histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Rialp, Madrid 2002.

42. Sobre este modo de trabajar del
Padre refiere Pedro Casciaro:
«Cuando se trataba simplemente de
la idea esbozada en un trozo
cualquiera de papel, el Padre las
llamaba "papeletas"; cuando ya las
había redactado en otro de tamaño
octavilla, las llamaba "gaiticas". De
todas maneras siempre eran frases
muy concisas [...]. Para predicar
usaba mucho el Santo Evangelio,
poniendo como señal de los textos
escogidos dos o tres de estas
"gaiticas". Basándose en este material
predicaba meditaciones y pláticas
maravillosas. Pienso que las llamaba
"gaiticas" porque no leía estas frases
concisas, sino que las desarrollaba:



las "hacía sonar"» (Pedro Casciaro
Ramírez, RHF, T-04197, p. 144).

43. Carta a Pedro Casciaro Ramírez,
desde Burgos, en EF-390111-1.
«Encantado de cuidar la impresión
de su libro», le contestaba desde
Calatayud Pedro Casciaro (carta del
16-I-1939: cfr. RHF, D-15717).

44. Carta a José María Albareda
Herrera, desde Burgos, en
EF-390117-1.

45. Cfr. Carta a sus hijos de Burgos,
desde Córdoba, en EF-380419-2; y
Apuntes, n. 1550, del 22-II-1938.

46. Carta a Pedro Casciaro Ramírez,
desde Vitoria, en EF-390213-3.

47. Carta a Pedro Casciaro Ramírez,
desde Vitoria, en EF-390218-1.

48. Carta de Pedro Casciaro Ramírez
a Francisco Botella Raduán, del 19-
II-1939: cfr. RHF, D-15718.



49. Ibidem, carta del 24-II-1939.

50. Camino, prólogo.

51. Carta a Álvaro del Portillo, desde
Madrid, en EF-390518-5. Cfr. también
Apuntes, n. 1141, del 24-II-1934, n.
1160, del 16-III-1934, n. 1304, del 12-
XII-1935 y n. 1596, del 13-IV-1939.

52. Carta de Francisco Botella
Raduán a los de Valencia, desde
Burgos, 2-VI-1939; cfr. RHF, D-15393.
Es muy posible que don Josemaría
hubiese ya comunicado por esas
fechas a Pedro, encargado de la
portada y presentación del libro, que
el título sería Camino. Finalmente
fue Miguel Fisac, y no Pedro
Casciaro, el autor del diseño de la
portada de Camino.

53. Carta a sus hijos de Madrid, desde
Burjasot, en EF-390606-3.

54. A la frase del cartelón, como tema
de las meditaciones, hace referencia



Paco Botella, que estuvo en Valencia
esos días y asistió a algunas
meditaciones en Burjasot (cfr.
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, p. 93; cfr., también, Carlos
Verdú Moscardó, RHF, T-07805; y
Roberto Moroder Molina, RHF,
D-12799). De esa frase, dice también
Amadeo de Fuenmayor, «logró sacar
buen partido en la predicación».
Durante esos días de retiro planteó
Amadeo el problema de su vocación
al Padre, quien le dejó con gran paz
de conciencia. Una vez decidido a
pedir la admisión en el Opus Dei,
guardó en su memoria las palabras
del sacerdote: El Señor obra suaviter
et fortiter... recuerda las
circunstancias de tu vida y verás
cómo ha ido preparándote el camino
(Amadeo de Fuenmayor Champín,
RHF, T-02769, pp. 1-2).

55. Impreso por "Gráficas Turia",
tenía formato de 18 x 26, y 336
páginas. De esa primera edición se



hicieron 2.500 ejemplares. El precio
varió de acuerdo con el fijado a
libros similares. Creo que, al poner
precio al libro —les decía el autor a
los de Valencia—, debéis fijaros en el
que ahora es corriente: ni más ni
menos (Carta a sus hijos de Valencia,
desde Vergara, en EF-390628-1). En
1939 el precio de venta directa por
ejemplar era de 8 pesetas; y en 1940,
de 10 pesetas. En las librerías el
precio de venta al público era de 14
pesetas. (En carta de don Josemaría a
Manuel Pérez Sánchez, que estaba en
Gijón, le decía: te agradeceré que
veas si en alguna librería de Gijón
querrían vender mis libros: en caso
afirmativo, dales la dirección, para
que escriban, a no ser que quieras
ser tú intermediario, cosa que
vendría mejor. CAMINO se vende a
14 pesetas el ejemplar, y a los
libreros se les hace una rebaja del 20
al 25%; SANTO ROSARIO, a 30 pesetas
el ciento, para venderlo a 0,50 el



ejemplar (Carta, desde Madrid, en
EF-400122-5).

56. Consideraciones constaba de 438
puntos, que pasaron a Camino;
muchas veces con un ligero cambio
en el texto. Son veintitantos los
capítulos nuevos que aparecen en
Camino, tales como: Corazón,
Examen, Tibieza, Santa Misa, Cosas
pequeñas, Llamamiento,
Perseverancia, etc. Uno de los
capítulos de Consideraciones:
Infancia espiritual, se escinde en dos
capítulos: Infancia espiritual y Vida
de infancia.

Con posterioridad, en 1950, se
introduce, en la sexta edición, el
punto 381 para sustituir un texto que
era repetición idéntica del 940.

57. Muchos puntos de Camino
provienen de su correspondencia,
aunque de diversos modos. Unas
veces están tomados de las cartas en
que daba consejos o resolvía casos



que le planteaban; por ejemplo, los
números 160, 161, 162, 163, 164, etc.
(compárense con el texto de las
Cartas a Miguel Sotomayor Muro,
desde Burgos, en EF-380408-7 y
EF-380502-7, etc.).

En otras ocasiones, al recoger una
frase como el «Se me ha pasado el
entusiasmo», de Álvaro del Portillo,
se añade un comentario: Tú no has
de trabajar por entusiasmo, sino por
Amor: con conciencia del deber, que
es abnegación (Camino, n. 994).

Ocurre también que, al copiar algún
párrafo o líneas de una carta, en
realidad el autor está recogiendo
ideas que anticipadamente ha
sembrado. Tal es el caso de la cruz de
palo, sin Crucifijo, de los primeros
centros de la Obra antes de la guerra
civil. En Camino, n. 277, se lee:

Me preguntas: ¿por qué esa Cruz de
palo? —Y copio de una carta:



"Al levantar la vista del microscopio
la mirada [...]"

La carta a la que se refiere este punto
de Camino es una de Juan Jiménez
Vargas al Padre, de fecha 4-V-1938,
escrita desde el frente de Teruel, en
Albarracín. En ella menciona que se
ha encontrado con unas tablas
pintadas de negro, con una cruz. Y, a
continuación, se remonta a sus
recuerdos del Madrid republicano;
párrafo que, debidamente retocado,
pasará a Camino.

Otras veces, en fin, con una anécdota
extraída de una carta se reconstruye
todo un punto de meditación. Así la
carta que Ricardo Fernández
Vallespín escribió al Padre el 18 de
diciembre de 1938. En ella le cuenta
cómo el 8 de diciembre, día de la
Inmaculada, Patrona de la Infantería,
los oficiales de esta Arma le invitaron
a comer. «De sobremesa —vino
abundante— se cantaron canciones



de todos tonos y colores, entre ellas
una se me quedó grabada:

Corazones partidos / yo no los
quiero. /

Y si le doy el mío / lo doy entero.

¡Qué resistencia a dar el corazón
entero» (Compárese con Camino, n.
145).

58. Camino, n. 532.

59. Camino, n. 626.

60. Camino, n. 208.

61. Camino, n. 933.

62. Camino, n. 12. Ahí se recoge la
locución del 12 de diciembre de 1931
(cfr. Apuntes, n. 476, del 13-XII-1931).
Y, en el segundo párrafo de ese punto
de Camino, la situación en que se
encontraban, como refugiados
durante la guerra en Madrid, sin
poder hacer apostolado; y también la



clausura del piso de la Academia DYA
en Ferraz, en 1935.

63. Apuntes, n. 1441.

64. Camino, n. 438.

65. Cfr. Advertencia preliminar de
Consideraciones.

66. Introducción a Camino.

67. Camino, n. 1.

68. Camino, n. 983.

69. Camino, n. 998. Cfr. Eliodoro Gil
Rivera, Sum. 7766.

Y si nos place ver asociarse las ideas,
correr las imágenes y confluir los
recuerdos en la mente del Fundador,
nada mejor que examinar este punto
de Camino, comparándolo con lo que
se dice en la Instrucción, 9-I-1935; y, a
su vez, en Apuntes, nn. 703 y 704, del
22-IV-1932, respecto a Camino, n.
756. La confluencia de los textos —



aguas arriba y aguas abajo—, es
decir, de Apuntes a Camino, y de
Camino a Apuntes, se da en la citada
Instrucción de 1935, donde se recalca
que es preciso enseñar a la gente
joven a no despreciar las cosas
pequeñas:

Que vean cómo se procede para
levantar un edificio majestuoso: un
día y otro día de trabajo monótono.
Pequeñas cosas: un ladrillo y otro
ladrillo y un sillar, que nada parece,
a pesar de su tamaño extraordinario,
comparado con el conjunto: y
comenzar y acabar la jornada a la
misma hora: y perseverar. Ninguna
cosa grande se consigue de repente:
la santidad menos aún: ¡cuánto les
podéis decir de la santidad y lo
pequeño!

¡Bendita perseverancia, llena de
fecundidad, del pobre borrico de
noria!: siempre lo mismo,
monótonamente, escondido y



despreciado, a su paso humilde..., sin
querer saber que son sus sudores el
aroma de la flor, la hermosura del
fruto en sazón, la fresca sombra de
los árboles en el estío: la lozanía toda
del huerto, y todo el encanto del
jardín (Instrucción, 9-I-1935, nn. 220
y 221).

Muchos ejemplos podrían citarse
sobre los comentarios suscitados por
los diversos enfoques dados a una
imagen en particular.

70. Camino, n. 999.

71. Camino, n. 778. Este consejo de
Camino, como casi todos los del libro,
tienen carácter autobiográfico, en el
sentido de que el autor nos muestra
las prácticas de su vida interior. En
efecto, en una catalina de octubre de
1932 leemos, por ejemplo: No tomes
una decisión, sin detenerte a
considerar el asunto delante de Dios
(Apuntes, n. 853, del 27-X-1932). La
parte central del capítulo, con sus



variaciones temáticas acerca de la
Voluntad divina respecto a nosotros,
está escalonada en marcha
ascendente, desde la aceptación a
contrapelo hasta el abandono en la
Voluntad de Dios, que es el secreto
para ser feliz en la tierra (Camino, n.
766).

72. Camino, n. 754.

73. Camino, n. 755.

74. Cfr. Carta a Manuel Sainz de los
Terreros Villacampa, desde Burgos,
en EF-380117-3.

75. Camino, n. 756.

76. Apuntes, nn. 703 y 704, del 22-
IV-1932.

77. Camino, n. 811.

78. Carta a Juan Jiménez Vargas,
desde Burgos, en EF-380327-3. Estas
líneas pasarán, con ligeras variantes,
a Camino, n. 826.



79. Camino, n. 197; cfr. Pedro
Casciaro Ramírez, ob. cit., p. 151.

80. Camino, n. 905.

81. Camino, n. 255. El Fundador
pretendía llevar a cada alma por su
camino específico, como aclara en
una entrevista concedida al
periodista Jacques Guillemé-Brûlon,
publicada el 16-V-1966 en "Le
Figaro": Escribí en 1934 una buena
parte de ese libro, resumiendo para
todas las almas que trataba —del
Opus Dei o no— mi experiencia
sacerdotal. No sospeché que treinta
años después alcanzaría una difusión
tan amplia —millones de ejemplares
— en tantos idiomas. No es un libro
para los socios del Opus Dei
solamente; es para todos, aun para
los no cristianos. Entre las personas
que por propia iniciativa lo han
traducido, hay ortodoxos,
protestantes y no cristianos. Camino
se debe leer con un mínimo de



espíritu sobrenatural, de vida
interior y de afán apostólico. No es
un código del hombre de acción.
Pretende ser un libro que lleva a
tratar y a amar a Dios y a servir a
todos. A ser instrumento, ésa era su
pregunta, como el Apóstol Pablo
quería serlo de Cristo. Instrumento
libre y responsable: los que quieren
ver en sus páginas una finalidad
temporal, se engañan. No olvide que
es corriente, en los autores
espirituales de todos los tiempos, ver
a las almas como instrumentos en las
manos de Dios (Conversaciones, n.
36).

82. Camino, n. 301. Todo el libro
respira exigencias de vida cristiana,
y aspiración a la santidad, y
prontitud, y enfrentamiento radical
con la propia conciencia. De ello es
muestra, por ejemplo, el número 902:

¿Por qué no te entregas a Dios de una
vez..., de verdad... ¡ahora!?



Es ésta una pregunta que se dirigió a
sí mismo, muchas veces, don
Josemaría.

83. Camino, n. 817.

84. Carta a Pedro Casciaro Ramírez,
en EF-390200-1.

85. Camino, n. 312.

86. Pedro Casciaro, que había oído al
Fundador "tocar las gaiticas",
comentándoles a él y a Francisco
Botella las notas que preparaba, y
que había presenciado su trabajoso
teclear en la máquina de escribir,
pasando a limpio los puntos de
Camino, escribe cuarenta años más
tarde: «a lo largo de mis años de
sacerdocio, han sido innumerables
las personas que me han confiado
que la primera vez que sintieron que
el Señor golpeaba su alma y su
corazón se abría a la fe había sido,
precisamente, cuando cayó en sus
manos un ejemplar de



Camino» (Pedro Casciaro Ramírez, p.
RHF, T-04197, p. 146).

Pocos años después de la aparición
de Camino, Mons. Montini —futuro
Papa Pablo VI, y entonces Sustituto
en la Secretaría de Estado—
expresaba por carta del 2 de febrero
de 1945 el efecto producido por su
lectura: «No quiero ocultar [...] la
satisfacción que me ha causado su
lectura. Sus páginas son una sentida
y poderosa llamada al generoso
corazón de la juventud, a la que,
descubriéndole elevados ideales,
enseñan la senda de la reflexión y
seriedad de criterio, que la disponga
a vivir plenamente la vida
sobrenatural. La obra, que se
encuentra en su segunda edición, no
necesita de votos por su éxito; ofrece
ya la consoladora realidad de los
copiosos frutos producidos en el
ambiente universitario» (Carta de
Mons. Giovanni Battista Montini a



José Orlandis Rovira, del 2-II-1945, en
RHF, D-15086).

87. Camino, n. 976. Cfr. también:
Pedro Casciaro Ramírez, ob. cit., p.
167.

88. Apuntes, n. 218, del 7-VIII-1931.

89. La primera edición de Santo
Rosario es la de Madrid de 1934: —
"Santo Rosario" — por José María —
con licencia eclesiástica. Imp. Juan
Bravo 3, Madrid. La segunda edición:
"José María Escrivá: Santo Rosario. —
Con licencia eclesiástica, s.a. Gráficas
Turia. — Valencia", apareció en los
primeros días de octubre, pues la
solicitud del imprimatur es del
2-10-1939. Constaba de 16 páginas en
octavo. En la última página se
anunciaban otras publicaciones del
mismo autor:

Camino, (prólogo del Excmo. Sr.
Obispo de Vitoria)



Devociones litúrgicas (prólogo del
Excmo. Sr. Obispo de Tortosa) — En
Prensa.

A este libro (Devociones Litúrgicas)
se refería probablemente don
Josemaría en carta, ya mencionada,
al Obispo de Ávila cuando en 1938 le
dice que tiene en marcha dos libros
(cfr. Carta a Mons. Santos Moro Briz,
desde Burgos, en EF-380400-1). Al
igual que sucedió con Camino, no
hay referencia escrita sobre la
gestión del libro. Salvo una mención
suelta por parte de Francisco Botella
en la que dice que Isidoro Zorzano se
ocupaba de «ordenar el material que
el Padre le iba dando, para un libro
que el Padre quería hacer sobre
devociones litúrgicas. Ya había
comenzado esta labor durante la
estancia en la calle de Santa
Isabel» (Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, p. 102).

90. RHF, D-03691.



91. Carta circular, desde Burgos, en
EF-390109-1.

92. La guerra destruyó el 30% del
tonelaje marítimo de transporte y la
mitad de las locomotoras; el 8% de
las viviendas y un tercio de la cabaña
ganadera. En 1939 la producción
industrial era un 31% inferior a la
del último año de preguerra, la
producción agrícola descendió en un
21%, la mano de obra se redujo en
medio millón y la renta per cápita
disminuyó aproximadamente en un
28%. La posguerra fue también
durísima: durante los cinco años que
siguieron a la contienda la
desnutrición y las enfermedades
provocaron como mínimo 200.000
muertes por encima de la tasa de
mortalidad de preguerra. Cfr. Ramón
Salas Larrazábal, Pérdidas de la
guerra, Barcelona 1977, y Los datos
exactos de la guerra civil, Madrid
1980; y Stanley G. Payne, El
régimen…, ob. cit., pp. 260 y 267.



93. Acta Apostolicae Sedis, vol. XXXI
(1939), pp. 151-154.

94. Los anuarios estadísticos
españoles de los años de posguerra
dan las siguientes cifras de población
reclusa: en el momento de la
rendición en zona nacional era de
100.292 presos; a finales de 1939:
270.719; de 1940: 233.373; de 1941:
159.392; de 1942: 124.423; de 1943:
74.095; de 1944: 54.072; de 1945:
43.812; de 1946: 36.379.

Ramón Salas Larrazábal calcula el
número de ejecuciones "por
violencias políticas" de 1939 a 1945
en unas 28.000. Desde entonces
empezaron a ser raras. (Cfr. «Tiempo
de silencio, cárcel y muerte», en
Diario 16, Historia del franquismo,
Madrid 1985, pp. 18-19). Estudios
posteriores han revisado estas cifras,
algunas veces al alza —por encima
de las 35.000 ejecuciones—, aunque
no hay conclusiones firmes de los



historiadores en torno a este trágico
epílogo de la Guerra Civil. Puede
verse una aproximación al estado de
la cuestión en Josep Maria Solé i
Sabaté, «Las represiones», en Stanley
G. Payne y Javier Tusell, (dir.), ob.
cit., pp. 598-604. Cfr. también, Ángel
David Martín Rubio, «Las pérdidas
humanas (a consecuencia de la
Guerra Civil española)», en Miguel
Alonso Baquer (dir.), ob. cit., pp.
321-365; Gonzalo Redondo, Política,
Cultura y Sociedad en la España de
Franco (1939-1975), Tomo I, La
configuración del Estado español,
nacional y católico (1939-1947),
Pamplona 1999, pp. 105-108.

95. Carta a sus hijos de Burgos, desde
Córdoba, en EF-380419-2.

96. Cfr. Via Crucis, estación VIII, 3.

97. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 2945.

98. Movimiento Nacional se llamó al
partido único creado por Franco tras



unificar por decreto todos los que
apoyaban la causa de los militares
sublevados. La unificación tuvo lugar
en abril de 1937, y provocó
descontento y algunos incidentes
violentos que fueron reprimidos con
severidad. Hasta 1943, hay que
hablar más propiamente de Falange
Española Tradicionalista y de las
J.O.N.S. [Juntas de Ofensiva Nacional
Sindicalista] que de Movimiento,
pues esta fuerza política fue quien
protagonizó, casi en exclusiva, la
actividad política en esos primeros
años del régimen. Cfr. Stanley G.
Payne, El régimen…, ob. cit., pp.
180-191.

Franco siempre deseó la integración
de todos los españoles en el
Movimiento Nacional. Otra cuestión
es que realmente lo consiguiera, pues
una buena parte de la población
española tenía una idea política
distinta del régimen de "unidad
nacional" que propugnaba Franco.



Sobre el pensamiento de Franco al
respecto, cfr. por ejemplo, los
discursos pronunciados el 19-
IV-1937, el 3-V-1939 y el 4-V-1939, en
Valencia, el 20-V-1939, al pueblo de
Madrid, el 22-V-1939, en León, y el
22-VI-1939, en La Coruña, en
Palabras del Caudillo, Editora
Nacional, Madrid 1943, pp. 16-17,
104-107, 118-122, 127-128 y 153-157.

99. La bibliografía sobre el régimen
de Franco va siendo ya abundante,
pero está sometida todavía a la
polémica y los historiadores más
ecuánimes prefieren hablar de un
debate abierto que, por supuesto, no
pretendemos dirimir aquí. Nos
limitamos a seguir las opiniones que
nos parecen más aceptadas sobre el
asunto. Si quiere verse un resumen
de los resultados de las
investigaciones sobre la etapa que
nos interesa, cfr. Glicerio Sánchez
Recio, «Líneas de investigación y
debate historiográfico», en El primer



franquismo (1936-1995), Madrid
1999, pp. 17-40; Ricardo Chueca, El
Fascismo en los comienzos del
régimen de Franco. Un estudio sobre
FET-JONS, Madrid 1983; y Gonzalo
Redondo, Política..., ob. cit., pp.
27-115.

100. Los obispos españoles no
emplean el término Cruzada en la
Carta colectiva del 1-VII-1937. En este
documento se habla de lucha por
motivos religiosos. Individualmente
fueron mayoría los obispos que
hablaron de Cruzada, siendo el de
Pamplona, Mons. Marcelino
Olaechea, el primero de los obispos
que usó este término, el 23-VIII-1936
(cfr. el apartado «Las primeras
formulaciones de la Cruzada», en
Gonzalo Redondo, Historia de la...,
Tomo II, ob. cit., pp. 69-83; cfr.,
también, la Carta pastoral titulada
«Las dos ciudades», de Mons.
Enrique Pla y Deniel, obispo de
Salamanca, del 30-IX-1936, en



Antonio Montero, ob. cit., pp.
688-708).

101. La cuestión —nada fácil— ha
sido, y previsiblemente seguirá
siendo, objeto de estudios que ya son
abundantes. A modo de ejemplo
pueden verse los siguientes, que
remiten a bibliografía especializada:
Gonzalo Redondo, Historia de la...,
Tomo II, ob. cit., pp. 69 y sigs.; y
Política..., ob. cit., pp. 229 y sigs.;
Antonio Marquina Barrio, La
diplomacia vaticana y la España de
Franco, 1936-1945, Madrid 1983; José
Andrés-Gallego, ¿Fascismo o Estado
Católico? Ideología, religión y
censura en la España de Franco.
1937-1941, Madrid 1999; del mismo
autor y Antón Pazos, La Iglesia en la
España contemporánea, vol. 2,
1936-1999, Madrid 1999, pp. 34-88; y
Stanley G. Payne, El régimen…, ob.
cit., pp. 209-220.



102. Acerca de las negociaciones: cfr.
Antonio Marquina, ob. cit.; y Gonzalo
Redondo, Política..., ob. cit., pp.
407-413; sobre el Acuerdo: cfr. Acta
Apostolicae Sedis, vol. XXXIII (1941),
pp. 480-481.

103. Sobre esta materia, cfr.: Archivo
de la Secretaría General del
Arzobispado de Madrid. — Patronato
de Santa Isabel; y Patrimonio
Nacional. — Patronatos Reales —
Santa Isabel, Caja 182/21.

Por ley del 7 de marzo de 1940 se
creó el Patrimonio Nacional, al que
revertían todos los bienes del antiguo
patrimonio de la Corona. Dicha ley
establecía la composición del Consejo
de administración, cuyos miembros,
así como todo el personal del
Patrimonio Nacional, eran
designados por el Jefe del Estado.
Además, como ya se ha dicho, todos
los nombramientos oficiales o de
funcionarios, hechos durante la



República, habían de ser revisados
por ley del 10-II-1939.

104. Tan pronto se le notificó el
nombramiento, don Josemaría
informó de ello al Arzobispo de
Zaragoza, de quien dependía antes
de 1934. Cfr. Carta a Mons. Rigoberto
Doménech y Valls, desde Madrid, en
EF-420205-1; y RHF, D-15514, 2.

La colación canónica la recibió de
manos del Obispo de Madrid-Alcalá
el 11 de febrero (cfr. Benito Badrinas
Amat, Josemaría Escrivá de Balaguer.
Sacerdote de la diócesis de Madrid,
en «Anuario de Historia de la
Iglesia», Pamplona, 8(1999), pp.
605-634).

105. Instrucción, 19-III-1934, n. 6.

106. Javier Echevarría, Sum. 2946.

107. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
647.



108. Juan Bautista Torelló Barenys,
PR, p. 2437.

109. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
654.

110. Cfr. ibidem, Sum. 656.

Un ejemplo de ese prudente
comportamiento, manteniéndose al
margen de las actividades políticas,
es el ejercicio de su cargo como
miembro del Consejo Nacional de
Educación, aun cuando se trataba de
un organismo de carácter académico
y educativo. Cuando en 1941 se creó
el Consejo Nacional de Educación,
era Ministro don José Ibáñez Martín,
al que el Fundador había conocido y
tratado en Burgos tres años antes. El
Ministro deseaba contar con don
Josemaría, quien, por presiones del
Obispo de Madrid, aceptó la
propuesta, teniendo en cuenta sobre
todo el influjo apostólico que podía
ejercer desde su cargo. Su
nombramiento como uno de los



cinco Consejeros Vocales, en
representación de la Enseñanza
Privada, aparece en el Boletín Oficial
del 3-II-1941. Pero pronto se dio
cuenta de que su papel apostólico
estaba muy restringido y por ésa, y
otras razones, prefirió evitar toda
relación personal con el Ministro
(cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 384). El
Ministro lo lamentó; y, cuando
comenzaron a propalarse
públicamente las calumnias contra
los miembros del Opus Dei y su
pretendido asalto a la Universidad
para copar las cátedras, pudo dar fe
de la injusticia de tales calumnias.

111. Cfr. Javier Tusell, Franco,
España y la II Guerra Mundial. Entre
el Eje y la neutralidad, Madrid 1995.

112. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
937. Por aquellas fechas comenzó el
Fundador a pedir con insistencia por
la paz, poniendo en Dios su
confianza, con las palabras del



salmista: "El Señor es mi luz y mi
salvación, ¿a quién he de
temer?" (Salmo XXVI); cfr. también
RHF, D-15428.

113. Hasta junio de 1941 hubo
colaboración entre la Alemania nazi
y la Unión Soviética, para
desconcierto de quienes querían ver
en el conflicto europeo una
prolongación de la "cruzada
española contra el comunismo",
como se llamaba entonces con
frecuencia a la Guerra Civil. Cuando
los alemanes se volvieron contra los
soviéticos, se produjo un estallido de
fervor popular innegable,
alimentado por algunos sectores de
la Falange, y denostado por otros del
ejército y el gobierno. Para los
partidarios de la radicalización
fascista del régimen había sonado la
hora de poner a los "tibios" contra las
cuerdas. En concreto, se vivieron
fuertes tensiones entre los más
activos en política interior: fue el



momento aprovechado por los
falangistas radicales para recrudecer
una campaña, comenzada semanas
atrás, que pretendía subordinar el
ejército a las directrices emanadas
por estos falangistas desde los
organismos oficiales que
controlaban. La cuestión de la
creación, modo de reclutamiento y
mando de una División Española de
Voluntarios que combatiría contra
los soviéticos junto a los alemanes, se
situó en el centro de esas tensiones
en las semanas siguientes. Esas
tensiones llegaron a los menos
politizados como una amenaza de
purga. Cfr. Javier Tusell, Franco,
España…, ob. cit., pp. 268-273;
Gonzalo Redondo, Política..., ob. cit.,
pp. 389-406 y 414-417, y Gerald R.
Kleinfeld y Lewis A. Tambs, La
División española de Hitler. La
División Azul en Rusia, Madrid 1983,
pp. 17-32.



114. En efecto, como ya se ha dicho
antes, a principios de septiembre de
1937, don Josemaría vivía en un
cuarto de la calle de Ayala, a corta
distancia del Sanatorio Riesgo, donde
había dado a luz recientemente la
esposa de Domingo Díaz-Ambrona. El
sacerdote no volvió a ver a la familia
después de haber bautizado a la
pequeña, a la que pusieron el
nombre de Guadalupe; pero la
reconoció cuando la volvió a ver, al
cabo de cuatro años.

115. Ciertamente, entre los católicos
españoles hubo un desconocimiento
bastante general de los aspectos
negativos del sistema y de la filosofía
nazi. Una de sus causas, derivada de
las circunstancias políticas y bélicas
del momento, puede encontrarse en
las dificultades que encontró la
difusión de la Encíclica de Pío XI Mit
brennender Sorge, de fecha 14-
III-1937. Entrado el año 1938 se
publicó, por fin, el texto en los



Boletines Eclesiásticos de varias
diócesis. Cfr. José Andrés-Gallego,
Antón M. Pazos y Luis de Llera, Los
Españoles entre la religión y la
política. El franquismo y la
democracia, Madrid 1996, p. 47.
Suerte parecida corrió la Carta
pastoral colectiva del episcopado
alemán, fechada en Fulda el 19-
VIII-1938. Sólo se reprodujo en los
Boletines Eclesiásticos de Calahorra y
Toledo. Cfr. Gonzalo Redondo,
Historia de la..., Tomo II, ob. cit., pp.
208-210.

116. Cfr. Álvaro del Portillo,
Entrevista..., ob. cit., pp. 35-37.

117. Conviene señalar que los
comunistas españoles tenían pésimas
relaciones con el resto de los
exiliados, especialmente con los
socialistas.

118. Cfr. Sal. 27, 1 y 3; cfr. también
RHF, D-15428.



119. Carta de Isidoro a Enrique
Espinós Raduán, 26-IV-1939, en IZL,
D-1213, 428.

120. RHF, D-03691. Que seguía de
cerca el problema económico lo
evidencia una carta a un amigo de
Bilbao, tratando de obtener un
empréstito reembolsable a plazos
fijos. Me ahoga aquí el problema
económico, le dice (Carta a Emiliano
Amann Amann, desde Madrid, en
EF-390518-2).

121. Carta a sus hijos de Madrid,
desde Burjasot, en EF-390606-3.

122. Carta a sus hijos de Madrid,
desde Vergara, en EF-390626-2. Lo
mismo decía a su madre y hermanos:
La verdad es que tengo ganas de
acabar. Más que nada porque me
acuerdo de que ahí está todo por
hacer (Carta, desde Vergara, en
EF-390626-1).



123. Carta de Isidoro al Fundador, 1-
VII-1939, en IZL, D-1213, 436.

124. Carta a sus hijos de Valencia,
desde Ávila, en EF-390720-1.

125. Apuntes, n. 1602.

126. Carta a Eduardo Alastrué
Castillo, desde Alacuás, en
EF-390813-1.

127. Apuntes, nn. 1603-1604, del 12-
VIII-1939.

128. Ibidem.

129. Sobre estos temas: cfr. Francisco
Botella Raduán, RHF, T-00159/1, p. 95;
y carta de Isidoro a Eduardo Alastrué
Castillo, del 22-IX-1939, en IZL,
D-1213, 447.

130. Sobre este retiro, cfr. José
Orlandis Rovira, Años de juventud en
el Opus Dei, Madrid 1993, pp. 35-48



131. Acerca de la enfermedad y de la
estancia del Fundador en Valencia:
cfr. Antonio Rodilla Zanón, RHF,
T-01234; Álvaro del Portillo, Sum.
867. Cfr., también, José Orlandis
Rovira, ob. cit., pp. 50-52.

132. Sobre el oratorio y su
instalación: cfr. Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159/1, pp. 95-96;
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 30. Por lo que se refiere a
las casullas, cuenta Isidoro, por carta,
que Pedro Casciaro había diseñado y
cortado «unas casullas que causan
admiración por su colorido y
forma» (cfr. Carta de Isidoro a José
Orlandis Rovira, 28-XI-1939; en IZL,
D-1213, 451), aunque la verdad es
que las telas, quizá por contraste con
la pobreza del oratorio, son un tanto
excesivamente ponderadas por
Isidoro. El resto de los testigos habla
simplemente del decoro y limpieza
de los ornamentos.



Para la erección del oratorio en una
Residencia, que llevaba consigo el
traslado del centro de Ferraz a la
calle Jenner, no era necesario un
nuevo permiso del Ordinario. Don
Josemaría se limitó a pedir por
escrito confirmación de la concesión
anterior (cfr. RHF, D-15107).

133. Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n.
45. Ésta, como algunas otras de sus
cartas extensas, quedó en el archivo,
sin que fuera enviada a los miembros
de la Obra. La doble fecha se debe a
que en 1966 terminó de revisar y
pulir el texto de 1947.

134. Álvaro del Portillo, Sum. 512.

135. De lo que significaba la renuncia
de Carmen y hasta qué punto se
entregó al servicio de la Obra da idea
una anécdota que narra Francisco
Botella, cuando un día, acompañado
de Pedro Casciaro, bajaron ambos de
la Residencia al piso de abajo a hacer
compañía a la Abuela: «mientras nos



enseñaba fotos antiguas, decía:
"Carmen no se casó por nosotros —
por Josemaría y por vosotros— para
acompañarnos: tenía muy buenos
partidos"» (cfr. Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159/1, p. 99).

136. Cfr. Santiago Escrivá de
Balaguer, RHF, T-07921, p. 21.

137. Cfr. Miguel Álvarez Morales,
Vicente Mortes, Madrid 1995, pp.
65-66.

138. Cfr. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, p. 97.

139. Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7070.

140. Ibidem.

141. José Luis Múzquiz de Miguel,
Sum. 5791.

142. Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 10.



143. Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con el Fundador del Opus
Dei. Madrid, 1939-1944, Pamplona
2000, p. 38.

144. Ibidem, p. 39.

145. Cfr. ibidem.

146. Cfr. ibidem, pp. 47-50; y
Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159/1, p. 114.

147. Carta a José Orlandis Rovira,
desde Madrid, en EF-400127-1.

148. Carta de Isidoro a Francisco
Javier de Ayala Delgado, del 22-
VII-1940, en IZL, D-1213, 463.

149. Cfr. Carta de Isidoro a José
Ramón Madurga Lacalle, del 18-
IX-1940, en IZL, D-1213, 467.

150. Cfr. RHF, D-15013, D-15014,
D-15015 y D-05212.



151. Santos Moro Briz, en
Testimonios..., ob. cit., p. 251.

152. Cfr. Apuntes, n. 55, del 16-
VI-1930. Al hablar aquí, en los
Apuntes, de semilleros de Señores
con sotana, don Josemaría pensaba
en que los seminarios futuros fuesen,
no solamente escuela de santidad
sino también de excelsas virtudes
humanas.

153. Pedro Cantero Cuadrado, en
Testimonios..., ob. cit., p. 89.

154. Carta a Álvaro del Portillo y a
sus hijos de Madrid, desde Ávila, en
EF-400701-1.

155. Ibidem.

156. Cfr. Carta de Mons. Carmelo
Ballester Nieto al Fundador, del 3-
V-1940; en RHF, D-15289/1.



157. Cfr. Carta de Rufino Aldabalde-
Trecu Urbieta, del 7-VI-1940; en RHF,
D-15715.

158. Carta a sus hijos de Madrid,
desde León, en EF-400800-1; cfr.
también Apuntes, n. 1617, de 4-
VIII-1940.

159. Carta de Guillermo Marañón
Medrano; Vitoria, 30-V-1940: en RHF,
D-15716.

160. Apuntes, n. 1617.

161. Ibidem, n. 1618, de 4-VIII-1940.

162. Carta a sus hijos de Madrid,
desde León, en EF-400804-1.

163. Carta a sus hijos de Madrid,
desde León, en EF-400807-1.

164. Carta a Álvaro del Portillo, desde
Valencia, en EF-410820-1.

165. Apuntes, n. 1612.



166. Pedro Cantero Cuadrado, en
Testimonios..., ob. cit., p. 75.

167. Joaquín Mestre Palacio, RHF,
T-00181, p. 15.

168. Cfr. Álvaro del Portillo, PR, p.
406.

169. Ibidem.

170. Joaquín Mestre Palacio, RHF,
T-00181, p. 15; cfr. también Vicente
Moreno Boria, Carta al Santo Padre,
del 12-II-1976.

171. Carta de Mons. Carmelo
Ballester Nieto al Fundador, del 11-
VIII-1940; en RHF, D-15289.

172. En efecto, la carta de don
Carmelo Ballester está fechada el 11
de agosto de 1940. El Fundador
estaba el día 8 confesando al más de
un centenar de sacerdotes a los que
había dado ejercicios espirituales;



cfr. Carta a sus hijos de Madrid,
desde León, en EF-400808-1.

173. Carta de Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga a Álvaro del
Portillo, del 22-XI-1941, en RHF,
D-15224.

174. Cfr. Álvaro del Portillo, PR, p.
667. Don Eliodoro Gil subraya, como
quien bien le conocía, que «nunca
quiso recibir ninguna compensación
económica por aquel trabajo suyo en
favor del clero diocesano» (cfr.
Eliodoro Gil Rivera, RHF, T-07987, p.
5).

175. Una relación de los viajes
apostólicos del Fundador del Opus
Dei en la Península Ibérica, de 1939 a
1946, en Apéndice XXII.

176. José López Ortiz, en
Testimonios..., ob. cit., p. 227; cfr.
también Alfredo López Martínez,
Sum. 5739. Entre las Comunidades a
las que predicó: los Jerónimos del



Parral (Segovia), Agustinos de El
Escorial, Escolapios del Colegio
Calasancio de Madrid, etc.

177. Carta a José Orlandis Rovira,
desde Madrid, en EF-400127-1.

178. Carta a Álvaro del Portillo y a
sus hijos de Madrid, desde Ávila, en
EF-400701-2.

179. Apuntes, n. 1598, del 17-
VII-1939.

180. Carta a Álvaro del Portillo y a
sus hijos de Madrid, desde Ávila, en
EF-400701-2.

181. Apuntes, n. 1618, del 4-VIII-1940.

182. Carta al Rev. don Amadeo Colom
Freixa, desde Madrid, en
EF-411001-1.

183. Apuntes, n. 1854, del 9-XI-1941.



184. Carta a José Manuel Casas
Torres, desde Madrid, en
EF-390716-4.

185. Carta a sus hijos de Valencia,
desde Madrid, en EF-400127-2.

186. Cfr. Francisco Ponz Piedrafita,
Mi encuentro con..., ob. cit., pp.
57-60.

187. Cfr. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, p. 101.

188. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
861.

189. Ibidem, Sum. 859.

190. Pedro Casciaro Ramírez: "Viaje a
Valencia", 31 enero — 2 febrero de
1940 (RHF, D-15204). Merced a las
muchas y desagradables
experiencias con el Citroën, terminó
sabiendo algo de motores, al menos
el nombre de las piezas que iban
fallando en los viajes. No lo vais a



creer —escribía un mes más tarde a
los valencianos—: el coche se ha
rehabilitado. Va bien, y además,
gracias a sus anteriores
endiablamientos, sé que tiene
capuchino y mangueta y juego de
bolas (Carta a sus hijos de Valencia,
desde Vitoria, en EF-400227-1).

191. Carta 29-IX-1957, n. 65.

192. Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 27; cfr. también: Álvaro
del Portillo, Sum. 626. Como director
de El Rincón (Valladolid) nombró a
Javier de Silió Gómez-Carcedo, casi
un muchacho; y director de El Palau
(Barcelona) a Rafael Termes Carreró,
ambos sin experiencias previas del
cargo, y con muy corto tiempo en la
Obra.

193. Carta de Isidoro a Ignacio de la
Concha Martínez, 17-IV-1940 (IZL,
D-1213, 455).

194. Apuntes, n. 1610.



195. El Fundador visitó Valencia en
diversas ocasiones durante 1940,
para mover el apostolado y la
instalación de la Residencia. El 31 de
julio dejaron El Cubil para
trasladarse al número 16 de la calle
de Samaniego, que bendijo el Padre
el 20 de septiembre. Cfr. Álvaro del
Portillo, Sum. 626; Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159/1, p. 97;
Amadeo de Fuenmayor Champín,
RHF, T-02769, p. 3.

196. Carta a sus hijos de Barcelona,
desde Ávila, en EF-400701-1. Don
Miguel de los Santos Díaz Gómara
conocía a don Josemaría de cuando
fue Presidente del Real Seminario
Sacerdotal de San Carlos y Obispo
auxiliar del Cardenal Soldevila. Y fue,
además, quien le ordenó sacerdote.

197. Cfr. Camino, n. 978.

198. Carta a Álvaro del Portillo y a
sus hijos de Madrid, desde Ávila, en
EF-400704-1.



199. Carta de Isidoro a José Ramón
Madurga Lacalle, 18-IX-1940, en IZL,
D-1213, 467. Sobre este tema del
apostolado en el campo de la
enseñanza, el Fundador escribió una
carta a sus hijos que abría con unas
consideraciones sobre el derecho y
misión de la Iglesia en el terreno de
la enseñanza y el deber de los
cristianos en este aspecto:

Por eso quiero hoy hablaros, hijas e
hijos queridísimos, de la necesidad
urgente de que hombres y mujeres —
con el espíritu de nuestra Obra— se
hagan presentes en el campo secular
de la enseñanza: profesión
nobilísima y de la máxima
importancia, para el bien de la
Iglesia, que siempre ha tenido como
enemigo principal la ignorancia; y
también para la vida de la sociedad
civil, porque la justicia engrandece a
las naciones; y el pecado es la miseria
de los pueblos (Prov. 14, 34); porque
la bendición del justo ennoblece a la



ciudad, y la boca del impío la abate
(Prov. 11, 11).

Es urgente, decía, formar buenos
maestros y profesores, con una
profunda preparación: con ciencia
humana, con conocimientos
pedagógicos, con doctrina católica y
con virtudes personales, que —por
sus propios méritos, por su esfuerzo
profesional— lleguen
prestigiosamente a todos los
ambientes de la enseñanza (Carta 2-
X-1939, nn. 3 y 4).

200. Carta 9-I-1932, n. 87.

201. Cfr. Pedro Casciaro Ramírez, ob.
cit., p. 172.

202. El C.S.I.C. fue creado por ley del
24 de noviembre de 1939. Su primer
Secretario General fue Albareda.
Sobre las conversaciones mantenidas
en 1938 entre el Fundador y
Albareda acerca de la promoción de
la alta investigación científica: cfr.



Enrique Gutiérrez Ríos, ob. cit., pp.
147-174; Pedro Casciaro Ramírez, ob.
cit., p. 172; y Álvaro del Portillo, Sum.
590. Cfr. también Apuntes, n. 57, del
16-VI-1930.

203. Cfr. Expediente personal,
Archivo de la Facultad de Derecho de
la Universidad Complutense, Madrid.

Uno de los miembros del tribunal
que juzgó la tesis era José López
Ortiz, catedrático de Historia del
Derecho de la Universidad de
Madrid, el cual testimonia que
«había trabajado a fondo, de manera
que pudo ser fijada la fecha de
defensa de la tesis para finales de
diciembre, cosa que se hizo estando
yo en el tribunal. El tema era La
Abadesa de Las Huelgas: un trabajo
de investigación jurídica llevado con
un talento y un estilo
verdaderamente extraordinarios,
que llamaron la atención de todos los
que formábamos parte del tribunal, y



que hicieron que la tesis fuera
calificada de sobresaliente» (José
López Ortiz, en Testimonios..., ob.
cit., p. 210). En los primeros días de
abril de 1944 estuvo don Josemaría
en Burgos investigando algunos
datos para ampliar el tema y
ahondar su estudio teológico: se me
viene al pensamiento aquella bendita
caridad de V.R. en el Contador Alto —
escribe a la Abadesa—, aguantando
las molestias de este pobre
investigador. Materialmente
debieron quedar molidas las dos
simpatiquísimas monjitas, a quienes
hicimos subir y bajar, para revolver
todo el archivo. ¡Que Dios se lo
pague! (Carta a la Rvda. M.
Esperanza de Mallagaray, S.O.Cist.,
desde Madrid, en EF-440405-1).

Y días más tarde, ya con el libro en la
imprenta, pedirá algunos datos más a
la Abadesa (cfr. Carta, desde Madrid,
en EF-440419-1).



204. En carta a Enrique Giménez-
Arnau Gran le dice: Querido Enrique:
He recibido el nombramiento de
profesor de la Escuela de Periodismo.
Te lo agradezco, y, como mi Señor
Obispo de Madrid tiene empeño
especial en que me encargue de esas
lecciones, lo haré con gusto, y espero
hacer labor por Dios y por España
(Carta, desde Madrid, en
EF-401025-1). Y meses más adelante
comunicaba al Obispo de Madrid:
Comencé la labor en la Escuela de
Periodismo, con la alegría de
obedecer. Ya envié a V.E., por don
Casimiro, el programa; y le daré
impresiones de palabra (Carta a
Mons. Leopoldo Eijo y Garay, desde
Valencia, en EF-410122-1).

De aquellos "Cursillos de
Especialización de Periodistas",
creados por una Orden del 24 de
agosto de 1940 (B.O. del 13-IX-1940)
era secretario Pedro Gómez Aparicio,
que en un artículo publicado en la



Hoja del Lunes de Madrid, 14 de julio
de 1975, recogía sus recuerdos de la
docencia de don Josemaría. La
Escuela Oficial de Periodismo fue
creada al año siguiente (17-XI-1941);
su director fue Juan Aparicio López y
funcionó hasta 1975, en que fue
sustituida por la Facultad de Ciencias
de la Información.

205. Carta a sus hijos de Valencia,
desde Madrid, en EF-400127-2.

206. Carta de Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga, 14-I-1940; en RHF,
D-15719.

207. Carta de Mons. Javier Lauzurica
Torralba, del 31-I-1940; en RHF,
D-15720.

208. Cfr. Apuntes, n. 178, del 28-
III-1931.

209. Véase, por ejemplo, lo que
anotaba el 25-XI-1939 sobre el
entendimiento del Opus Dei por



algún que otro Prelado amigo: La
Jerarquía ama la Obra, aunque la
conozca a medias, porque no la
cogen (Apuntes, n. 1606).

210. Ibidem, n. 1605.

211. Ibidem, n. 1607, del 25-XI-1939.
Esta anotación, de noviembre de
1939, comienza así: Mi confesor y el
Vicario General de Madrid, con
mandato, me dicen que prepare lo
necesario para la primera
aprobación oficial de la Obra de Dios.

212. Ibidem, n. 1609, del 5-II-1940.

213. Cfr. ibidem, n. 1615, del 21-
VI-1940.

214. Cfr. José María Bueno Monreal,
en Testimonios..., ob. cit., p. 39.

215. Apuntes, n. 1613, del 21-VI-1940.
Cfr. Amadeo de Fuenmayor, Valentín
Gómez Iglesias, José Luis Illanes, El
itinerario jurídico del Opus Dei.



Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, pp. 78-90.

216. Apuntes, n. 42, de VI-1930.

217. Ibidem.

218. Ibidem, n. 65, del 16-VI-1930.

219. Ibidem, n. 1307, del 25-I-1936.
Cuando en 1935 llegó el momento de
comenzar la obra de San Gabriel,
esto es, el apostolado con personas
de toda condición y estado —solteros,
casados, viudos, etc.—, el Fundador
anotaba en sus Apuntes: Gracias a
Dios, crecemos. Nos viene pequeña la
ropa, dando a entender que era la
hora de crear unos instrumentos
jurídicos que englobasen ese
apostolado (cfr. ibidem, n. 1290, del
14-X-1935).

220. Ibidem, n. 1309, del 25-I-1936.
En Carta a sus hijos volvía el
Fundador sobre esta idea: Cuando el
Cielo juzgue llegada la hora, hará que



abramos —en la organización del
apostolado en la Iglesia— el cauce
por el que tiene que discurrir ese río
caudaloso que es la Obra, y que en
las circunstancias actuales no tiene
todavía un sitio adecuado en el que
asentarse: será tarea ardua, penosa y
dura. Habrá que superar muchos
obstáculos, pero el Señor nos
ayudará, porque todo en su Obra es
Voluntad suya (Carta 11-III-1940, n.
46).

Este fenómeno de falta de encuadre
apropiado para el Opus Dei, según su
naturaleza y sus actividades
apostólicas, es del mismo orden que
el forcejeo del Fundador para dar
cabida en la terminología tradicional
a la novedad de los conceptos; bien
porque faltasen vocablos para
expresar los nuevos hechos, bien
porque su contenido histórico fuese
inadecuado a las nuevas situaciones.
(Sobre ello ya se hicieron las
pertinentes observaciones al



examinar los Apuntes íntimos o
Catalinas). Empleo palabras, para
expresarme, que necesitarían una
terminología nueva. Si yo la
inventara, no me entenderían. A su
tiempo, tendremos que utilizar esa
nueva terminología, escribía (Carta
29-XII-1947/14-II-1966, n. 14).

221. Las informaciones que corrían
eran a veces auténticas sandeces.
Como la de que la gente de la Obra,
cuando estábamos arrodillados,
poníamos las manos atrás, como una
especie de rara ceremonia. La
realidad era —cuenta el Fundador—
que nos arrodillábamos en el suelo,
porque no teníamos reclinatorios, e
instintivamente unos y otros se
llevaban las manos a la espalda
(Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n. 61).
Sobre esta materia, cfr. también la
carta del Obispo de Madrid, don
Leopoldo Eijo y Garay, del 21-VI-1941,
al Abad Coadjutor de Montserrat,
dom Aurelio María Escarré Jané,



O.S.B., RHF, D-03545/3; y Álvaro del
Portillo, Sum. 414; José Luis Múzquiz
de Miguel, Sum. 5800; Pedro Casciaro
Ramírez, Sum. 6327.

222. Cfr. Apuntes, n. 751, del 15-
VI-1932, n. 1240, del 10-III-1935, n.
1267, del 7-V-1935, n. 1290, del 14-
X-1935, n. 1292, del 28-X-1935, etc.

223. El rescripto en RHF, D-15074.

224. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
414; Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6327.

225. Carta, desde Madrid, en
EF-400423-1.

226. Apuntes, n. 1611.

227. Cfr. Carta a Álvaro del Portillo y
a sus hijos de Madrid, desde Ávila, en
EF-400701-2, con una referencia a lo
del Judicas; y Apuntes, n. 1614, del
21-VI-1940.



228. Carta, desde León, en
EF-400806-2.

229. Apuntes, n. 1619, del 24-
VIII-1940.

230. Carta a Mons. Miguel de los
Santos Díaz Gómara, desde Madrid,
en EF-400915-1. Mons. Miguel de los
Santos había sido nombrado Obispo
de Cartagena (Murcia) en 1935; fue
luego Administrador Apostólico de
Barcelona hasta 1942. De ahí la duda,
en el momento de escribir esta carta,
de si enviársela a Murcia o a
Barcelona.

231. Carta a Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga, desde Madrid, en
EF-400910-1.

232. Cfr. Apuntes, n. 1622, de IX-1940.
Sobre la cronología: cfr. RHF,
D-15200 y D-15204.

233. Sobre el P. Carrillo y la
Congregación Mariana de Madrid,



cfr. Carlos López Pego, La
Congregación de "Los Luises" de
Madrid. Apuntes para la Historia de
una Congregación Mariana
Universitaria de Madrid, Madrid
1999.

234. Cfr. Apuntes, n. 1626, del 15-
XI-1940.

235. Ibidem, n. 1623, del 14-IX-1940.

236. Cfr. ibidem, n. 1624, del 15-
IX-1940. Casimiro Morcillo era el
Vicario General.

237. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
329.

238. RHF, D-15713. Una discreta
actuación apostólica por parte de los
miembros del Opus Dei venía
obligada por las circunstancias
políticas de España entre 1931 y 1939
y el reciente nacimiento de la Obra.
Para evitar conmociones o
persecuciones el Fundador cuidó —y



su director espiritual apoyó esa
postura— de actuar con santa
discreción (cfr. Apuntes, n. 486, del
16-XII-1931; n. 734, del 24-V-1932, n.
799, del 5-VIII-1932, y n. 1216, del 10-
I-1935).

239. RHF, D-15713.

240. Ibidem.

241. Álvaro del Portillo, Sum. 330.

242. Cfr. ibidem. El Fundador lo
interpretó como una última muestra
de afecto por parte de su confesor,
como refiere en un escrito: Álvaro
me acompañó, y asistió a las dos
últimas entrevistas que tuve con ese
venerable padre jesuita. En la última
le hice que me devolviera el Codex,
como entonces llamábamos a
nuestros estatutos. Y me lo devolvió:
se lo había dejado por lo que tiene de
relación con mi alma. Y él —el P.
Sánchez—, como una muestra última
de afecto, metió entre las hojas un



papel con los nombres de las
personas que habían ido, en
compañía del padre C. de A., a llevar
cuentos, chismes e interpretaciones
que fueron el falso fundamento, no
la ocasión, para esa campaña que
todavía dura (Carta 29-XII-1947/14-
II-1966, n. 20).

243. RHF, D-15713.

244. Apuntes, n. 1625, del 4-XI-1940.
A estos favores se refería,
esquivando la alusión directa, con la
expresión dedada de miel (cfr. Carta
29-XII-1947/14-II-1966, n. 20).

245. Apuntes, n. 1622, de IX-1940.

246. Ibidem, n. 1625, del 4-XI-1940.

247. Ángel Carrillo de Albornoz nació
en 1905, entró en la Compañía de
Jesús el 15-VII-1925 e hizo la
profesión el 15-VIII-1941. En 1940 se
le nombró director de la
Confederación Española de las



Congregaciones Marianas; y el 5-
IV-1948 pasó a ser Director del
Secretariado Central de las
Congregaciones Marianas, siendo
transferido a Roma, a la Curia
Generalicia de Borgo Santo Spirito.
Abandonó la Compañía en 1951 (cfr.
R. Mendizábal, Elenchus Scriptorum
qui, in restitutam Societatem Iesu
cooptati, eam deseruerunt, en
Catalogus defunctorum in Renata
Societate Iesu ab a. 1814 ad a. 1970,
Roma 1972, p. 605).

248. Apuntes, n. 1626. José María
García Lahiguera nació en 1903, en
Fitero (Navarra), se ordenó sacerdote
en 1926 en Madrid, y murió en 1989.
Después de la guerra civil fue
Profesor, Superior y Director
espiritual del Seminario de Madrid,
años en que con él se confesaba el
Fundador, hasta 1944. Más tarde,
Obispo Auxiliar de Madrid,
consagrado en 1950; y Obispo de
Huelva de 1964 a 1969, en que es



nombrado Arzobispo de Valencia.
Fue cofundador de una obra
contemplativa femenina, con
aprobación pontificia en 1967
(Oblatas de Cristo Sacerdote). Un
primer esbozo biográfico: Salvador
Muñoz Iglesias: José María García
Lahiguera — un carisma — una vida,
Madrid 1991. Cfr., también, Vicente
Cárcel Ortí, Pasión por el sacerdocio.
Biografía del Siervo de Dios José
María García Lahiguera, Madrid
1997.

249. Apuntes, n. 1873, del 22-XI-1948.

250. Carta a Florencio Sánchez Bella,
desde Roma, en EF-631206-2.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/8-el-cambio-de-
confesor/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/8-el-cambio-de-confesor/
https://opusdei.org/es-es/article/8-el-cambio-de-confesor/
https://opusdei.org/es-es/article/8-el-cambio-de-confesor/

	8. El cambio de confesor

