opusdei.org

8. El cambio de
confesor

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

19/11/2010

Acababa de instalarse la Residencia
de Jenner, cuando ya funcionaba a
pleno rendimiento. Era la unica sede
de que disponia entonces el Opus Dei
para su apostolado. En las salas de
estudio o de visitas, en el vestibulo o
en el oratorio habia siempre algun
residente o jovenes estudiantes
invitados a las clases de formacion.



Las puertas de la Residencia estaban
abiertas a todos. El ambiente
estudiantil era grato y la gente que
iba por alli traia con gusto a sus
amigos.

Sin embargo, pronto comenzo a
notarse, por parte de algunos, cierta
resistencia para asistir a las clases de
formacion. Empezaron a oirse
criticas aisladas, leves e
insustanciales. Corria la voz entre
algunos circulos de estudiantes, en la
Universidad o en las Escuelas
Especiales, de que alli se hacian cosas
raras, de que el oratorio de Jenner
estaba decorado con signos
masonicos y cabalisticos, de que se
comulgaba con hostias perfumadas,
de que habia cruces sin Crucificado...
|#221].

No era la primera vez que don
Josemaria se vela expuesto a un caso
semejante de esporadicas
habladurias |# 222|. Una



imaginacion suelta, calenturienta y
propensa a lo peregrino, era el
origen de tan absurdas
interpretaciones. No tenian otro
fundamento que los simbolos
liturgicos grabados en el friso del
oratorio junto con los textos de un
himno latino; o la cruz desnuda; o la
levisima fragancia que provenia,
como sabemos, de la caja del
sagrario, a fin de matar el tufo a cola
de carpintero. De todos modos,
dispuesto a cortar chismes, don
Josemaria solicité del Obispo de
Madrid una concesion de
indulgencias, que diesen razon
explicativa, para quienes no querian
verlo, del sentido cristiano de aquella
gran cruz del oratorio, negra 'y
solitaria. Y asi, por decreto fechado el
28 de marzo de 1940, don Leopoldo
concedia cincuenta dias de
indulgencia —como entonces se
estilaba— cada vez que
«devotamente besaren la Cruz de



Palo de la Residencia de Estudiantes»
|#223].

No quedo¢ asi la cosa. Llegaron
después a oidos del Fundador nuevas
calumnias contra la Obra, y
murmuraciones subidas de tono.
Provenian, no de estudiantes, sino de
personas maduras y responsables.
En un principio don Josemaria se
resistio a dar crédito a lo que sus
amigos o sus hijos le contaban. Hacia
trizas las notas que caian en sus
manos. Se negaba a creer que se
dieran entre cristianos tales
infundios. Antes de la guerra civil, en
los afios de la Academia DYA y de la
Residencia de Ferraz, habia vivido
ese ambiente calumnioso en el que
se le trataba de loco y hereje; y a la
Obra, de secta y masoneria blanca.
Esperaba, por tanto, que estos
nuevos rebrotes desapareciesen
también ahogados por el silencio. No
queria el sacerdote dar mayor
importancia al asunto, pero creciay



crecia la murmuracion. Unos cuantos
estudiantes propalaban ya auténticas
alucinaciones, sacando todo de
quicio. Decian que, mediante un
juego de luces, don Josemaria
simulaba la levitacion en el oratorio
o que hipnotizaba a los asistentes |#
224 .

Pocas notas existen de aquellos
primeros meses de 1940. Cuando don
Josemaria no las rompia, se las
pasaba a don Leopoldo. Después,
bien entrada la primavera, llegd una
hora en que se le hizo muy arduo
negar la evidencia. Quiso, por fin,
salir de dudas y termino
comprobando que el corrillo de
estudiantes que frecuentaban la
Residencia y se escabullian de las
clases de formacion, y hacian correr
chismes entre sus compafieros,
pertenecian todos ellos a la
Congregacion Mariana de Madrid.



La maledicencia, que venia de otros
muchos sitios, no acabé ahi. Sentia el
sacerdote algo asi como una invisible
y pegajosa red tendida a sus
espaldas. La calumnia hacia también
dolorosa mella en su animo. Y
termino acudiendo a don Leopoldo
en busca de consuelo, para abrirle su
corazon y ponerle al tanto de los
sucesos:

Madrid — 23-IV-940

Padre: Muchos deseos de hablar
despacio con V. E. [...].

Envio una nota, que se me traspapelo
hace meses, porque, aunque de
seguro ya no digo a V. E. Revma.
nada nuevo, sigue siendo de
actualidad. jEl enemigo no duerme!

[...]

Padre: no se olvide de mi gente —
itan hijos suyos!—, ni del pecador

Josemaria |# 225].



A causa de los continuos
desplazamientos a provincias para
dar ejercicios espirituales al clero,
don Josemaria no habia tenido
tiempo, ultimamente, de ver a su
confesor. Lo explica en una concisa
anotacion:

22 de mayo de 1940: He confesado
hoy con el P. Sanchez, y charlé
despacio. Quedamos en que, aunque
tarde un mes en hacerlo, por mis
viajes, s0lo me confiese con €él |#
226].

Conociendo la sinceridad de don
Josemaria con su confesor, no hay
duda de que, en esa reposada charla
que tuvieron, saldrian comentados al
pormenor los chismes y calumnias
de la ultima temporada. Y aqui
perdemos, por breves semanas, la
pista de estos sucesos. Don
Josemaria, claramente, preferia
olvidar; y no quiso dejar, por lo
tanto, rastro alguno de las insidias,



salvo un par de referencias sin
entrar en detalles |# 227|. Los
escasos indicios que asoman, aqui y
alla, sobre dicho tema hacen pensar
que las susurraciones eran cada vez
mas enredosas, y afectaban a la Obra
y a su persona.

Padre —escribia al Obispo de Madrid
—: le encomiendo mucho, y pido a
Dios N. Sefior que siga mirando V. E.
la Obra que El cargé sobre mis
hombros, como cosa de Dios y cosa
de usted |# 228].

Poco mas adelante, el 23 de agosto, se
fue a Segovia, a hacer un retiro
espiritual en el Convento del Carmen
Descalzo, donde estaban los restos de
San Juan de la Cruz. Le instalaron en
la celda 36, en cuya puerta habia un
letrero que decia: "Pax. Declinabo
super eam quasi fluvium pacis. Isai.
66 v. 12". Se aplico a si mismo lo de la
paz y anoto al dia siguiente:



Me hacia mucha falta este retiro. Es
menester que el pecador Josemaria
se haga santo. Ademas, en esta
ultima temporada no me han faltado
tribulaciones, aunque no haya dicho
nada en las Catalinas, y se aclara la
vision sobrenatural para llevarlas a
gusto.

No voy a hacer apuntes de estos
ejercicios |# 229].

El 28 de agosto regresé a Madrid,
donde le esperaban rumores y
calumnias frescas. No es necesario
indagar la clase y calibre de las
tribulaciones que sufria esa
temporada. Valga como muestra lo
que el 15 de septiembre de 1940
escribia al Obispo de Murcia:

Mi venerado y muy querido Sefior
Obispo: Pensaba no decir nada del
asunto que voy a tratar hasta tener el
gusto de ver a V. E. en Barcelona,
pero he consultado con D. Casimiro
Morcillo y me dice que conviene que



ponga en antecedentes a mi Sefior
Obispo.

Tengo noticias fidedignas de que un
Sr. Consiliario de la Juventud de A. C.
masculina de Murcia ha dicho a la
letra: "que la labor (la que vengo
haciendo desde hace doce afios,
pegadito a mi Ordinario y a los
Ordinarios de los lugares donde
trabajo) estd expuesta a una
excomunion del Papa: que él (el
Consiliario) esta perfectamente
enterado de sus alcances, pero que a
los Obispos solo les contamos lo que
nos conviene, etc.".

Todo esto es totalmente calumnioso,
y de su gravedad juzgara mi Sefior
Obispo |# 230].

Por lo demas, no aireaba sus penas.
Las guardaba para si, cargando con
ellas en silencio. No deje de
encomendarnos —escribia por esas
fechas al Obispo de Pamplona—,
especialmente a mi, que estoy



siempre con la Cruz a cuestas |#
231].

Es muy probable, aunque no deja de
ser mera conjetura, que don
Josemaria se resolviese, en cuanto
llegase a Madrid, a emprenderla con
el asunto de la pesadumbre que
llevaba encima al retirarse a Segovia.
El hecho es que, a primeros de
septiembre, fue a hablar con el
Vicario General, don Casimiro
Morcillo, antes de visitar a dos o tres
personas relacionadas con las
calumnias y habladurias. También
decidio pedir consejo a su confesor,
el P. Sanchez, con relacion a cierto
jesuita |# 232|. Su intencion era
poner fin de una vez a las calumnias,
y acallar los lios y revuelo suscitados
por el diablo en los ultimos meses,
sirviéndose de personas que acaso
no llevasen mala intencion, pero que
obraban atolondradamente.



En efecto, don Josemaria hablé con
su confesor acerca del jesuita
encargado de la Congregacion
Mariana, el P. Carrillo de Albornoz |#
233|. Le manifesto que era cosa
comprobada que este padre de la
Compafiia propagaba entre los
jovenes congregantes la especie de
que la Obra era una sociedad secreta,
herética y de cufio masonico. El
confesor le sugirio que tratase el
asunto cara a cara con el interesado.
Agradecio el consejo don Josemaria e
inmediatamente lo puso en practica.
Enseguida se entrevisté con el P.
Carrillo de Albornoz. Con franqueza,
y abiertamente, le manifesto los
hechos y los dichos que se le
atribuian, explicandole, lo mejor que
pudo, la labor que se hacia en la
Residencia de Jenner con los
estudiantes. A continuacién, don
Josemaria le brindo, delicadamente,
una honrosa retirada. Le propuso
que hicieran algo asi como un pacto,
para comunicarse mutuamente



cualquier critica peyorativa que
llegase a su conocimiento, bien
contra la Obra o contra las
Congregaciones Marianas |# 234].

Pero las murmuraciones no
provenian exclusivamente del lado
religioso. De la noche a la mafiana el
buen nombre del sacerdote aparecio
mezclado en intrigas de caracter
politico, sin saberse a santo de qué.
Don Josemaria tuvo que hacer una
visita al Ministerio de Gobernacion,
para dejar clara su postura: yo no me
meto ini de lejos! en cosas que no
sean sacerdotales: soy sacerdote y
solo sacerdote. —Me mezclaban en
asuntos de caracter politico y
profesional. jDios me libre!, escribe
en sus Apuntes |# 235].

Hecha esta anotacion, se dirigio al
Vicario General para informarle de
las nuevas tribulaciones y, aunque no
lo mencione, también iba en busca
de consuelo, porque no era inmune



al dolor. (La visita al Vicario fue el 15
de septiembre y, al hacer nota de ello
en los Apuntes, escribe agradecido:
Casimiro me animo) |# 236].

Luego se fue a Valencia, a poner en
marcha la Residencia para
estudiantes. Alli pasé del 17 al 23 de
septiembre, en que regresé a Madrid.
Al dia siguiente, acompafiado por
Alvaro del Portillo, don Josemaria se
entrevisto otra vez con el P. Sanchez
en la residencia de los jesuitas de la
calle de Zorrilla. Entrego entonces a
su confesor una copia de los
documentos que habia de presentar
para la aprobacion de la Obra. Lo
hizo por cuanto la parte ascética, y la
vida de piedad en ellos consignada,
mucho tenia que ver con su propia
vida interior. Quiza, también, como
muestra de confianza |# 237].

Conto luego al P. Sanchez algunas de
sus ultimas tribulaciones. «Hay quien
duda de que esté Vd. en buena



relacion con la Curia Episcopal»,
agrego a ello su confesor. No era la
noticia, por supuesto, un chisme
nuevo, pero le extrafié a don
Josemaria el tono dado a las
palabras.

Salio después en la charla el tema de
la discrecion con que los miembros
del Opus Dei habian venido haciendo
el apostolado desde 1930, en el
periodo de gestacion de la Obra y de
persecucion religiosa. Prudencia
vivida también en la direccion
espiritual de las nuevas vocaciones,
que —por libre decisidon personal—
no abrian de par en par su alma sino
a quienes pudieran aconsejarles con
conocimiento de causa, es decir, a
quienes conocian la Obra y su
espiritu. Perfectamente sabia el P.
Sanchez que ese comportamiento era
el unico camino razonable y
prudente en tales circunstancias.
Ademas, él mismo lo habia apoyado
en todo momento. De ahi la



perplejidad de don Josemaria al oirle
decir ahora que los asuntos de la
vocacion a la Obra habian de
tratarse, sin la menor traba, con
cualquier confesor. ;Como es posible
que el jesuita sostuviese ahora una
nueva postura cuando, de hecho,
desde hacia afios, venia aconsejando
que los miembros de la Obra se
dirigiesen sdlo con sacerdotes que la
conocieran y amaran?

Con su fina perspicacia de maestro
de almas inmediatamente se percato
el Fundador de las graves
consecuencias a que abocaba este
giro de actitud; y le dejo muy
pensativo el que su confesor cambio
en horas su opinion de afios |# 238|.

Tan deprisa rodaban las cosas que
don Josemaria se fue derecho en
busca del Obispo de Madrid, que
estaba descansando en Alhama de
Aragon. El 27 de septiembre
comieron juntos y después de comer,



hasta la hora de salir el tren de
vuelta para Zaragoza, repasaron, en
larga conversacion, los negocios de la
Obra:

Ayer estuve en Alhama de Aragon,
con mi Sr. Obispo de Madrid —se lee
en nota del 28 de septiembre—. {Qué
Padre tenemos en él! {COmo entiende
y vive la Obra de Dios! Le conté las
ultimas tribulaciones. Le emociono.
Ve a Dios detras de todo, pero
también ve la pequefiez de miras de
algunas personas. En resumen me
dijo: Que quiere dar el decreto de
ereccion y aprobacion de la (sic)
Opus Dej, en cuanto vuelva a Madrid
|#239].

Hablaron de las visitas y entrevistas
de las ultimas semanas y del P.
Carrillo:

Lo de los jesuitas lo entiende como
yo —escribe don Josemaria—. Que
no hay que confundir a un religioso
con la Compafiia. El Sr. Obispo, igual



que yo, quiere y venera muy de
verdad a la Compafiia de Jesus |#
240].

El siguiente encuentro del Fundador
con el P. Sanchez tuvo lugar dos
semanas mas tarde. Como la vez
anterior, iba acompafado de Alvaro
del Portillo. Sin mas rodeos
manifesto a su confesor que habia
observado, con gran pesar por su
parte, un cambio radical en su
actitud respecto a la Obra. Después
de meditarlo mucho habia llegado a
la conclusion de que, en conciencia,
no podia continuar la direccion
espiritual, una vez perdida la antigua
confianza depositada en su confesor.

El P. Sanchez, un tanto agitado, le
declaro entonces, bruscamente, que
la Santa Sede jamas aprobaria la
Obra, citdndole, acto seguido, algun
canon, como para confirmarlo. Esta
salida imprevista fue un duro golpe
para don Josemaria, el cual, sin



perder la mesura, le respondi6 que,
puesto que la Obra era de Dios, Fl se
encargaria de llevarla a buen puerto
|#241].

Cortada ahila entrevista, el P.
Sanchez le devolvio los papeles sobre
la Obra que el Fundador le habia
dado en el anterior encuentro. En el
camino de vuelta a casa le zumbaba
a don Josemaria en la cabeza una
inquietante cuestion: ¢por qué
dudaba ahora del Opus Dei quien
tantas veces le habia asegurado de su
origen divino? Al llegar a Jenner, lo
primero que hizo fue comprobar el
canon citado por el P. Sanchez, segun
nota que habia tomado Alvaro del
Portillo. Se quedo tranquilo. Nada
tenia que ver con la aprobacion.
Pero, al abrir el sobre de los papeles
que habia devuelto el confesor,
aparecio dentro una hoja con cinco o
seis nombres. Era, precisamente, la
lista de los chicos que estaban en
relacion con el P. Carrillo y



frecuentaban la Residencia de Jenner
para informar a éste secretamente.
¢Se le habia traspapelado la lista al P.
Sanchez; o era, por el contrario, un
gesto amistoso de intencionada
excusa? |#242|.

Transcurrio, mas o menos tranquilo,
el mes de octubre. Se acordaba don
Josemaria de la despedida de don
Leopoldo el dia que comieron juntos
en Alhama de Aragon:

«Mire, José Maria: hasta ahora, el
Sefior quiso que V. tuviera de modelo
al buen ladron, para decir
ijjustamente estoy en la cruz! Desde
este momento, su unico modelo es
Jesus en la Cruz, y jvengan
sufrimientos, sin que haya motivo!» |
#243].

Ciertamente, el Sefior le estaba
preparando para las amarguras
venideras con unas dedadas de miel,
poniéndole anticipadamente en los
labios una dulce locucion divina:



En esta ultima temporada —se
refiere al mes de octubre de 1940—,
ha sido frecuente sorprenderme
recitando: "aquae multae non
potuerunt extinguere charitatem!"
De dos maneras interpreto estas
palabras: una, que la muchedumbre
de mis pecados pasados no me
apartan del Amor de mi Dios; y otra,
que las aguas de la persecucion que
padecemos no interrumpiran la
labor que la Obra desarrolla |# 244 |.

Sus sentimientos en la tribulacion
habian recorrido, durante ese afno de
1940, una escala muy humanay
sobrenatural. Primero, por su
resistencia a creer en la maldad de
los hombres. Luego, cuando tuvo que
aceptar la realidad de los hechos,
porque tratd de salvar las
intenciones. (Entiendo que no lleva
mala intencion, pero no coge
ninguna cosa de nuestro espiritu y
todo lo confunde y trabuca, dice
excusando a uno de los



murmuradores) |# 245].Y, en ultimo
término, ante la evidencia
irrefutable, no cabia otra cosa en el
corazon del sacerdote que el perdon
y el olvido:

Aunque no quiero tocar este punto —
escribe sin dar explicacion alguna
del asunto de que se trata—, solo
decir que cuesta trabajo creer en la
buena fe de quienes calumnian
sistematicamente. Les perdono de
todo corazon |# 246|.

A mitad de noviembre estaba dando
unos ejercicios en el Seminario
Mayor de Madrid. Salié un dia a
visitar al Subsecretario de
Gobernacion y se encontro a la
puerta del ministerio con el P.
Carrillo de Albornoz |# 247 |
(religioso —dice— que ha promovido
esta tribulacion ultima tan
prolongada). Entonces, sin rencor,
con naturalidad, sin tener que acudir



a la caridad, ni a la educacion, le
saludé dandole la mano:

— Mucho gusto en verle, padre: jDios
le bendiga!

(E1 P. Carrillo ya habia roto por
entonces el pacto por el que se
obligaba a comunicar cualquier
critica, pues en esos dias, por
informes suyos, se habia calificado a
don Josemaria de "loco o perverso").

— ¢Se acuerda de que tenemos hecho
un medio pacto?, le recordo éste.

— De eso ya hablé ayer noche, a las
nueve, con el Sr. Vicario, contesto
apresuradamente el P. Carrillo,
deshaciéndose de su interlocutor.

Al dia siguiente escribia el Fundador
desde el Seminario esta catalina, que
seria la ultima anotacion por todo un
afo en sus Apuntes:



Dia 15 de noviembre, Madrid: [...]
Por la tarde, me entr6 una alegria
interior enorme por esa tribulacion.
Y siento mas amor a la bendita
Compafiia de Jesus, y simpatia y
hasta carifio al religioso promotor
del jaleo. Ademas entiendo que este
sefior es muy simpatico y, de seguro,
muy buena persona. jQue Dios le
bendiga y le prospere! —Conté estos
detalles, esta mafana, a mi Padre
Espiritual José M? Garcia Lahiguera |
#248].

* %k ok

No volvieron a verse el P. Sanchez y
don Josemaria hasta el 22 de
noviembre de 1948. Por entonces la
Santa Sede habia concedido el
Decretum laudis al Opus Deiy la
aprobacion pontificia de sus
Estatutos. El Fundador hizo un viaje
a Espafia y visito a todos los
Superiores de la Compaiiia de Jesus,
menos al de Sevilla, que no quiso



recibirle. En Madrid, con permiso del
Provincial, fue a ver al P. Sanchez,
que se llevo una gran alegria.
Hablaron de viejas memorias y
terminaron tocando,
inevitablemente, el punto irritable.
Don Josemaria, que tomo nota de la
conversacion, nos lo cuenta:

Se ponia contentisimo con los datos
de la extension de la Obra, que le di.
Le tenté un poco, diciéndole: "sufri
de veras, padre; y, al ver aquel acoso
que me hacian personas tan
buenas..., pensé en algun instante:
ime equivocaré... y no sera de Dios...
y estaré engafiando a las almas?"

Protestd al momento, con calor: "No,
no: es de Dios, todo de Dios" |# 249]|.

El P. Valentin Sdnchez Ruiz muri6 en
Madrid el 30 de noviembre de 1963.
En cuanto llegé la noticia a Roma el
Fundador celebro la Santa Misa en
sufragio de su alma, y escribio al
Consiliario del Opus Dei en Espaiia.



La carta va trazada al hilo de la
fuerte impresion causada por la
noticia, y esta transida de divinas
melancolias, porque nada tuvo que
ver ese venerable religioso con la
Obra, pero si con mi alma, que no se
puede separar del Opus Deli, escribe
el Fundador. He aqui sus ultimas
lineas:

iQue en paz descanse, porque era
bueno y apostolico! A él acudia yo,
especialmente cuando el Sefior o su
Madre Santisima hacian con este
pecador alguna de las suyas, y yo,
después de asustarme, porque no
queria aquello, sentia claro y fuerte y
sin palabras, en el fondo del alma:
"ne timeas!, que soy Yo". El buen
jesuita, al escucharme horas después
en cada caso, me decia sonriente y
paterno: "esté tranquilo: eso es de
Dios".

Perdonad. Soy un pobre hombre.
Rezad por mi, para que sea bueno,



fiel y alegre. He sentido la necesidad
de contarte esto, para que también

encomendéis al Sefior esa alma, que
pienso que le era muy grata |# 250].

NOTAS:

1. Carta a Juan Jiménez Vargas, desde
Vitoria, en EF-390213-7.

2. Carta a Ricardo Fernandez
Vallespin, desde Burgos, en
EF-390224-5.

3. Carta a Pedro Casciaro Ramirez,
desde Burgos, en EF-390224-3.

4. Carta a Francisco Botella Raduan,
desde Vitoria, en EF-390213-2.

5. Carta a Juan Jiménez Vargas, desde
Burgos, en EF-390303-2.

6. Apuntes, n. 220, del 10-VIII-1931.



7. Carta a Mons. Francisco Xavier
Lauzurica Torralba, desde Burgos, en
EF-390310-3.

8. Carta circular a sus hijos, desde
Burgos, en EF-390324-1.

9. Ibidem. Comienza asi una nueva
costumbre de la Obra.

10. Ibidem.

11. Carta a José Maria Albareda
Herrera, desde Burgos, en
EF-390323-2.

12. Sobre estos particulares: cfr. Pilar
Angela Hernando Carretero, RHF,
T-05250, p. 2; Ricardo Fernandez
Vallespin, RHF, T-00162, p. 41;
Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, p. 87.

Justo Marti Gilabert, un estudiante de
Ferraz, el curso 1935-1936, describe
la entrada de don Josemaria con las
primeras tropas en Madrid:



«Me situé en la esquina de la Plaza de
Esparfia, donde acaba la calle de
Bailén y empieza la de Ferraz, frente
a frente del Paseo de S. Vicente. Asi
las cosas, con la emocion que es de
suponer, cudl seria mi sorpresa y
entusiasmo al ver que en el primer
camion que subia renqueando la
Cuesta, en el "baquet” del mismo, a la
derecha del chéfer, iba nuestro
Padre. Yo no era entonces de la Obra,
pero como residente de Ferraz, n° 50,
conocia y solia dirigirme con el Padre
desde octubre o noviembre de 1935.

Al reducir la marcha el camion, por
la cuesta del Paseo de S. Vicente —
por eso se llama indistintamente
Paseo o Cuesta— y por la curva que
tuvo que dar para enfilar la calle de
Ferraz, la visibilidad del Padre fue
casi obligada, maxime cuando era la
primera sotana que se veia desde
julio de 1936. Verle y exclamar con
toda la fuerza y maxima euforia:
"iPadre!", fue todo uno, algo



incontenible. El Padre contesto:
"iJusto, hijo mio!", y acto seguido
mando al conductor que parara y
que hiciera el favor de hacerme un
huequecito para caber los tres. Yo
perdi el control ante la sorpresa tan
grande, abalanzandome sobre él
cubriéndole de besos y de abrazos. A
los dos minutos escasos nos
encontrabamos frente a la
Residencia de Ferraz, n°® 16».

Alli se detuvo unos momentos el
camion. «El Padre no hizo mas que
asomarse y ver por sus propios ojos
que estaba materialmente deshecha,
teniéndose en pie sélo la fachada
agujereada por varios impactos de
obuses que los nacionales lanzaban
desde el Cerro Garabitas, de la Casa
de Campo, sobre aquella parte de
Madrid que practicamente era ya
frente de guerra. Me parece que
nuestro Padre no estuvo mas que un
par de minutos contemplando aquel
monton de escombros, y acto seguido



volvid al camion indicando al
conductor que fuera hacia una casa
de la calle Caracas, uno de cuyos
pisos era de los padres de José M?
Barredo» (Justo Marti Gilabert, RHF,
T-06358, pp. 3y 4).

13. Apuntes, n. 1595, del 13-IV-1939

14. Cfr. Catalogo — IV Centenario de
la Real Fundacion del Convento de
Santa Isabel de Madrid Editorial
Patrimonio Nacional, Madrid 1990.
La pieza artistica mas valiosa entre
las perdidas era la Inmaculada de
Ribera, en el centro del retablo del
altar mayor (cfr. ibidem, pp. 44y
122). El cuadro fue donado por Felipe
IV; y la cara de la imagen, para la que
habia servido de modelo la hija de
Ribera, fue repintada por Claudio
Coello. Sobre esta tradicion: cfr.
Antonio Ponz, Viaje por Espaiia,
Madrid 1788; reeditado por M.
Aguilar, Madrid 1947, p. 426.



15. Carta circular a sus hijos, desde
Burgos, en EF-390109-1.

16. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 929;
Apuntes, n. 815, del 23-VIII-1932;
Carta 24-X-1942, n. 30; Ricardo
Fernandez Vallespin, RHF, T-00162, p.
42.

17. Don Josemaria consulto con el
Director General de Asuntos
Eclesiasticos, quien le dio permiso
para quedarse con parte del
mobiliario como pequefia
compensacion por lo mucho perdido
en Ferraz 16. Cfr. Francisco Botella
Radudan, RHF, T-00159/1, p. 89. Las
obras de reconstruccion se
prolongaron hasta 1947.

18. Cfr. Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159/1, p. 90.

19. Don Josemaria, como Rector, se
ocupo inmediatamente de ayudar a
ambas comunidades de religiosas a
reorganizar su vida conventual,



reconstruir los edificios dafiados e
incluso proveer a sus necesidades
materiales, alimentos, etc. Cfr. Cecilia
GOmez Jiménez, Sum. 6512;y
Consolacién Mariana Casas, RHF,
T-05039, p. 2.

20. El contrato original se halla en el
Archivo de la Secretaria General del
Arzobispado de Madrid, Patronato de
Santa Isabel. El contrato lleva las
firmas del Rector y de la Madre
Priora, y el Visto Bueno del Vicario
General. En su cldusula tercera se
establecia una indemnizacién de 250
pts. mensuales por parte de la
Comunidad a favor del Rector. Como
alli se especifica, don Josemaria
renunciaba a percibir esa cantidad,
dejando a salvo el derecho de sus
sucesores a recibir dicha
compensacion: «El actual Rector y
firmante, por si y personalmente y
sin que ello sirva de precedente ni
amengue los derechos de sus
sucesores en el cargo, renuncia



graciosamente en beneficio de la
Comunidad a percibir la
indemnizacion expresada por todo el
tiempo que ejerza su cargo».

21. Cfr. Santiago Escriva de Balaguer,
RHF, T-07921, p. 30.

22. Cfr. Francisco Botella Radudn,
RHF, T-00159/1, p. 91.

23. Cfr. Carta circular a sus hijos,
desde Burgos, en EF-390109-1.

24. Apuntes, n. 1595, del 13-IV-1939.
25. Ibidem.

26. Carta de Isidoro a Francisco
Botella Raduan, desde Madrid, del
26-1V-1939, en IZL, D-1213, 422.

27. Carta a Ricardo Fernandez
Vallespin, desde Madrid, en
EF-390427-2.



28. Carta a José Maria Hernandez
Garnica, desde Madrid, en
EF-390427-3.

29. Sobre la actividad de predicacion
del Fundador del Opus Dei en estos
afos, ver una relacion parcial en
Apéndice XXI.

30. Carta a Mons. Santos Moro Briz,
desde Madrid, en EF-390518-6. Poco
mas adelante, el 2 de junio, comunica
por carta al Vicario General de
Madrid el plan de trabajo para los
meses de verano, sometiéndolo a la
aprobacion del Sr. Obispo (cfr. Carta
a Mons. Casimiro Morcillo Gonzalez,
desde Madrid, en EF-390602-1).

31. Carta a sus hijos de Madrid, desde
Burjasot, en EF-390606-3.

32. Cfr. Amadeo de Fuenmayor
Champin, RHF, T-02769, p. 1. Mons.
Antonio Rodilla Zanon hablé con don
Josemaria en Madrid por vez
primera en 1934: cfr. Antonio Rodilla



Zanon, Sum. 5576. A don Antonio se
refiere el Fundador en su
correspondencia en varias ocasiones:
Cfr. Cartas a Ricardo Fernandez
Vallespin y a Fernando Diaz de Gelo,
desde Burgos las dos, en EF-380327-2
y EF-380412-1, entre otras. En esta
ultima carta le describe como
sacerdote santo y sabio.

33. En marzo de 1938, estando en
Burgos el Fundador, don Antonio
Rodilla le habia escrito desde Cadiz,
anunciando su proxima visita a
Burgos: «quiero que me contagie su
locura —le decia—. Asi que
preparese a hacer locuras gordas y
muchas» (carta fechada en Cadiz, 13-
I11-1938: cfr. RHF, D-15392-2).

El nombre de "cura de los milagros"
se esparcio pronto por entre
eclesiasticos, amigos y dirigidos
espirituales. «No queria que le
estimaran como el cura de los
milagros: Yo soy un pobre cura



gordo, que trabajo humildemente en
hacer el bien que puedo» (José Lopez
Ortiz, en Testimonios..., ob. cit., p.
223).

34. Carta 9-1-1959, n. 35; cfr. Alvaro
del Portillo, PR, p. 1689; Amadeo de
Fuenmayor Champin, RHF, T-02769,
p- 1; Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, p. 93; Carlos Verdu
Moscardo, RHF, T-07805; Roberto
Moroder Molina, RHF, D-12799; y
Francisco Gomez Martinez, RHF,
T-12942. Sobre esta anécdota:
Alfonso Méndiz Noguero, «Cada
Caminante siga su camino». Historia
y significado de un lema poético en la
vida del fundador del Opus Dei, en
«Anuario de Historia de la Iglesia»,
Pamplona, 9(2000), pp. 741-769.

35. Cfr. AGP, P01 1975, p. 789.

36. Carta a Alvaro del Portillo, desde
Burjasot, en EF-390606-1; cfr. Carta a
sus hijos de Madrid, desde Alacuas,
en EF-390613-2. Esta ultima fija la



salida de Alvaro del Portillo para Olot
el dia 13 de junio por la mafiana.

37. Carta a sus hijos de Madrid, desde
Burjasot, en EF-390606-3.

38. Carta a sus hijos de Madrid, desde
Alacuas, en EF-390613-2.

39. Carta a Alvaro del Portillo,
Vicente Rodriguez Casado y Eduardo
Alastrué Castillo, desde Alacuas, en
EF-390615-1.

40. Carta a José Manuel Casas Torres,
desde Madrid, en EF-390716-1.

41. Aunque en su correspondencia se
refiere a Consideraciones
espirituales, pensaba también en
otro libro, como se vera. Por eso
anunciaba al Obispo de Avila:
Cuando hayan salido a luz,
encantado iré con mi D. Santos a
escribir el tercero (Carta a Mons.
Santos Moro Briz, desde Burgos, en
EF-380400-1).



Para un conocimiento completo y
detallado de la historia y el contenido
de Consideraciones Espirituales y de
Camino, vid.: Camino, Edicién critico-
histdrica preparada por Pedro
Rodriguez, Rialp, Madrid 2002.

42. Sobre este modo de trabajar del
Padre refiere Pedro Casciaro:
«Cuando se trataba simplemente de
la idea eshozada en un trozo
cualquiera de papel, el Padre las
llamaba "papeletas”; cuando ya las
habia redactado en otro de tamafio
octavilla, las llamaba "gaiticas". De
todas maneras siempre eran frases
muy concisas [...]. Para predicar
usaba mucho el Santo Evangelio,
poniendo como sefial de los textos
escogidos dos o tres de estas
"gaiticas". Basandose en este material
predicaba meditaciones y platicas
maravillosas. Pienso que las llamaba
"gaiticas" porque no leia estas frases
concisas, sino que las desarrollaba:



las "hacia sonar"» (Pedro Casciaro
Ramirez, RHF, T-04197, p. 144).

43. Carta a Pedro Casciaro Ramirez,
desde Burgos, en EF-390111-1.
«Encantado de cuidar la impresion
de su libro», le contestaba desde
Calatayud Pedro Casciaro (carta del
16-1-1939: cfr. RHF, D-15717).

44. Carta a José Maria Albareda
Herrera, desde Burgos, en
EF-390117-1.

45. Cfr. Carta a sus hijos de Burgos,
desde Cordoba, en EF-380419-2; y
Apuntes, n. 1550, del 22-11-1938.

46. Carta a Pedro Casciaro Ramirez,
desde Vitoria, en EF-390213-3.

47. Carta a Pedro Casciaro Ramirez,
desde Vitoria, en EF-390218-1.

48. Carta de Pedro Casciaro Ramirez
a Francisco Botella Raduan, del 19-
I1-1939: cfr. RHF, D-15718.



49. Ibidem, carta del 24-11-1939.
50. Camino, prologo.

51. Carta a Alvaro del Portillo, desde
Madrid, en EF-390518-5. Cfr. también
Apuntes, n. 1141, del 24-11-1934, n.
1160, del 16-I11-1934, n. 1304, del 12-
XII-1935 y n. 1596, del 13-1V-1939.

52. Carta de Francisco Botella
Raduan a los de Valencia, desde
Burgos, 2-VI-1939; cfr. RHF, D-15393.
Es muy posible que don Josemaria
hubiese ya comunicado por esas
fechas a Pedro, encargado de la
portada y presentacion del libro, que
el titulo seria Camino. Finalmente
fue Miguel Fisac, y no Pedro
Casciaro, el autor del disefio de la
portada de Camino.

53. Carta a sus hijos de Madrid, desde
Burjasot, en EF-390606-3.

54. A la frase del cartelén, como tema
de las meditaciones, hace referencia



Paco Botella, que estuvo en Valencia
esos dias y asistio a algunas
meditaciones en Burjasot (cfr.
Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, p. 93; cfr., también, Carlos
Verdu Moscardo, RHF, T-07805; y
Roberto Moroder Molina, RHF,
D-12799). De esa frase, dice también
Amadeo de Fuenmayor, «logro sacar
buen partido en la predicacion».
Durante esos dias de retiro planteo
Amadeo el problema de su vocacion
al Padre, quien le dej6 con gran paz
de conciencia. Una vez decidido a
pedir la admision en el Opus Dei,
guardo en su memoria las palabras
del sacerdote: El Sefior obra suaviter
et fortiter... recuerda las
circunstancias de tu vida y veras
como ha ido preparandote el camino
(Amadeo de Fuenmayor Champin,
RHF, T-02769, pp. 1-2).

55. Impreso por "Graficas Turia",
tenia formato de 18 x 26, y 336
paginas. De esa primera edicion se



hicieron 2.500 ejemplares. El precio
vario de acuerdo con el fijado a
libros similares. Creo que, al poner
precio al libro —les decia el autor a
los de Valencia—, debéis fijaros en el
que ahora es corriente: ni mas ni
menos (Carta a sus hijos de Valencia,
desde Vergara, en EF-390628-1). En
1939 el precio de venta directa por
ejemplar era de 8 pesetas; y en 1940,
de 10 pesetas. En las librerias el
precio de venta al publico era de 14
pesetas. (En carta de don Josemaria a
Manuel Pérez Sanchez, que estaba en
Gijon, le decia: te agradeceré que
veas si en alguna libreria de Gijon
querrian vender mis libros: en caso
afirmativo, dales la direccion, para
que escriban, a no ser que quieras
ser tu intermediario, cosa que
vendria mejor. CAMINO se vende a
14 pesetas el ejemplar, y a los
libreros se les hace una rebaja del 20
al 25%; SANTO ROSARIO, a 30 pesetas
el ciento, para venderlo a 0,50 el



ejemplar (Carta, desde Madrid, en
EF-400122-5).

56. Consideraciones constaba de 438
puntos, que pasaron a Camino;
muchas veces con un ligero cambio
en el texto. Son veintitantos los
capitulos nuevos que aparecen en
Camino, tales como: Corazon,
Examen, Tibieza, Santa Misa, Cosas
pequeiias, Llamamiento,
Perseverancia, etc. Uno de los
capitulos de Consideraciones:
Infancia espiritual, se escinde en dos
capitulos: Infancia espiritual y Vida
de infancia.

Con posterioridad, en 1950, se
introduce, en la sexta edicion, el
punto 381 para sustituir un texto que
era repeticion idéntica del 940.

57. Muchos puntos de Camino
provienen de su correspondencia,
aunque de diversos modos. Unas
veces estan tomados de las cartas en
que daba consejos o resolvia casos



que le planteaban; por ejemplo, los
numeros 160, 161, 162, 163, 164, etc.
(compdarense con el texto de las
Cartas a Miguel Sotomayor Muro,
desde Burgos, en EF-380408-7 y
EF-380502-7, etc.).

En otras ocasiones, al recoger una
frase como el «Se me ha pasado el
entusiasmo», de Alvaro del Portillo,
se aflade un comentario: Ta no has
de trabajar por entusiasmo, sino por
Amor: con conciencia del deber, que
es abnegacion (Camino, n. 994).

Ocurre también que, al copiar algun
parrafo o lineas de una carta, en
realidad el autor esta recogiendo
ideas que anticipadamente ha
sembrado. Tal es el caso de la cruz de
palo, sin Crucifijo, de los primeros
centros de la Obra antes de la guerra
civil. En Camino, n. 277, se lee:

Me preguntas: ¢por qué esa Cruz de
palo? —Y copio de una carta:



"Al levantar la vista del microscopio
la mirada [...]"

La carta a la que se refiere este punto
de Camino es una de Juan Jiménez
Vargas al Padre, de fecha 4-V-1938,
escrita desde el frente de Teruel, en
Albarracin. En ella menciona que se
ha encontrado con unas tablas
pintadas de negro, con una cruz. Y, a
continuacion, se remonta a sus
recuerdos del Madrid republicano;
parrafo que, debidamente retocado,
pasara a Camino.

Otras veces, en fin, con una anécdota
extraida de una carta se reconstruye
todo un punto de meditacion. Asi la
carta que Ricardo Fernandez
Vallespin escribio al Padre el 18 de
diciembre de 1938. En ella le cuenta
coémo el 8 de diciembre, dia de la
Inmaculada, Patrona de la Infanteria,
los oficiales de esta Arma le invitaron
a comer. «De sobremesa —vino
abundante— se cantaron canciones



de todos tonos y colores, entre ellas
una se me quedo grabada:

Corazones partidos / yo no los
quiero. /

Y sile doy el mio / lo doy entero.

iQué resistencia a dar el corazon
entero» (Comparese con Camino, n.
145).

58. Camino, n. 532.
59. Camino, n. 626.
60. Camino, n. 208.
61. Camino, n. 933.

62. Camino, n. 12. Ahi se recoge la
locucién del 12 de diciembre de 1931
(cfr. Apuntes, n. 476, del 13-XII-1931).
Y, en el segundo parrafo de ese punto
de Camino, la situacion en que se
encontraban, como refugiados
durante la guerra en Madrid, sin
poder hacer apostolado; y también la



clausura del piso de la Academia DYA
en Ferraz, en 1935.

63. Apuntes, n. 1441.
64. Camino, n. 438.

65. Cfr. Advertencia preliminar de
Consideraciones.

66. Introduccion a Camino.
67. Camino, n. 1.
68. Camino, n. 983.

69. Camino, n. 998. Cfr. Eliodoro Gil
Rivera, Sum. 7766.

Y sinos place ver asociarse las ideas,
correr las imagenes y confluir los
recuerdos en la mente del Fundador,
nada mejor que examinar este punto
de Camino, comparandolo con lo que
se dice en la Instruccion, 9-1-1935; vy, a
su vez, en Apuntes, nn. 703 y 704, del
22-1V-1932, respecto a Camino, n.
756. La confluencia de los textos —



aguas arriba y aguas abajo—, es
decir, de Apuntes a Camino, y de
Camino a Apuntes, se da en la citada
Instruccion de 1935, donde se recalca
que es preciso ensefiar a la gente
joven a no despreciar las cosas
pequenas:

Que vean como se procede para
levantar un edificio majestuoso: un
dia y otro dia de trabajo mondtono.
Pequeiias cosas: un ladrillo y otro
ladrillo y un sillar, que nada parece,
a pesar de su tamafio extraordinario,
comparado con el conjunto: y
comenzar y acabar la jornada a la
misma hora: y perseverar. Ninguna
cosa grande se consigue de repente:
la santidad menos aun: jcuanto les
podéis decir de la santidad y lo
pequerio!

iBendita perseverancia, llena de
fecundidad, del pobre borrico de
noria!: siempre lo mismo,
monotonamente, escondido y



despreciado, a su paso humilde..., sin
querer saber que son sus sudores el
aroma de la flor, la hermosura del
fruto en sazon, la fresca sombra de
los arboles en el estio: la lozania toda
del huerto, y todo el encanto del
jardin (Instruccion, 9-1-1935, nn. 220
y 221).

Muchos ejemplos podrian citarse
sobre los comentarios suscitados por
los diversos enfoques dados a una
imagen en particular.

70. Camino, n. 999.

71. Camino, n. 778. Este consejo de
Camino, como casi todos los del libro,
tienen caracter autobiografico, en el
sentido de que el autor nos muestra
las practicas de su vida interior. En
efecto, en una catalina de octubre de
1932 leemos, por ejemplo: No tomes
una decision, sin detenerte a
considerar el asunto delante de Dios
(Apuntes, n. 853, del 27-X-1932). La
parte central del capitulo, con sus



variaciones tematicas acerca de la
Voluntad divina respecto a nosotros,
esta escalonada en marcha
ascendente, desde la aceptacion a
contrapelo hasta el abandono en la
Voluntad de Dios, que es el secreto
para ser feliz en la tierra (Camino, n.
766).

72. Camino, n. 754.
73. Camino, n. 755.

74. Cfr. Carta a Manuel Sainz de los
Terreros Villacampa, desde Burgos,
en EF-380117-3.

75. Camino, n. 756.

76. Apuntes, nn. 703 y 704, del 22-
IV-1932.

77. Camino, n. 811.

78. Carta a Juan Jiménez Vargas,
desde Burgos, en EF-380327-3. Estas
lineas pasaran, con ligeras variantes,
a Camino, n. 826.



79. Camino, n. 197; cfr. Pedro
Casciaro Ramirez, ob. cit., p. 151.

80. Camino, n. 905.

81. Camino, n. 255. El Fundador
pretendia llevar a cada alma por su
camino especifico, como aclara en
una entrevista concedida al
periodista Jacques Guillemé-Bralon,
publicada el 16-V-1966 en "Le
Figaro": Escribi en 1934 una buena
parte de ese libro, resumiendo para
todas las almas que trataba —del
Opus Dei 0 no— mi experiencia
sacerdotal. No sospeché que treinta
afos después alcanzaria una difusion
tan amplia —millones de ejemplares
— en tantos idiomas. No es un libro
para los socios del Opus Dei
solamente; es para todos, aun para
los no cristianos. Entre las personas
que por propia iniciativa lo han
traducido, hay ortodoxos,
protestantes y no cristianos. Camino
se debe leer con un minimo de



espiritu sobrenatural, de vida
interior y de afan apostolico. No es
un codigo del hombre de accion.
Pretende ser un libro que lleva a
tratar y a amar a Dios y a servir a
todos. A ser instrumento, ésa era su
pregunta, como el Apostol Pablo
queria serlo de Cristo. Instrumento
libre y responsable: los que quieren
ver en sus paginas una finalidad
temporal, se engafian. No olvide que
es corriente, en los autores
espirituales de todos los tiempos, ver
a las almas como instrumentos en las
manos de Dios (Conversaciones, n.
36).

82. Camino, n. 301. Todo el libro
respira exigencias de vida cristiana,
y aspiracion a la santidad, y
prontitud, y enfrentamiento radical
con la propia conciencia. De ello es
muestra, por ejemplo, el numero 902:

¢Por qué no te entregas a Dios de una
vez..., de verdad... jahora!?



Es ésta una pregunta que se dirigio a
si mismo, muchas veces, don
Josemaria.

83. Camino, n. 817.

84. Carta a Pedro Casciaro Ramirez,
en EF-390200-1.

85. Camino, n. 312.

86. Pedro Casciaro, que habia oido al
Fundador "tocar las gaiticas",
comentandoles a él y a Francisco
Botella las notas que preparaba, y
que habia presenciado su trabajoso
teclear en la maquina de escribir,
pasando a limpio los puntos de
Camino, escribe cuarenta afios mas
tarde: «a lo largo de mis afios de
sacerdocio, han sido innumerables
las personas que me han confiado
que la primera vez que sintieron que
el Sefior golpeaba su alma y su
corazon se abria a la fe habia sido,
precisamente, cuando cayo en sus
manos un ejemplar de



Camino» (Pedro Casciaro Ramirez, p.
RHF, T-04197, p. 146).

Pocos afios despues de la aparicion
de Camino, Mons. Montini —futuro
Papa Pablo VI, y entonces Sustituto
en la Secretaria de Estado—
expresaba por carta del 2 de febrero
de 1945 el efecto producido por su
lectura: «No quiero ocultar [...] la
satisfaccion que me ha causado su
lectura. Sus paginas son una sentida
y poderosa llamada al generoso
corazon de la juventud, a la que,
descubriéndole elevados ideales,
ensefian la senda de la reflexion y
seriedad de criterio, que la disponga
a vivir plenamente la vida
sobrenatural. La obra, que se
encuentra en su segunda edicion, no
necesita de votos por su éxito; ofrece
ya la consoladora realidad de los
copiosos frutos producidos en el
ambiente universitario» (Carta de
Mons. Giovanni Battista Montini a



José Orlandis Rovira, del 2-I1-1945, en
RHF, D-15086).

87. Camino, n. 976. Cfr. también:
Pedro Casciaro Ramirez, ob. cit., p.
167.

88. Apuntes, n. 218, del 7-VIII-1931.

89. La primera edicion de Santo
Rosario es la de Madrid de 1934: —
"Santo Rosario" — por José Maria —
con licencia eclesiastica. Imp. Juan
Bravo 3, Madrid. La segunda edicion:
"José Maria Escriva: Santo Rosario. —
Con licencia eclesiastica, s.a. Graficas
Turia. — Valencia", aparecio en los
primeros dias de octubre, pues la
solicitud del imprimatur es del
2-10-1939. Constaba de 16 paginas en
octavo. En la ultima pagina se
anunciaban otras publicaciones del
mismo autor:

Camino, (prologo del Excmo. Sr.
Obispo de Vitoria)



Devociones liturgicas (prologo del
Excmo. Sr. Obispo de Tortosa) — En
Prensa.

A este libro (Devociones Liturgicas)
se referia probablemente don
Josemaria en carta, ya mencionada,
al Obispo de Avila cuando en 1938 le
dice que tiene en marcha dos libros
(cfr. Carta a Mons. Santos Moro Briz,
desde Burgos, en EF-380400-1). Al
igual que sucedi6 con Camino, no
hay referencia escrita sobre la
gestion del libro. Salvo una mencion
suelta por parte de Francisco Botella
en la que dice que Isidoro Zorzano se
ocupaba de «ordenar el material que
el Padre le iba dando, para un libro
que el Padre queria hacer sobre
devociones liturgicas. Ya habia
comenzado esta labor durante la
estancia en la calle de Santa

Isabel» (Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159/1, p. 102).

90. RHF, D-03691.



91. Carta circular, desde Burgos, en
EF-390109-1.

92. La guerra destruyd el 30% del
tonelaje maritimo de transporte y la
mitad de las locomotoras; el 8% de
las viviendas y un tercio de la cabafia
ganadera. En 1939 la produccion
industrial era un 31% inferior a la
del ultimo afio de preguerra, la
produccion agricola descendié en un
21%, la mano de obra se redujo en
medio millon y la renta per capita
disminuy6 aproximadamente en un
28%. La posguerra fue también
durisima: durante los cinco afios que
siguieron a la contienda la
desnutricion y las enfermedades
provocaron como minimo 200.000
muertes por encima de la tasa de
mortalidad de preguerra. Cfr. Ramon
Salas Larrazabal, Pérdidas de la
guerra, Barcelona 1977, y Los datos
exactos de la guerra civil, Madrid
1980; y Stanley G. Payne, El
régimen..., ob. cit., pp. 260 y 267.



93. Acta Apostolicae Sedis, vol. XXXI
(1939), pp. 151-154.

94. Los anuarios estadisticos
espafioles de los afios de posguerra
dan las siguientes cifras de poblacion
reclusa: en el momento de la
rendiciéon en zona nacional era de
100.292 presos; a finales de 1939:
270.719; de 1940: 233.373; de 1941:
159.392; de 1942: 124.423; de 1943:
74.095; de 1944: 54.072; de 1945:
43.812; de 1946: 36.379.

Ramon Salas Larrazabal calcula el
numero de ejecuciones "por
violencias politicas" de 1939 a 1945
en unas 28.000. Desde entonces
empezaron a ser raras. (Cfr. «Tiempo
de silencio, carcel y muerte», en
Diario 16, Historia del franquismao,
Madrid 1985, pp. 18-19). Estudios
posteriores han revisado estas cifras,
algunas veces al alza —por encima
de las 35.000 ejecuciones—, aunque
no hay conclusiones firmes de los



historiadores en torno a este tragico
epilogo de la Guerra Civil. Puede
verse una aproximacion al estado de
la cuestion en Josep Maria Solé i
Sabaté, «Las represiones», en Stanley
G. Payne y Javier Tusell, (dir.), ob.
cit., pp. 598-604. Cfr. también, Angel
David Martin Rubio, «Las pérdidas
humanas (a consecuencia de la
Guerra Civil espafiola)», en Miguel
Alonso Baquer (dir.), ob. cit., pp.
321-365; Gonzalo Redondo, Politica,
Cultura y Sociedad en la Espafa de
Franco (1939-1975), Tomo I, La
configuracion del Estado espafiol,
nacional y catdlico (1939-1947),
Pamplona 1999, pp. 105-108.

95. Carta a sus hijos de Burgos, desde
Cordoba, en EF-380419-2.

96. Cfr. Via Crucis, estacion VIII, 3.
97. Cfr. Javier Echevarria, Sum. 2945.

98. Movimiento Nacional se llamo al
partido unico creado por Franco tras



unificar por decreto todos los que
apoyaban la causa de los militares
sublevados. La unificacion tuvo lugar
en abril de 1937, y provoco
descontento y algunos incidentes
violentos que fueron reprimidos con
severidad. Hasta 1943, hay que
hablar mds propiamente de Falange
Espafiola Tradicionalista y de las
J.O.N.S. [Juntas de Ofensiva Nacional
Sindicalista] que de Movimiento,
pues esta fuerza politica fue quien
protagonizo, casi en exclusiva, la
actividad politica en esos primeros
anos del régimen. Cfr. Stanley G.
Payne, El régimen..., ob. cit., pp.
180-191.

Franco siempre deseo la integracion
de todos los esparioles en el
Movimiento Nacional. Otra cuestion
es que realmente lo consiguiera, pues
una buena parte de la poblacion
espafiola tenia una idea politica
distinta del régimen de "unidad
nacional" que propugnaba Franco.



Sobre el pensamiento de Franco al
respecto, cfr. por ejemplo, los
discursos pronunciados el 19-
IV-1937, el 3-V-1939 y el 4-V-1939, en
Valencia, el 20-V-1939, al pueblo de
Madrid, el 22-V-1939, en Leon, y el
22-VI-1939, en La Coruiia, en
Palabras del Caudillo, Editora
Nacional, Madrid 1943, pp. 16-17,
104-107, 118-122, 127-128 y 153-157.

99. La bibliografia sobre el régimen
de Franco va siendo ya abundante,
pero esta sometida todavia a la
polémica y los historiadores mas
ecuanimes prefieren hablar de un
debate abierto que, por supuesto, no
pretendemos dirimir aqui. Nos
limitamos a seguir las opiniones que
nos parecen mas aceptadas sobre el
asunto. Si quiere verse un resumen
de los resultados de las
investigaciones sobre la etapa que
nos interesa, cfr. Glicerio Sanchez
Recio, «Lineas de investigacion y
debate historiografico», en El primer



franquismo (1936-1995), Madrid
1999, pp. 17-40; Ricardo Chueca, El
Fascismo en los comienzos del
régimen de Franco. Un estudio sobre
FET-JONS, Madrid 1983; y Gonzalo
Redondo, Politica..., ob. cit., pp.
27-115.

100. Los obispos espafioles no
emplean el término Cruzada en la
Carta colectiva del 1-VII-1937. En este
documento se habla de lucha por
motivos religiosos. Individualmente
fueron mayoria los obispos que
hablaron de Cruzada, siendo el de
Pamplona, Mons. Marcelino
Olaechea, el primero de los obispos
que uso este término, el 23-VIII-1936
(cfr. el apartado «Las primeras
formulaciones de la Cruzada», en
Gonzalo Redondo, Historia de la...,
Tomo II, ob. cit., pp. 69-83; cfr.,
también, la Carta pastoral titulada
«Las dos ciudades», de Mons.
Enrique Pla y Deniel, obispo de
Salamanca, del 30-IX-1936, en



Antonio Montero, ob. cit., pp.
688-708).

101. La cuestion —nada facil— ha
sido, y previsiblemente seguira
siendo, objeto de estudios que ya son
abundantes. A modo de ejemplo
pueden verse los siguientes, que
remiten a bibliografia especializada:
Gonzalo Redondo, Historia de la...,
Tomo II, ob. cit., pp. 69 y sigs.; y
Politica..., ob. cit., pp. 229 y sigs.;
Antonio Marquina Barrio, La
diplomacia vaticana y la Espafia de
Franco, 1936-1945, Madrid 1983; José
Andrés-Gallego, ¢Fascismo o Estado
Catdlico? Ideologia, religion y
censura en la Espafa de Franco.
1937-1941, Madrid 1999; del mismo
autor y Anton Pazos, La Iglesia en la
Espafia contemporanea, vol. 2,
1936-1999, Madrid 1999, pp. 34-88; y
Stanley G. Payne, El régimen..., ob.
cit., pp. 209-220.



102. Acerca de las negociaciones: cfr.
Antonio Marquina, ob. cit.; y Gonzalo
Redondo, Politica..., ob. cit., pp.
407-413; sobre el Acuerdo: cfr. Acta
Apostolicae Sedis, vol. XXXIII (1941),
pp. 480-481.

103. Sobre esta materia, cfr.: Archivo
de la Secretaria General del
Arzobispado de Madrid. — Patronato
de Santa Isabel; y Patrimonio
Nacional. — Patronatos Reales —
Santa Isabel, Caja 182/21.

Por ley del 7 de marzo de 1940 se
creo el Patrimonio Nacional, al que
revertian todos los bienes del antiguo
patrimonio de la Corona. Dicha ley
establecia la composicion del Consejo
de administracion, cuyos miembros,
asi como todo el personal del
Patrimonio Nacional, eran
designados por el Jefe del Estado.
Ademas, como ya se ha dicho, todos
los nombramientos oficiales o de
funcionarios, hechos durante la



Republica, habian de ser revisados
por ley del 10-1I-1939.

104. Tan pronto se le notifico el
nombramiento, don Josemaria
informo de ello al Arzobispo de
Zaragoza, de quien dependia antes
de 1934. Cfr. Carta a Mons. Rigoberto
Doménech y Valls, desde Madrid, en
EF-420205-1; y RHF, D-15514, 2.

La colacion candnica la recibi6 de
manos del Obispo de Madrid-Alcala
el 11 de febrero (cfr. Benito Badrinas
Amat, Josemaria Escriva de Balaguer.
Sacerdote de la didcesis de Madrid,
en «Anuario de Historia de la
Iglesia», Pamplona, 8(1999), pp.
605-634).

105. Instruccion, 19-111-1934, n. 6.
106. Javier Echevarria, Sum. 2946.

107. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
647.



108. Juan Bautista Torello Barenys,
PR, p. 2437.

109. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
654.

110. Cfr. ibidem, Sum. 656.

Un ejemplo de ese prudente
comportamiento, manteniéndose al
margen de las actividades politicas,
es el ejercicio de su cargo como
miembro del Consejo Nacional de
Educacion, aun cuando se trataba de
un organismo de caracter académico
y educativo. Cuando en 1941 se cre6
el Consejo Nacional de Educacidn,
era Ministro don José Ibafiez Martin,
al que el Fundador habia conocido y
tratado en Burgos tres afios antes. El
Ministro deseaba contar con don
Josemaria, quien, por presiones del
Obispo de Madrid, acepto la
propuesta, teniendo en cuenta sobre
todo el influjo apostdlico que podia
ejercer desde su cargo. Su
nombramiento como uno de los



cinco Consejeros Vocales, en
representacion de la Ensefianza
Privada, aparece en el Boletin Oficial
del 3-1I-1941. Pero pronto se dio
cuenta de que su papel apostolico
estaba muy restringido y por ésa, y
otras razones, prefirio evitar toda
relacion personal con el Ministro
(cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 384). El
Ministro lo lamento; y, cuando
comenzaron a propalarse
publicamente las calumnias contra
los miembros del Opus Dei y su
pretendido asalto a la Universidad
para copar las catedras, pudo dar fe
de la injusticia de tales calumnias.

111. Cfr. Javier Tusell, Franco,
Esparfia y la IT Guerra Mundial. Entre
el Eje y la neutralidad, Madrid 1995.

112. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
937. Por aquellas fechas comenzo el
Fundador a pedir con insistencia por
la paz, poniendo en Dios su
confianza, con las palabras del



salmista: "El Sefior es mi luz y mi
salvacion, ¢a quién he de

temer?" (Salmo XXVI); cfr. también
RHF, D-15428.

113. Hasta junio de 1941 hubo
colaboracion entre la Alemania nazi
y la Union Soviética, para
desconcierto de quienes querian ver
en el conflicto europeo una
prolongacion de la "cruzada
espafiola contra el comunismo”,
como se llamaba entonces con
frecuencia a la Guerra Civil. Cuando
los alemanes se volvieron contra los
soviéticos, se produjo un estallido de
fervor popular innegable,
alimentado por algunos sectores de
la Falange, y denostado por otros del
ejército y el gobierno. Para los
partidarios de la radicalizacion
fascista del régimen habia sonado la
hora de poner a los "tibios" contra las
cuerdas. En concreto, se vivieron
fuertes tensiones entre los mas
activos en politica interior: fue el



momento aprovechado por los
falangistas radicales para recrudecer
una campafa, comenzada semanas
atras, que pretendia subordinar el
ejército a las directrices emanadas
por estos falangistas desde los
organismos oficiales que
controlaban. La cuestion de la
creacion, modo de reclutamiento y
mando de una Division Espafiola de
Voluntarios que combatiria contra
los soviéticos junto a los alemanes, se
situo en el centro de esas tensiones
en las semanas siguientes. Esas
tensiones llegaron a los menos
politizados como una amenaza de
purga. Cfr. Javier Tusell, Franco,
Espafia..., ob. cit., pp. 268-273;
Gonzalo Redondo, Politica..., ob. cit.,
pp- 389-406 y 414-417, y Gerald R.
Kleinfeld y Lewis A. Tambs, La
Division espaiiola de Hitler. La
Divisién Azul en Rusia, Madrid 1983,
pp. 17-32.



114. En efecto, como ya se ha dicho
antes, a principios de septiembre de
1937, don Josemaria vivia en un
cuarto de la calle de Ayala, a corta
distancia del Sanatorio Riesgo, donde
habia dado a luz recientemente la
esposa de Domingo Diaz-Ambrona. El
sacerdote no volvi6 a ver a la familia
después de haber bautizado a la
pequeiia, a la que pusieron el
nombre de Guadalupe; pero la
reconocio cuando la volvid a ver, al
cabo de cuatro afios.

115. Ciertamente, entre los catdlicos
espafioles hubo un desconocimiento
bastante general de los aspectos
negativos del sistema y de la filosofia
nazi. Una de sus causas, derivada de
las circunstancias politicas y bélicas
del momento, puede encontrarse en
las dificultades que encontro la
difusion de la Enciclica de Pio XI Mit
brennender Sorge, de fecha 14-
I11-1937. Entrado el afio 1938 se
publico, por fin, el texto en los



Boletines Eclesiasticos de varias
didcesis. Cfr. José Andrés-Gallego,
Anton M. Pazos y Luis de Llera, Los
Espafioles entre la religion y la
politica. El franquismo y la
democracia, Madrid 1996, p. 47.
Suerte parecida corrid la Carta
pastoral colectiva del episcopado
aleman, fechada en Fulda el 19-
VIII-1938. Sdélo se reprodujo en los
Boletines Eclesiasticos de Calahorray
Toledo. Cfr. Gonzalo Redondo,
Historia de la..., Tomo II, ob. cit., pp.
208-210.

116. Cfr. Alvaro del Portillo,
Entrevista..., ob. cit., pp. 35-37.

117. Conviene sefialar que los
comunistas espafioles tenian pésimas
relaciones con el resto de los
exiliados, especialmente con los
socialistas.

118. Cfr. Sal. 27, 1 y 3; cfr. también
RHF, D-15428.



119. Carta de Isidoro a Enrique
Espinos Raduan, 26-1V-1939, en IZL,
D-1213, 428.

120. RHF, D-03691. Que seguia de
cerca el problema econémico lo
evidencia una carta a un amigo de
Bilbao, tratando de obtener un
empreéstito reembolsable a plazos
fijos. Me ahoga aqui el problema
economico, le dice (Carta a Emiliano
Amann Amann, desde Madrid, en
EF-390518-2).

121. Carta a sus hijos de Madrid,
desde Burjasot, en EF-390606-3.

122. Carta a sus hijos de Madrid,
desde Vergara, en EF-390626-2. Lo
mismo decia a su madre y hermanos:
La verdad es que tengo ganas de
acabar. Mas que nada porque me
acuerdo de que ahi esta todo por
hacer (Carta, desde Vergara, en
EF-390626-1).



123. Carta de Isidoro al Fundador, 1-
VII-1939, en IZL, D-1213, 436.

124. Carta a sus hijos de Valencia,
desde Avila, en EF-390720-1.

125. Apuntes, n. 1602.

126. Carta a Eduardo Alastrué
Castillo, desde Alacuas, en
EF-390813-1.

127. Apuntes, nn. 1603-1604, del 12-
VIII-1939.

128. Ibidem.

129. Sobre estos temas: cfr. Francisco
Botella Raduan, RHF, T-00159/1, p. 95;
y carta de Isidoro a Eduardo Alastrué
Castillo, del 22-1X-1939, en IZL,
D-1213, 447.

130. Sobre este retiro, cfr. José
Orlandis Rovira, Afios de juventud en
el Opus Dei, Madrid 1993, pp. 35-48



131. Acerca de la enfermedad y de la
estancia del Fundador en Valencia:
cfr. Antonio Rodilla Zan6n, RHF,
T-01234; Alvaro del Portillo, Sum.
867. Cfr., también, José Orlandis
Rovira, ob. cit., pp. 50-52.

132. Sobre el oratorio y su
instalacion: cfr. Francisco Botella
Radudn, RHF, T-00159/1, pp. 95-96;
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 30. Por lo que se refiere a
las casullas, cuenta Isidoro, por carta,
que Pedro Casciaro habia disefiado y
cortado «unas casullas que causan
admiracion por su colorido y

forman» (cfr. Carta de Isidoro a José
Orlandis Rovira, 28-XI-1939; en IZL,
D-1213, 451), aunque la verdad es
que las telas, quiza por contraste con
la pobreza del oratorio, son un tanto
excesivamente ponderadas por
Isidoro. El resto de los testigos habla
simplemente del decoro y limpieza
de los ornamentos.



Para la ereccion del oratorio en una
Residencia, que llevaba consigo el
traslado del centro de Ferraz a la
calle Jenner, no era necesario un
nuevo permiso del Ordinario. Don
Josemaria se limit6 a pedir por
escrito confirmacion de la concesion
anterior (cfr. RHF, D-15107).

133. Carta 29-XI1-1947/14-11-1966, n.
45, Esta, como algunas otras de sus
cartas extensas, quedo en el archivo,
sin que fuera enviada a los miembros
de la Obra. La doble fecha se debe a
que en 1966 termino de revisar y
pulir el texto de 1947.

134. Alvaro del Portillo, Sum. 512.

135. De lo que significaba la renuncia
de Carmen y hasta qué punto se
entrego al servicio de la Obra da idea
una anécdota que narra Francisco
Botella, cuando un dia, acompafiado
de Pedro Casciaro, bajaron ambos de
la Residencia al piso de abajo a hacer
compaiiia a la Abuela: «mientras nos



ensefiaba fotos antiguas, decia:
"Carmen no se caso por nosotros —
por Josemaria y por vosotros— para
acompanarnos: tenia muy buenos
partidos"» (cfr. Francisco Botella
Raduan, RHF, T-00159/1, p. 99).

136. Cfr. Santiago Escriva de
Balaguer, RHF, T-07921, p. 21.

137. Cfr. Miguel Alvarez Morales,
Vicente Mortes, Madrid 1995, pp.
65-66.

138. Cfr. Francisco Botella Raduan,
RHF, T-00159/1, p. 97.

139. Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7070.

140. Ibidem.

141. José Luis Muzquiz de Miguel,
Sum. 5791.

142. Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 10.



143. Francisco Ponz Piedrafita, Mi
encuentro con el Fundador del Opus
Dei. Madrid, 1939-1944, Pamplona
2000, p. 38.

144. Ibidem, p. 39.
145. Cfr. ibidem.

146. Cfr. ibidem, pp. 47-50; y
Francisco Botella Raduan, RHF,
T-00159/1, p. 114.

147. Carta a José Orlandis Rovira,
desde Madrid, en EF-400127-1.

148. Carta de Isidoro a Francisco
Javier de Ayala Delgado, del 22-
VII-1940, en IZL, D-1213, 463.

149. Cfr. Carta de Isidoro a José
Ramon Madurga Lacalle, del 18-
IX-1940, en IZL, D-1213, 467.

150. Cfr. RHF, D-15013, D-15014,
D-15015 y D-05212.



151. Santos Moro Briz, en
Testimonios..., ob. cit., p. 251.

152. Cfr. Apuntes, n. 55, del 16-
VI-1930. Al hablar aqui, en los
Apuntes, de semilleros de Sefiores
con sotana, don Josemaria pensaba
en que los seminarios futuros fuesen,
no solamente escuela de santidad
sino también de excelsas virtudes
humanas.

153. Pedro Cantero Cuadrado, en
Testimonios..., ob. cit., p. 89.

154. Carta a Alvaro del Portilloy a
sus hijos de Madrid, desde Avila, en
EF-400701-1.

155. Ibidem.

156. Cfr. Carta de Mons. Carmelo
Ballester Nieto al Fundador, del 3-
V-1940; en RHF, D-15289/1.



157. Cfr. Carta de Rufino Aldabalde-
Trecu Urbieta, del 7-VI-1940; en RHF,
D-15715.

158. Carta a sus hijos de Madrid,
desde Leodn, en EF-400800-1; cfr.
también Apuntes, n. 1617, de 4-

VIII-1940.

159. Carta de Guillermo Maranén
Medrano; Vitoria, 30-V-1940: en RHF,
D-15716.

160. Apuntes, n. 1617.
161. Ibidem, n. 1618, de 4-VIII-1940.

162. Carta a sus hijos de Madrid,
desde Leén, en EF-400804-1.

163. Carta a sus hijos de Madrid,
desde Leén, en EF-400807-1.

164. Carta a Alvaro del Portillo, desde
Valencia, en EF-410820-1.

165. Apuntes, n. 1612.



166. Pedro Cantero Cuadrado, en
Testimonios..., ob. cit., p. 75.

167. Joaquin Mestre Palacio, RHF,
T-00181, p. 15.

168. Cfr. Alvaro del Portillo, PR, p.
406.

169. Ibidem.

170. Joaquin Mestre Palacio, RHF,
T-00181, p. 15; cfr. también Vicente
Moreno Boria, Carta al Santo Padre,
del 12-11-1976.

171. Carta de Mons. Carmelo
Ballester Nieto al Fundador, del 11-
VIII-1940; en RHF, D-15289.

172. En efecto, la carta de don
Carmelo Ballester esta fechada el 11
de agosto de 1940. EIl Fundador
estaba el dia 8 confesando al mas de
un centenar de sacerdotes a los que
habia dado ejercicios espirituales;



cfr. Carta a sus hijos de Madrid,
desde Leén, en EF-400808-1.

173. Carta de Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga a Alvaro del
Portillo, del 22-X1-1941, en RHF,
D-15224.

174. Cfr. Alvaro del Portillo, PR, p.
667. Don Eliodoro Gil subraya, como
quien bien le conocia, que «nunca
quiso recibir ninguna compensacion
economica por aquel trabajo suyo en
favor del clero diocesano» (cfr.
Eliodoro Gil Rivera, RHF, T-07987, p.
5).

175. Una relacion de los viajes
apostolicos del Fundador del Opus
Dei en la Peninsula Ibérica, de 1939 a
1946, en Apéndice XXII.

176. José Lopez Ortiz, en
Testimonios..., ob. cit., p. 227; cfr.
también Alfredo Lopez Martinez,
Sum. 5739. Entre las Comunidades a
las que predico: los Jeronimos del



Parral (Segovia), Agustinos de El
Escorial, Escolapios del Colegio
Calasancio de Madrid, etc.

177. Carta a José Orlandis Rovira,
desde Madrid, en EF-400127-1.

178. Carta a Alvaro del Portilloy a
sus hijos de Madrid, desde Avila, en
EF-400701-2.

179. Apuntes, n. 1598, del 17-
VII-1939.

180. Carta a Alvaro del Portilloy a
sus hijos de Madrid, desde Avila, en
EF-400701-2.

181. Apuntes, n. 1618, del 4-VIII-1940.

182. Carta al Rev. don Amadeo Colom
Freixa, desde Madrid, en
EF-411001-1.

183. Apuntes, n. 1854, del 9-XI-1941.



184. Carta a José Manuel Casas
Torres, desde Madrid, en
EF-390716-4.

185. Carta a sus hijos de Valencia,
desde Madrid, en EF-400127-2.

186. Cfr. Francisco Ponz Piedrafita,
Mi encuentro con..., ob. cit., pp.
57-60.

187. Cfr. Francisco Botella Radudn,
RHF, T-00159/1, p. 101.

188. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
861.

189. Ibidem, Sum. 859.

190. Pedro Casciaro Ramirez: "Viaje a
Valencia", 31 enero — 2 febrero de
1940 (RHF, D-15204). Merced a las
muchas y desagradables
experiencias con el Citroén, termind
sabiendo algo de motores, al menos
el nombre de las piezas que iban
fallando en los viajes. No lo vais a



creer —escribia un mes mas tarde a
los valencianos—: el coche se ha
rehabilitado. Va bien, y ademas,
gracias a sus anteriores
endiablamientos, sé que tiene
capuchino y mangueta y juego de
bolas (Carta a sus hijos de Valencia,
desde Vitoria, en EF-400227-1).

191. Carta 29-IX-1957, n. 65.

192. Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 27; cfr. también: Alvaro
del Portillo, Sum. 626. Como director
de El Rincén (Valladolid) nombro a
Javier de Sili6 Gomez-Carcedo, casi
un muchacho; y director de El Palau
(Barcelona) a Rafael Termes Carrero,
ambos sin experiencias previas del
cargo, y con muy corto tiempo en la
Obra.

193. Carta de Isidoro a Ignacio de la
Concha Martinez, 17-1V-1940 (IZL,
D-1213, 455).

194. Apuntes, n. 1610.



195. El Fundador visité Valencia en
diversas ocasiones durante 1940,
para mover el apostolado y la
instalacion de la Residencia. El 31 de
julio dejaron El Cubil para
trasladarse al numero 16 de la calle
de Samaniego, que bendijo el Padre
el 20 de septiembre. Cfr. Alvaro del
Portillo, Sum. 626; Francisco Botella
Raduan, RHF, T-00159/1, p. 97;
Amadeo de Fuenmayor Champin,
RHF, T-02769, p. 3.

196. Carta a sus hijos de Barcelona,
desde Avila, en EF-400701-1. Don
Miguel de los Santos Diaz Gdmara
conocia a don Josemaria de cuando
fue Presidente del Real Seminario
Sacerdotal de San Carlos y Obispo
auxiliar del Cardenal Soldevila. Y fue,
ademas, quien le ordeno sacerdote.

197. Cfr. Camino, n. 978.

198. Carta a Alvaro del Portilloy a
sus hijos de Madrid, desde Avila, en
EF-400704-1.



199. Carta de Isidoro a José Ramon
Madurga Lacalle, 18-1X-1940, en IZL,
D-1213, 467. Sobre este tema del
apostolado en el campo de la
ensefanza, el Fundador escribié una
carta a sus hijos que abria con unas
consideraciones sobre el derecho y
mision de la Iglesia en el terreno de
la ensefianza y el deber de los
cristianos en este aspecto:

Por eso quiero hoy hablaros, hijas e
hijos queridisimos, de la necesidad
urgente de que hombres y mujeres —
con el espiritu de nuestra Obra— se
hagan presentes en el campo secular
de la ensefianza: profesion
nobilisima y de la maxima
importancia, para el bien de la
Iglesia, que siempre ha tenido como
enemigo principal la ignorancia; y
también para la vida de la sociedad
civil, porque la justicia engrandece a
las naciones; y el pecado es la miseria
de los pueblos (Prov. 14, 34); porque
la bendicion del justo ennoblece a la



ciudad, y la boca del impio la abate
(Prov. 11, 11).

Es urgente, decia, formar buenos
maestros y profesores, con una
profunda preparacion: con ciencia
humana, con conocimientos
pedagogicos, con doctrina catolica y
con virtudes personales, que —por
sus propios méritos, por su esfuerzo
profesional— lleguen
prestigiosamente a todos los
ambientes de la ensefianza (Carta 2-
X-1939, nn. 3y 4).

200. Carta 9-I-1932, n. 87.

201. Cfr. Pedro Casciaro Ramirez, ob.
cit., p. 172.

202. E1 C.S.I.C. fue creado por ley del
24 de noviembre de 1939. Su primer
Secretario General fue Albareda.
Sobre las conversaciones mantenidas
en 1938 entre el Fundador y
Albareda acerca de la promocion de
la alta investigacion cientifica: cfr.



Enrique Gutiérrez Rios, ob. cit., pp.
147-174; Pedro Casciaro Ramirez, ob.
cit.,, p. 172;y Alvaro del Portillo, Sum.
590. Cfr. también Apuntes, n. 57, del
16-VI-1930.

203. Cfr. Expediente personal,
Archivo de la Facultad de Derecho de
la Universidad Complutense, Madrid.

Uno de los miembros del tribunal
que juzgo la tesis era José Lopez
Ortiz, catedratico de Historia del
Derecho de la Universidad de
Madrid, el cual testimonia que
«habia trabajado a fondo, de manera
que pudo ser fijada la fecha de
defensa de la tesis para finales de
diciembre, cosa que se hizo estando
yo en el tribunal. El tema era La
Abadesa de Las Huelgas: un trabajo
de investigacion juridica llevado con
un talento y un estilo
verdaderamente extraordinarios,
que llamaron la atencion de todos los
que formabamos parte del tribunal, y



que hicieron que la tesis fuera
calificada de sobresaliente» (José
Lopez Ortiz, en Testimonios..., ob.
cit., p. 210). En los primeros dias de
abril de 1944 estuvo don Josemaria
en Burgos investigando algunos
datos para ampliar el temay
ahondar su estudio teoldgico: se me
viene al pensamiento aquella bendita
caridad de V.R. en el Contador Alto —
escribe a la Abadesa—, aguantando
las molestias de este pobre
investigador. Materialmente
debieron quedar molidas las dos
simpatiquisimas monjitas, a quienes
hicimos subir y bajar, para revolver
todo el archivo. jQue Dios se lo
pague! (Carta a la Rvda. M.
Esperanza de Mallagaray, S.0.Cist.,
desde Madrid, en EF-440405-1).

Y dias mas tarde, ya con el libro en la
imprenta, pedira algunos datos mas a
la Abadesa (cfr. Carta, desde Madrid,
en EF-440419-1).



204. En carta a Enrique Giménez-
Arnau Gran le dice: Querido Enrique:
He recibido el nombramiento de
profesor de la Escuela de Periodismo.
Te lo agradezco, y, como mi Sefior
Obispo de Madrid tiene empefio
especial en que me encargue de esas
lecciones, 1o haré con gusto, y espero
hacer labor por Dios y por Espafia
(Carta, desde Madrid, en
EF-401025-1). Y meses mas adelante
comunicaba al Obispo de Madrid:
Comencé la labor en la Escuela de
Periodismo, con la alegria de
obedecer. Ya envié a V.E., por don
Casimiro, el programa; y le daré
impresiones de palabra (Carta a
Mons. Leopoldo Eijo y Garay, desde
Valencia, en EF-410122-1).

De aquellos "Cursillos de
Especializacion de Periodistas”,
creados por una Orden del 24 de
agosto de 1940 (B.O. del 13-1X-1940)
era secretario Pedro Gomez Aparicio,
que en un articulo publicado en la



Hoja del Lunes de Madrid, 14 de julio
de 1975, recogia sus recuerdos de la
docencia de don Josemaria. La
Escuela Oficial de Periodismo fue
creada al afo siguiente (17-X1-1941);
su director fue Juan Aparicio Lopezy
funciond hasta 1975, en que fue
sustituida por la Facultad de Ciencias
de la Informacion.

205. Carta a sus hijos de Valencia,
desde Madrid, en EF-400127-2.

206. Carta de Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga, 14-1-1940; en RHF,
D-15719.

207. Carta de Mons. Javier Lauzurica
Torralba, del 31-1-1940; en RHF,
D-15720.

208. Cfr. Apuntes, n. 178, del 28-
I11-1931.

209. Véase, por ejemplo, lo que
anotaba el 25-XI-1939 sobre el
entendimiento del Opus Dei por



algun que otro Prelado amigo: La
Jerarquia ama la Obra, aunque la
conozca a medias, porque no la
cogen (Apuntes, n. 1606).

210. Ibidem, n. 1605.

211. Ibidem, n. 1607, del 25-XI-1939.
Esta anotacion, de noviembre de
1939, comienza asi: Mi confesor y el
Vicario General de Madrid, con
mandato, me dicen que prepare lo
necesario para la primera
aprobacion oficial de la Obra de Dios.

212. Ibidem, n. 1609, del 5-11-1940.

213. Cfr. ibidem, n. 1615, del 21-
VI-1940.

214. Cfr. José Maria Bueno Monreal,
en Testimonios..., ob. cit., p. 39.

215. Apuntes, n. 1613, del 21-VI-1940.
Cfr. Amadeo de Fuenmayor, Valentin
GOmez Iglesias, José Luis Illanes, El
itinerario juridico del Opus Dei.



Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, pp. 78-90.

216. Apuntes, n. 42, de VI-1930.
217. Ibidem.
218. Ibidem, n. 65, del 16-VI-1930.

219. Ibidem, n. 1307, del 25-1-1936.
Cuando en 1935 llegdé el momento de
comenzar la obra de San Gabriel,
esto es, el apostolado con personas
de toda condicion y estado —solteros,
casados, viudos, etc.—, el Fundador
anotaba en sus Apuntes: Gracias a
Dios, crecemos. Nos viene pequeria la
ropa, dando a entender que era la
hora de crear unos instrumentos
juridicos que englobasen ese
apostolado (cfr. ibidem, n. 1290, del
14-X-1935).

220. Ibidem, n. 1309, del 25-1-1936.
En Carta a sus hijos volvia el
Fundador sobre esta idea: Cuando el
Cielo juzgue llegada la hora, hara que



abramos —en la organizacion del
apostolado en la Iglesia— el cauce
por el que tiene que discurrir ese rio
caudaloso que es la Obra, y que en
las circunstancias actuales no tiene
todavia un sitio adecuado en el que
asentarse: sera tarea ardua, penosa y
dura. Habra que superar muchos
obstaculos, pero el Sefior nos
ayudara, porque todo en su Obra es
Voluntad suya (Carta 11-111-1940, n.
46).

Este fendmeno de falta de encuadre
apropiado para el Opus Dei, segun su
naturaleza y sus actividades
apostolicas, es del mismo orden que
el forcejeo del Fundador para dar
cabida en la terminologia tradicional
a la novedad de los conceptos; bien
porque faltasen vocablos para
expresar los nuevos hechos, bien
porque su contenido histérico fuese
inadecuado a las nuevas situaciones.
(Sobre ello ya se hicieron las
pertinentes observaciones al



examinar los Apuntes intimos o
Catalinas). Empleo palabras, para
expresarme, que necesitarian una
terminologia nueva. Si yo la
inventara, no me entenderian. A su
tiempo, tendremos que utilizar esa
nueva terminologia, escribia (Carta
29-X11-1947/14-11-1966, n. 14).

221. Las informaciones que corrian
eran a veces auténticas sandeces.
Como la de que la gente de la Obra,
cuando estabamos arrodillados,
poniamos las manos atras, como una
especie de rara ceremonia. La
realidad era —cuenta el Fundador—
que nos arrodillabamos en el suelo,
porque no teniamos reclinatorios, e
instintivamente unos y otros se
llevaban las manos a la espalda
(Carta 29-XI1-1947/14-11-1966, n. 61).
Sobre esta materia, cfr. también la
carta del Obispo de Madrid, don
Leopoldo Eijjo y Garay, del 21-VI-1941,
al Abad Coadjutor de Montserrat,
dom Aurelio Maria Escarré Janeé,



0.S.B., RHF, D-03545/3; y Alvaro del
Portillo, Sum. 414; José Luis Muzquiz
de Miguel, Sum. 5800; Pedro Casciaro
Ramirez, Sum. 6327.

222. Cfr. Apuntes, n. 751, del 15-

VI-1932, n. 1240, del 10-111-1935, n.
1267, del 7-V-1935, n. 1290, del 14-
X-1935, n. 1292, del 28-X-1935, etc.

223. El rescripto en RHF, D-15074.

224, Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
414; Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6327.

225. Carta, desde Madrid, en
EF-400423-1.

226. Apuntes, n. 1611.

227. Cfr. Carta a Alvaro del Portillo y
a sus hijos de Madrid, desde Avila, en
EF-400701-2, con una referencia a lo
del Judicas; y Apuntes, n. 1614, del
21-VI-1940.



228. Carta, desde Leon, en
EF-400806-2.

229. Apuntes, n. 1619, del 24-
VIII-1940.

230. Carta a Mons. Miguel de los
Santos Diaz Gémara, desde Madrid,
en EF-400915-1. Mons. Miguel de los
Santos habia sido nombrado Obispo
de Cartagena (Murcia) en 1935; fue
luego Administrador Apostdlico de
Barcelona hasta 1942. De ahi la duda,
en el momento de escribir esta carta,
de si enviarsela a Murcia o a
Barcelona.

231. Carta a Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga, desde Madrid, en
EF-400910-1.

232. Cfr. Apuntes, n. 1622, de IX-1940.
Sobre la cronologia: cfr. RHF,
D-15200 y D-15204.

233. Sobre el P. Carrillo y la
Congregacion Mariana de Madrid,



cfr. Carlos Lopez Pego, La
Congregacion de "Los Luises" de
Madrid. Apuntes para la Historia de
una Congregacion Mariana
Universitaria de Madrid, Madrid
1999.

234. Cfr. Apuntes, n. 1626, del 15-
XI-1940.

235. Ibidem, n. 1623, del 14-1X-1940.

236. Cfr. ibidem, n. 1624, del 15-
IX-1940. Casimiro Morcillo era el
Vicario General.

237. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
329.

238. RHF, D-15713. Una discreta
actuacion apostolica por parte de los
miembros del Opus Dei venia
obligada por las circunstancias
politicas de Espafia entre 1931 y 1939
y el reciente nacimiento de la Obra.
Para evitar conmociones o
persecuciones el Fundador cuidé —y



su director espiritual apoyo esa
postura— de actuar con santa
discrecion (cfr. Apuntes, n. 486, del
16-XI1-1931; n. 734, del 24-V-1932, n.
799, del 5-VIII-1932, y n. 1216, del 10-
1-1935).

239. RHF, D-15713.
240. Ibidem.
241. Alvaro del Portillo, Sum. 330.

242. Cfr. ibidem. El Fundador lo
interpreto como una ultima muestra
de afecto por parte de su confesor,
como refiere en un escrito: Alvaro
me acompafo, y asistio a las dos
ultimas entrevistas que tuve con ese
venerable padre jesuita. En la ultima
le hice que me devolviera el Codex,
como entonces llamabamos a
nuestros estatutos. Y me lo devolvio:
se lo habia dejado por lo que tiene de
relacion con mi alma. Y él —el P.
Sanchez—, como una muestra ultima
de afecto, meti6 entre las hojas un



papel con los nombres de las
personas que habian ido, en
compafiia del padre C. de A., a llevar
cuentos, chismes e interpretaciones
que fueron el falso fundamento, no
la ocasion, para esa campafia que
todavia dura (Carta 29-XI1-1947/14-
11-1966, n. 20).

243. RHF, D-15713.

244. Apuntes, n. 1625, del 4-XI-1940.
A estos favores se referia,
esquivando la alusion directa, con la
expresion dedada de miel (cfr. Carta
29-X11-1947/14-11-1966, n. 20).

245. Apuntes, n. 1622, de IX-1940.
246. Ibidem, n. 1625, del 4-XI1-1940.

247. Angel Carrillo de Albornoz nacié
en 1905, entro en la Compafiia de
Jesus el 15-VII-1925 e hizo la
profesion el 15-VIII-1941. En 1940 se
le nombr¢ director de la
Confederacion Espafiola de las



Congregaciones Marianas; y el 5-
IV-1948 paso a ser Director del
Secretariado Central de las
Congregaciones Marianas, siendo
transferido a Roma, a la Curia
Generalicia de Borgo Santo Spirito.
Abandon¢ la Compariia en 1951 (cfr.
R. Mendizabal, Elenchus Scriptorum
qui, in restitutam Societatem Iesu
cooptati, eam deseruerunt, en
Catalogus defunctorum in Renata
Societate Iesu ab a. 1814 ad a. 1970,
Roma 1972, p. 605).

248. Apuntes, n. 1626. José Maria
Garcia Lahiguera nacio en 1903, en
Fitero (Navarra), se ordeno sacerdote
en 1926 en Madrid, y murio en 1989.
Después de la guerra civil fue
Profesor, Superior y Director
espiritual del Seminario de Madrid,
afos en que con él se confesaba el
Fundador, hasta 1944. Mas tarde,
Obispo Auxiliar de Madrid,
consagrado en 1950; y Obispo de
Huelva de 1964 a 1969, en que es



nombrado Arzobispo de Valencia.
Fue cofundador de una obra
contemplativa femenina, con
aprobacion pontificia en 1967
(Oblatas de Cristo Sacerdote). Un
primer esbozo biografico: Salvador
Muiioz Iglesias: José Maria Garcia
Lahiguera — un carisma — una vida,
Madrid 1991. Cfr., también, Vicente
Carcel Orti, Pasion por el sacerdocio.
Biografia del Siervo de Dios José
Maria Garcia Lahiguera, Madrid
1997.

249. Apuntes, n. 1873, del 22-XI-1948.

250. Carta a Florencio Sanchez Bella,
desde Roma, en EF-631206-2.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/8-el-cambio-de-
confesor/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/8-el-cambio-de-confesor/
https://opusdei.org/es-es/article/8-el-cambio-de-confesor/
https://opusdei.org/es-es/article/8-el-cambio-de-confesor/

	8. El cambio de confesor

