
opusdei.org

8. El bisturí de
platino

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

29/11/2010

Desde un primer momento, don
Josemaría tuvo la certeza de que las
injurias contra su persona eran, en
cierto modo, una prueba permitida
por Dios, con el fin de purificarle. Y
una de las cosas que le confirmaban
en ello era ver la clase de
herramienta de que el Señor se
servía para marcar su alma en el



dolor. Así lo explicaba el Padre; y así
lo repetiría después don Álvaro al
Obispo de Madrid: «¿Cómo no hemos
de mirar y bendecir, como venida de
Dios esta tribulación, cuando nos la
manda por instrumento tan Suyo
como es la santa y amada Compañía
de Jesús?» |# 189|.

Empapado de esta sobrenatural
consideración, también don
Leopoldo veía la batida organizada
por algunos religiosos como un lujo
que Dios se permitía, y que tendría
que pagarles luego con favores: «Dios
habrá de premiar —escribía sin
segundas intenciones— a los que
arbitrantes se obsequium praestare
Deo han movido esta guerra» |#
190|.

Saltaba a la vista que el Señor se
comportaba magníficamente, con
gran esplendidez, derrochando las
caricias de la Cruz, demostrando —a
poco tacto sobrenatural que se



tuviera— que el Opus Dei le era algo
muy propio y querido. De ahí que el
Fundador sufriera las agresiones sin
despegar los labios, como escribía al
P. Basterra, en carta ya citada:

Nunca saldrá de Casa ni una palabra
de protesta contra esos PP. que son
instrumento de Dios, que quiere
tratar su Obra a lo divino, como trató
de ordinario todas las nuevas
fundaciones |# 191|.

Tanto el Fundador como don
Leopoldo estaban convencidos de
que esas personas, en aquellas
circunstancias, prestaban un gran
servicio al Opus Dei. (Sin que por ello
dejaran de ser responsables de sus
actos. Dios puede sacar de los males,
bienes). Y no implica esta afirmación
la más leve brizna de ironía.
Ciertamente, concuerda con el punto
de vista histórico, porque la
persecución parece ser ley de
crecimiento espiritual, salvo raras



excepciones. (También la bendita
Compañía —comentaba el Fundador
al Sr. Obispo de Pamplona— hubo de
sufrir que se la acusara, en sus
comienzos, de tener secretos y
oscuridades) |# 192|. Tampoco era
una consideración despreciable
desde el punto de vista humano,
porque los miembros del Opus Dei
tenían el santo orgullo de verse
asistidos por Dios, como soldados
bisoños que hacían sus primeras
armas, sufriendo rudos embates a
pesar de ser tan poquita cosa |#
193|:

¡Qué gozo, en medio de la
tribulación, ver que, siendo nosotros
tan humildes, nos trata el Señor
como a los grandes soldados de su
Iglesia! |# 194|, exclamaba
agradecido don Josemaría.

El Opus Dei, por disposición de la
Providencia, estaba siendo sometido
a dolorosísima operación quirúrgica,



de la que todos sus miembros
saldrían renovados, en salud y
fortaleza. Para tan cruenta operación
el Señor se valía de algunos hombres
de Dios, a los que don Josemaría
amaba, cada día con mayor finura, y
que eran para el Opus Dei —
aseguraba—, como un bisturí de
platino en las manos de Dios |# 195|.
Éste era el sentimiento que inculcaba
en sus hijos, cuidando de cultivar en
sus almas la devoción y amor a San
Ignacio y a su bendita Compañía |#
196|, para que jamás naciese en ellos
el más mínimo brote de rencor:

estoy cierto de que cuando, a la
vuelta de los años, llegue a vuestras
manos este escrito —insistía en 1947
—, no tendréis en vuestro corazón —
lo mismo que ahora nosotros— más
que caridad y disculpa; y amaréis el
martillo que nos ha golpeado, para
que saliera la estatua bellísima que
es la Obra |# 197|.



Semejantes manifestaciones de
afecto a la Compañía aparecen, en
boca y escritos del Fundador, en
múltiples ocasiones, antes y después
de tan larga tormenta. Y resulta aún
más conmovedora su sinceridad
cuando guarda ese cariño en lo
secreto de su corazón, como puede
comprobarse por una nota
manuscrita, fechada el 8 de abril de
1941, en la que se confiesa a sí
mismo:

Siento como nadie estos ataques,
porque amo a la Compañía de Jesús.
Y hoy mismo he celebrado la Santa
Misa por la Compañía —como otras
veces, desde que nos persiguen—,
pidiendo al Señor que cese esta
tribulación, si es su Voluntad |#
198|.

Pero, si acaso se nos despierta la
curiosidad de saber por qué sufría el
Fundador de manera tan singular
con aquella campaña difamatoria, es



menester una advertencia previa: el
"sufrir" no se refería a los
padecimientos morales que tocaban
a su honra, porque de ésta hacía
tiempo que se había despedido |#
199|. Lo que le dolía era el mal ajeno,
el daño que estaban causando a la
Compañía los métodos empleados
por algunas personas procedentes de
su mismo seno; y el escándalo
público que ello acarreaba. No
faltaron jesuitas que trataron de
impedir los desmanes de sus
hermanos en religión, sin
conseguirlo.

Nadie como el Fundador sentía esos
ataques, porque la calumnia, venga
de donde venga, siempre envilece a
quien la emplea. Deja, además, una
traza viscosa en cuanto toca. Rastro
difícil de limpiar, porque el pueblo,
de primera intención, suele pensar
que cuando el río suena, agua lleva.
Y, una vez extendida la mancha,



¿cómo reparar el daño causado? |#
200|.

Sin atender a las consecuencias, se
divulgaron procedimientos de
actuación y calumnias que,
posiblemente, serían copiadas por
otros. Y así sucedió. No pasó mucho
tiempo sin que los enemigos de la
Iglesia calcasen, una a una, las
acusaciones puestas a circular por
aquellos religiosos. Y, no fueron
solamente los enemigos. Hubo
también fieles y clérigos que,
siguiendo el ejemplo recibido, se
autoconcedieron patente de corso
para actuar a su antojo y reavivar la
difamación contra el Opus Dei |#
201|.

Mientras descargaba la tormenta, el
Fundador, con los suyos, seguía a pie
juntillas las normas trazadas desde
los primeros acosos:

Callar, callar, trabajar, perdonar,
sonreír y rezar: y sufrir con alegría,



porque el camino de Dios es sufrir,
ponernos en las manos del Señor y
no olvidarnos de que Él no pierde
batallas |# 202|.

Por fuerza admiraba don Leopoldo la
mansedumbre evangélica y la
«caridad y amorosa resignación con
que los miembros del Opus Dei
acogen la persecución y besan las
manos que los hieren» |# 203|. Como
suele suceder a menudo, de grandes
daños Dios saca, a la larga o a la
corta, grandes bienes. Las
adversidades, en lugar de deshacer la
Obra, contribuyeron a unir
íntimamente al Padre con sus hijos.
Fue el primer fruto, resultado de
aquel ofrecer el Fundador sus
espaldas para recibir los golpes y
proteger así a los suyos.
Recordándolo, escribió años después:

Me atrevía a decir con San Pablo a
los hijos míos: por tanto, os ruego
que no decaigáis de ánimo, en vista



de tantas tribulaciones como sufro
por vosotros, pues estas tribulaciones
son para vuestra gloria; puesto que
los golpes, al menos en aquella
primera época, eran contra mí |#
204|.

El Padre se representaba al vivo las
dolorosas punzadas. Y recordaba
haber visto de pequeño cómo las
viejas de su tierra, armadas de
agujas, pinchaban las brevas, para
que madurasen más deprisa y se
cargaran de néctar. De igual modo, la
persecución había adelantado la
mayoría de edad de sus hijos, los
había madurado espiritualmente,
haciéndolos más eficaces, más
pacientes, y más fieles. Esta imagen
de su niñez campesina en Fonz le
venía con frecuencia a la hora de
sobrenaturalizar los padecimientos
de los hijos de Dios en esta vida:

En mi tierra —decía extrayendo el
sentido divino del dolor—, pinchan la



primera florada de higos, que se
llenan así de dulzura y sazonan
antes. Dios Nuestro Señor, para
hacernos más eficaces, nos ha
bendecido con la Cruz |# 205|.

Durante largos años tuvo que
desmontar mentiras y esclarecer de
mil modos la verdad acerca del Opus
Dei. Así se fueron "delineando",
incisivamente, los rasgos de la Obra.
Hasta el punto —escribía el
Fundador— de que está ahora como
esculpida |# 206|. Asimismo, las
contradicciones contribuyeron a
poner aún más de manifiesto que la
Obra no la hacen los hombres sino
Dios |# 207|.

* * *

A mediados de la primavera de 1941
andaba alborotada Barcelona. Al
menos muchos hogares católicos;
desde luego, todos los círculos
eclesiásticos; y no faltaban
autoridades en actitud de alerta. Y,



como la caída de una piedra en las
aguas dormidas de un estanque, la
perturbación de Barcelona fue
esparciéndose a las diócesis
limítrofes, como se comprueba por la
anécdota que sigue.

Era entrado el mes de mayo cuando
el Prelado de Lérida, Mons. Moll
Salord, fue a entrevistarse con el de
Gerona. Casualmente había ido
leyendo Camino en el viaje, en un
ejemplar que le había regalado el
autor. Grande debió ser la sorpresa
del Sr. Obispo de Gerona al ver
entrar al de Lérida trayendo, a vista
de todos y sin recato alguno, un libro
que acababa de ser denunciado como
herético la víspera. Pero leamos la
carta de Mons. Moll Salord a don
Josemaría:

«Recibí a su tiempo su precioso
CAMINO con la amable dedicatoria
que quiso estampar en su portada.
Lo leí con sumo interés. Mejor, lo



leímos juntos Mosén Ángel y yo...
camino de Gerona, un buen día de
primavera, a donde me enviaba el
Señor, sin yo saberlo, para "desfacer
entuertos" respecto a V. y a sus libros
y sus cosas. Precisamente aquel
Prelado el día antes había tenido
unas visitas que le pusieron en
guardia contra V. y su libro. Yo pude
enseñárselo, debidamente censurado
y aprobado, y certificar de su
persona, que había conocido pocas
semanas antes. Algo parecido tuve
que hacer en algunos círculos
eclesiásticos de Barcelona, donde se
le tenía a V. por algo más que
sospechoso. Una pena. Pero tengo la
persuasión de que todo este
ambiente hostil terminará en un
ridículo mayúsculo. V. esté siempre
con su Prelado y con los Prelados de
las Diócesis donde V. piense actuar y
lo demás no es sino polvareda vana,
que nada tiene de Dios y mucho de
miras e ideales humanos.



Tengo dos tandas para sacerdotes los
días 13-25 de Octubre. ¿Sería V. tan
amable que quisiera venir a darlas?
La otra vez nos dejó con la miel en
los labios, como suele decirse, sin
apenas probarla... ¡Qué cosas tiene a
veces el Señor! Mucho he tenido
presente aquella interrupción como
también, ante el altar, el alma de la
persona que la causara.

Muy de corazón le bendice su afmo.
s. s. en Cristo

+ Manuel, Obispo A.A.» |# 208|.

La divisa eclesiástica de don
Josemaría fue siempre una rendida
obediencia a la Jerarquía. De manera
que al aconsejarle el Obispo de
Lérida no separarse nunca de su
Prelado, y actuar de acuerdo con los
Prelados de las diócesis en que
desarrollaba su apostolado, le está
dirigiendo, más bien, palabras de
aliento. El lema de "nada sin el
Obispo" es lo que le daba seguridad



en sus empresas, y el poder caminar
a salvo aun en ambientes hostiles. La
Obra —escribía don Leopoldo al
Abad de Montserrat— no está
desorientada:

«Sabe muy bien lo que es y a dónde
va; no es tan joven que no tenga ya
trece años de viva experiencia en
ambiente de muy fervorosa
meditación; y sobre todo va segura
porque va de la mano de los Obispos,
bien asida a ella y sin más afán que
obedecerles y servir a la Iglesia; su
lema y consigna y orden del día de
todos los días es ¡Serviam!» |# 209|.

En medio del traqueteo a que
estaban sometidos don Josemaría y
sus hijos, comenta don Leopoldo, «su
mayor consuelo es ver que todos los
Prelados en cuyo territorio tienen
casas, estamos con ellos, y los
animamos y defendemos» |# 210|.
En compensación al rechazo que
implicaba, en algunos ambientes, la



persecución, era de no poco alivio
sentir el cariño de los Obispos.

* * *

El 9 de enero de 1939, pocas semanas
antes de acabar la guerra, el
Fundador dirigió una carta a los
suyos, en la que les hablaba de los
obstáculos que encontrarían tan
pronto recomenzasen la labor. Y
especificaba: escasez, deudas,
pobreza, desprecio, calumnia,
mentira, desagradecimiento,
contradicción de los buenos |# 211|.
Este detallado anuncio de los
acontecimientos que les aguardaban,
hecho con dos años de antelación,
tanto tiene de predicción
sobrenatural como de presagio
histórico. Realmente, participa de
ambos. En buena parte, era lógico
prever que esto sucediera, teniendo
en cuenta la naturaleza de los
hombres y de las cosas |# 212|. Eran
de esperar las incomprensiones y los



encontronazos. Pero lo que va más
allá de la humana previsión es el
rápido, total y azaroso cumplimiento
de cada uno de sus puntos.

Los acontecimientos confirmaron
cabalmente el pronóstico hecho en
Burgos, en 1939, antes de que
apareciesen nubes por el horizonte.
Es de notar, sin embargo, que todos
los puntos mencionados —escasez,
deudas, pobreza... persecución de
parte de la autoridad— tienen
significación precisa, clara y
sustantiva. Todos, menos la
contradicción de los buenos, dicho de
santos, con significado y valor
ascético peculiar, como se ha visto.

Es historia repetida en la vida de los
santos la de tener que sufrir
indecibles padecimientos. Pero el
que Dios permita, a veces, que sean
precisamente los buenos quienes
sirvan de instrumento de tortura
para una prueba de amor no es fácil



de entender. Éste es el caso
particular de la denominada
"contradicción de los buenos". Claro
que también es sabido que las vías
del Señor son inescrutables y que la
divina Providencia bien puede sacar
luz hasta de los humanos errores. Sin
embargo, dejando a un lado los
designios ocultos y sobrenaturales,
cabe preguntarse por las causas que,
a ojos humanos, motivaron la
contradicción. ¿Cómo y por qué se
produjo la persecución? ¿Cuál fue el
resorte que puso en movimiento los
ánimos adversos?

Valga, como primera respuesta, el
saber que aquella conmoción traía su
origen del mensaje predicado por
don Josemaría acerca de la llamada
universal a la santidad. Ahí está la
raíz de las incomprensiones, críticas,
suspicacias y ataques a la Obra y a su
Fundador. Antes de la guerra civil se
murmuraba de don Josemaría que
había formado una secta herética,



cuyo propósito era buscar la santidad
en medio del tráfago mundano.
Ahora se repetía la vieja historia. El
mensaje era, ciertamente, radical.
Aquel joven sacerdote trataba de
suscitar en los cristianos una
respuesta adecuada a la vocación
ínsita en el bautismo; y esa exigencia
llevaba derechamente a la
santificación, es decir, a vivir la
plenitud de la vida cristiana en
medio de la calle.

En cierto modo, considerando que el
medio histórico-doctrinal había
permanecido lánguidamente
inmutado durante siglos, el mensaje
del Opus Dei constituía una novedad
impensada, que irrumpía de manera
perturbadora. Para algunos hasta
resultaba conflictivo con las
costumbres y enseñanzas
tradicionales. Por añadidura, muchos
consideraban la vocación como
término equivalente a consagración
religiosa. Así, pues, no es de extrañar



que midiesen a los miembros del
Opus Dei por el género de vida que
es peculiar al estado religioso, y que
trataran de aplicarles votos, hábito,
vida conventual o manifestaciones
peculiares de pobreza. Con el
resultado de que, al no encajar en sus
moldes mentales ni la doctrina ni la
secularidad propias del Opus Dei,
nacía en ellos la sorpresa o el
escándalo. No faltaron tampoco
quienes creyeron deber de
conciencia el combatir el desarrollo
de las labores apostólicas que traía
entre manos don Josemaría.

Las calumnias que corrían —como
va dicho— eran de todo tipo.
Algunas, ridículos infundios; otras,
muy peligrosas acusaciones. Entre
ellas la de que el Opus Dei intentaba
destruir las instituciones de vida
consagrada y que sustraía vocaciones
a los religiosos. Así, esas
afirmaciones se volvieron armas



arrojadizas; y, con tal vehemencia,
que no quedó piedra por remover.

No es preciso insistir en que la lista
de acusaciones que se alegaban
contra la Obra era larga. Pues bien,
una de las muchas cosas que se le
imputaban era «el odio a las órdenes
religiosas», afirmación que, a juicio
del Obispo de Madrid, era «una de las
más graves calumnias que le han
levantado al Opus Dei» |# 213|.
Porque lo cierto es que don
Josemaría amaba de todo corazón a
los religiosos, tenía muchísimos
amigos en Órdenes y Congregaciones
|# 214| y seguía dirigiendo tandas de
ejercicios espirituales en conventos y
monasterios |# 215|.

Sin embargo, temían algunos que «la
llamada universal a la santidad no
llevaría sino a producir detrimento a
los seminarios, noviciados de
religiosos, etc., haciendo disminuir el



número de vocaciones para el estado
clerical o religioso» |# 216|.

Cuando el Fundador da cuenta a don
Leopoldo de la entrevista sostenida
el 31 de mayo de 1941 con el
Provincial de Toledo, le informa en
breves palabras: Todo es cuestión de
que piensan que van a perder
vocaciones |# 217|.

Quince días más tarde, reanudando
el tema de la conversación
mantenida aquel 31 de mayo, don
Josemaría insiste por carta al
Provincial: En el fondo,
objetivamente, no hay más que un
lamentable forcejeo por si éste o
aquél se viene a trabajar con
nosotros |# 218|.

Y, haciéndose eco de la cuestión, se
dolía don Leopoldo al Abad de
Montserrat:

«¡Y pensar, Rmo. Padre, que toda la
tempestad ha surgido porque dos o



tres chicos que querían entrar
religiosos han preferido el Opus Dei
después de conocerlo!

Es tal y tan enorme la desproporción
entre la causa y los efectos, que
naturalmente no cabe explicación, y
hay que atribuirlo a la providencia
del Señor, que para sus fines lo ha
dispuesto así» |# 219|.

Con visión ancha y magnánima,
entendía el Fundador que la salud
general de la Iglesia estaba por
encima de las necesidades
particulares de la Obra, en esto de las
vocaciones, como se desprende de
una anotación de 1931. (¡Y esto lo
escribía cuando no tenía más que
tres personas que le seguían; tres
vocaciones a medio hacer!):

Los socios y asociadas no serán
egoístas, en el sentido de captar
vocaciones para ellos solos (ni en
ningún otro). Por el contrario,
fomentarán vocaciones para los



institutos, órdenes y congregaciones
religiosas y Seminarios seculares |#
220|.

En el apostolado y en la dirección
espiritual, don Josemaría se atuvo a
aquel consejo que tan largamente
comentaría en la tanda de ejercicios
de junio de 1939: cada caminante
siga su camino, es decir, la llamada
de Dios. Y, aunque nunca le sobraran
personas entregadas al Opus Dei,
porque el poner en funcionamiento
las labores apostólicas de la Obra
exigía cada vez mayor número de
ellas, jamás se metió a segar en
sembrado ajeno |# 221|. Como
director de almas fue
extremadamente respetuoso,
promoviendo vocaciones en
beneficio de todas las instituciones
de la Iglesia, sin excepción. Este
modo de actuar es propio de la
misión de la Obra, y está muy dentro
de su espíritu. Y, sin embargo, se le
echaba en cara a don Josemaría que



robaba vocaciones a los religiosos,
cuando su empeño era encauzarlas
por el camino señalado por Dios para
cada una |# 222|:

bien sabéis —enseña a sus hijos—
que es propio de nuestro espíritu ver
con alegría que surjan muchas
vocaciones para los seminarios y
para las familias religiosas. Es más,
damos gracias a Dios, porque no
pocas de esas vocaciones brotan
como fruto de la labor de formación
espiritual y doctrinal que llevamos a
cabo entre la juventud al encender
cristianamente el ambiente que nos
rodea, al hacerlo más sobrenatural y
más apostólico, se promueve
lógicamente, para todas las
instituciones de la Iglesia, un mayor
número de almas |# 223|.

Cuando Dios llama a alguien a su
servicio le llama por su nombre —
vocación sobrenatural y personal—;
generalmente, para algo muy



específico y concediéndole, de paso,
las gracias adecuadas. De manera
que Dios sabe, antes que los
hombres, a dónde dirige sus deseos.
Esto es, quizá, uno de los motivos por
los que don Josemaría no alcanzó
siquiera a imaginarse que la cuestión
de las vocaciones llegara a suscitar
tamaño revuelo |# 224|. Con la gran
polvareda de la incomprensión es de
pensar que los promotores no
llegaron a darse cuenta de las graves
implicaciones que arrastraba consigo
el desnaturalizar la vocación a la
santidad a que están llamados todos
los cristianos.

La grandeza de la vocación está ya
en su origen, porque es la voz de Dios
que viene a la criatura del más allá
del fondo oscuro de los tiempos.
Pero, aun así, siendo Dios dueño y
señor de las almas, deja, en entera
libertad, que éstas respondan a sus
amorosos requerimientos.



En medio de estas duras
tribulaciones, la prueba de La
Granja, del 25 de septiembre de 1941,
marca en el alma del Fundador la
cota más alta de desprendimiento, y
de su actitud de vigilia para llenar
con la Voluntad divina el vacío de sí
mismo. Esto le daba pleno derecho al
título de: el que ama la Voluntad de
Dios. La disponibilidad de todo su ser
la describe el Obispo de Ávila, Mons.
Santos Moro, que tan íntimamente le
trató en los años cuarenta, con estas
breves palabras: «Vivía pendiente de
la Voluntad divina» |# 225|. En la
escalada a Dios, don Josemaría había
dejado atrás toda la impedimenta y
se hallaba en el último tramo:

Escalones: Resignarse con la
Voluntad de Dios: Conformarse con
la Voluntad de Dios: Querer la
Voluntad de Dios: Amar la Voluntad
de Dios |# 226|.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/8-el-bisturi-de-
platino/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/8-el-bisturi-de-platino/
https://opusdei.org/es-es/article/8-el-bisturi-de-platino/
https://opusdei.org/es-es/article/8-el-bisturi-de-platino/

	8. El bisturí de platino

