opusdei.org

8. El bisturi de
platino

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

29/11/2010

Desde un primer momento, don
Josemaria tuvo la certeza de que las
injurias contra su persona eran, en
cierto modo, una prueba permitida
por Dios, con el fin de purificarle. Y
una de las cosas que le confirmaban
en ello era ver la clase de
herramienta de que el Sefior se
servia para marcar su alma en el



dolor. Asi lo explicaba el Padre; y asi
lo repetiria después don Alvaro al
Obispo de Madrid: «;Cémo no hemos
de mirar y bendecir, como venida de
Dios esta tribulacién, cuando nos la
manda por instrumento tan Suyo
como es la santa y amada Compaifiia
de Jesus?» |# 189].

Empapado de esta sobrenatural
consideracion, también don
Leopoldo veia la batida organizada
por algunos religiosos como un lujo
que Dios se permitia, y que tendria
que pagarles luego con favores: «Dios
habra de premiar —escribia sin
segundas intenciones— a los que
arbitrantes se obsequium praestare
Deo han movido esta guerra» |#
190].

Saltaba a la vista que el Sefior se
comportaba magnificamente, con
gran esplendidez, derrochando las
caricias de la Cruz, demostrando —a
poco tacto sobrenatural que se



tuviera— que el Opus Dei le era algo
muy propio y querido. De ahi que el
Fundador sufriera las agresiones sin
despegar los labios, como escribia al
P. Basterra, en carta ya citada:

Nunca saldra de Casa ni una palabra
de protesta contra esos PP. que son
instrumento de Dios, que quiere
tratar su Obra a lo divino, como traté
de ordinario todas las nuevas
fundaciones |# 191].

Tanto el Fundador como don
Leopoldo estaban convencidos de
que esas personas, en aquellas
circunstancias, prestaban un gran
servicio al Opus Dei. (Sin que por ello
dejaran de ser responsables de sus
actos. Dios puede sacar de los males,
bienes). Y no implica esta afirmacion
la mas leve brizna de ironia.
Ciertamente, concuerda con el punto
de vista historico, porque la
persecucion parece ser ley de
crecimiento espiritual, salvo raras



excepciones. (También la bendita
Compafiia —comentaba el Fundador
al Sr. Obispo de Pamplona— hubo de
sufrir que se la acusara, en sus
comienzos, de tener secretos y
oscuridades) |# 192 |. Tampoco era
una consideracion despreciable
desde el punto de vista humano,
porque los miembros del Opus Dei
tenian el santo orgullo de verse
asistidos por Dios, como soldados
bisofios que hacian sus primeras
armas, sufriendo rudos embates a
pesar de ser tan poquita cosa |#
193]:

iQué gozo, en medio de la
tribulacidn, ver que, siendo nosotros
tan humildes, nos trata el Sefor
como a los grandes soldados de su
Iglesia! |# 194 |, exclamaba
agradecido don Josemaria.

El Opus Dei, por disposicion de la
Providencia, estaba siendo sometido
a dolorosisima operacion quirurgica,



de la que todos sus miembros
saldrian renovados, en salud y
fortaleza. Para tan cruenta operacion
el Sefior se valia de algunos hombres
de Dios, a los que don Josemaria
amaba, cada dia con mayor finura, y
que eran para el Opus Dei —
aseguraba—, como un bisturi de
platino en las manos de Dios |# 195].
Este era el sentimiento que inculcaba
en sus hijos, cuidando de cultivar en
sus almas la devocion y amor a San
Ignacio y a su bendita Compaiiia |#
196 |, para que jamas naciese en ellos
el mas minimo brote de rencor:

estoy cierto de que cuando, a la
vuelta de los afios, llegue a vuestras
manos este escrito —insistia en 1947
—, no tendréis en vuestro corazon —
lo mismo que ahora nosotros— mas
que caridad y disculpa; y amareéis el
martillo que nos ha golpeado, para
que saliera la estatua bellisima que
es la Obra |# 197].



Semejantes manifestaciones de
afecto a la Compafiia aparecen, en
boca y escritos del Fundador, en
multiples ocasiones, antes y después
de tan larga tormenta. Y resulta aun
mas conmovedora su sinceridad
cuando guarda ese carifio en lo
secreto de su corazon, como puede
comprobarse por una nota
manuscrita, fechada el 8 de abril de
1941, en la que se confiesa a si
mismo:

Siento como nadie estos ataques,
porque amo a la Compariia de Jesus.
Y hoy mismo he celebrado la Santa
Misa por la Compafiia —como otras
veces, desde que nos persiguen—,
pidiendo al Sefior que cese esta
tribulacidn, si es su Voluntad |#
198].

Pero, si acaso se nos despierta la
curiosidad de saber por qué sufria el
Fundador de manera tan singular
con aquella campafia difamatoria, es



menester una advertencia previa: el
"sufrir" no se referia a los
padecimientos morales que tocaban
a su honra, porque de ésta hacia
tiempo que se habia despedido |#
199|. Lo que le dolia era el mal ajeno,
el dafio que estaban causando a la
Compafiia los métodos empleados
por algunas personas procedentes de
su mismo seno; y el escandalo
publico que ello acarreaba. No
faltaron jesuitas que trataron de
impedir los desmanes de sus
hermanos en religion, sin
conseguirlo.

Nadie como el Fundador sentia esos
ataques, porque la calumnia, venga
de donde venga, siempre envilece a
quien la emplea. Deja, ademas, una
traza viscosa en cuanto toca. Rastro
dificil de limpiar, porque el pueblo,

de primera intencion, suele pensar

que cuando el rio suena, agua lleva.
Y, una vez extendida la mancha,



icomo reparar el dafio causado? |#
200].

Sin atender a las consecuencias, se
divulgaron procedimientos de
actuacion y calumnias que,
posiblemente, serian copiadas por
otros. Y asi sucedio. No pas6é mucho
tiempo sin que los enemigos de la
Iglesia calcasen, una a una, las
acusaciones puestas a circular por
aquellos religiosos. Y, no fueron
solamente los enemigos. Hubo
también fieles y clérigos que,
siguiendo el ejemplo recibido, se
autoconcedieron patente de corso
para actuar a su antojo y reavivar la
difamacion contra el Opus Dei |#
201].

Mientras descargaba la tormenta, el
Fundador, con los suyos, seguia a pie
juntillas las normas trazadas desde
los primeros acosos:

Callar, callar, trabajar, perdonar,
sonreir y rezar: y sufrir con alegria,



porque el camino de Dios es sufrir,
ponernos en las manos del Sefior y
no olvidarnos de que El no pierde
batallas |# 202|.

Por fuerza admiraba don Leopoldo la
mansedumbre evangélica y la
«caridad y amorosa resignacion con
que los miembros del Opus Dei
acogen la persecucion y besan las
manos que los hieren» |# 203|. Como
suele suceder a menudo, de grandes
dafios Dios saca, a la larga o a la
corta, grandes bienes. Las
adversidades, en lugar de deshacer la
Obra, contribuyeron a unir
intimamente al Padre con sus hijos.
Fue el primer fruto, resultado de
aquel ofrecer el Fundador sus
espaldas para recibir los golpes y
proteger asi a los suyos.
Recordandolo, escribio afios después:

Me atrevia a decir con San Pablo a
los hijos mios: por tanto, os ruego
que no decaigdis de animo, en vista



de tantas tribulaciones como sufro
por vosotros, pues estas tribulaciones
son para vuestra gloria; puesto que
los golpes, al menos en aquella
primera época, eran contra mi |#
204 .

El Padre se representaba al vivo las
dolorosas punzadas. Y recordaba
haber visto de pequefio como las
viejas de su tierra, armadas de
agujas, pinchaban las brevas, para
que madurasen mas deprisa y se
cargaran de néctar. De igual modo, la
persecucion habia adelantado la
mayoria de edad de sus hijos, los
habia madurado espiritualmente,
haciéndolos mas eficaces, mas
pacientes, y mas fieles. Esta imagen
de su nifiez campesina en Fonz le
venia con frecuencia a la hora de
sobrenaturalizar los padecimientos
de los hijos de Dios en esta vida:

En mi tierra —decia extrayendo el
sentido divino del dolor—, pinchan la



primera florada de higos, que se
llenan asi de dulzura y sazonan
antes. Dios Nuestro Sefior, para
hacernos mas eficaces, nos ha
bendecido con la Cruz |# 205].

Durante largos afios tuvo que
desmontar mentiras y esclarecer de
mil modos la verdad acerca del Opus
Dei. Asi se fueron "delineando”,
incisivamente, los rasgos de la Obra.
Hasta el punto —escribia el
Fundador— de que esta ahora como
esculpida |# 206 |. Asimismo, las
contradicciones contribuyeron a
poner aun mas de manifiesto que la
Obra no la hacen los hombres sino
Dios |# 207].

* %k ok

A mediados de la primavera de 1941
andaba alborotada Barcelona. Al
menos muchos hogares catolicos;
desde luego, todos los circulos
eclesiasticos; y no faltaban
autoridades en actitud de alerta. Y,



como la caida de una piedra en las
aguas dormidas de un estanque, la
perturbacion de Barcelona fue
esparciéndose a las didcesis
limitrofes, como se comprueba por la
anécdota que sigue.

Era entrado el mes de mayo cuando
el Prelado de Lérida, Mons. Moll
Salord, fue a entrevistarse con el de
Gerona. Casualmente habia ido
leyendo Camino en el viaje, en un
ejemplar que le habia regalado el
autor. Grande debio ser la sorpresa
del Sr. Obispo de Gerona al ver
entrar al de Lérida trayendo, a vista
de todos y sin recato alguno, un libro
que acababa de ser denunciado como
herético la vispera. Pero leamos la
carta de Mons. Moll Salord a don
Josemaria:

«Recibi a su tiempo su precioso
CAMINO con la amable dedicatoria
que quiso estampar en su portada.
Lo lei con sumo interés. Mejor, lo



leimos juntos Mosén Angel y yo...
camino de Gerona, un buen dia de
primavera, a donde me enviaba el
Sefior, sin yo saberlo, para "desfacer
entuertos" respecto a V. y a sus libros
y sus cosas. Precisamente aquel
Prelado el dia antes habia tenido
unas visitas que le pusieron en
guardia contra V. y su libro. Yo pude
ensefarselo, debidamente censurado
y aprobado, y certificar de su
persona, que habia conocido pocas
semanas antes. Algo parecido tuve
que hacer en algunos circulos
eclesiasticos de Barcelona, donde se
le tenia a V. por algo mas que
sospechoso. Una pena. Pero tengo la
persuasion de que todo este
ambiente hostil terminara en un
ridiculo mayusculo. V. esté siempre
con su Prelado y con los Prelados de
las Diocesis donde V. piense actuar y
lo demas no es sino polvareda vana,
que nada tiene de Dios y mucho de
miras e ideales humanos.



Tengo dos tandas para sacerdotes los
dias 13-25 de Octubre. ¢Seria V. tan
amable que quisiera venir a darlas?
La otra vez nos dejo con la miel en
los labios, como suele decirse, sin
apenas probarla... Qué cosas tiene a
veces el Sefior! Mucho he tenido
presente aquella interrupcion como
también, ante el altar, el alma de la
persona que la causara.

Muy de corazon le bendice su afmo.
S. s. en Cristo

+ Manuel, Obispo A.A.» |# 208].

La divisa eclesiastica de don
Josemaria fue siempre una rendida
obediencia a la Jerarquia. De manera
que al aconsejarle el Obispo de
Lérida no separarse nunca de su
Prelado, y actuar de acuerdo con los
Prelados de las didcesis en que
desarrollaba su apostolado, le esta
dirigiendo, mas bien, palabras de
aliento. El lema de "nada sin el
Obispo" es 1o que le daba seguridad



en sus empresas, y el poder caminar
a salvo aun en ambientes hostiles. La
Obra —escribia don Leopoldo al
Abad de Montserrat— no esta
desorientada:

«Sabe muy bien lo que es y a donde
va; no es tan joven que no tenga ya
trece afios de viva experiencia en
ambiente de muy fervorosa
meditacion; y sobre todo va segura
porque va de la mano de los Obispos,
bien asida a ella y sin mas afan que
obedecerles y servir a la Iglesia; su
lema y consigna y orden del dia de
todos los dias es jServiam!» |# 209].

En medio del traqueteo a que
estaban sometidos don Josemaria y
sus hijos, comenta don Leopoldo, «su
mayor consuelo es ver que todos los
Prelados en cuyo territorio tienen
casas, estamos con ellos, y los
animamos y defendemos» |# 210]|.
En compensacion al rechazo que
implicaba, en algunos ambientes, la



persecucion, era de no poco alivio
sentir el carifio de los Obispos.

kK 3k

El 9 de enero de 1939, pocas semanas
antes de acabar la guerra, el
Fundador dirigio una carta a los
suyos, en la que les hablaba de los
obstaculos que encontrarian tan
pronto recomenzasen la labor. Y
especificaba: escasez, deudas,
pobreza, desprecio, calumnia,
mentira, desagradecimiento,
contradiccion de los buenos |# 211].
Este detallado anuncio de los
acontecimientos que les aguardaban,
hecho con dos afios de antelacion,
tanto tiene de prediccion
sobrenatural como de presagio
histérico. Realmente, participa de
ambos. En buena parte, era légico
prever que esto sucediera, teniendo
en cuenta la naturaleza de los
hombres y de las cosas |# 212|. Eran
de esperar las incomprensiones y los



encontronazos. Pero lo que va mas
alla de la humana prevision es el
rapido, total y azaroso cumplimiento
de cada uno de sus puntos.

Los acontecimientos confirmaron
cabalmente el prondstico hecho en
Burgos, en 1939, antes de que
apareciesen nubes por el horizonte.
Es de notar, sin embargo, que todos
los puntos mencionados —escasez,
deudas, pobreza... persecucion de
parte de la autoridad— tienen
significacion precisa, claray
sustantiva. Todos, menos la
contradiccion de los buenos, dicho de
santos, con significado y valor
asceético peculiar, como se ha visto.

Es historia repetida en la vida de los
santos la de tener que sufrir
indecibles padecimientos. Pero el
que Dios permita, a veces, que sean
precisamente los buenos quienes
sirvan de instrumento de tortura
para una prueba de amor no es facil



de entender. Este es el caso
particular de la denominada
"contradiccion de los buenos". Claro
que también es sabido que las vias
del Sefior son inescrutables y que la
divina Providencia bien puede sacar
luz hasta de los humanos errores. Sin
embargo, dejando a un lado los
designios ocultos y sobrenaturales,
cabe preguntarse por las causas que,
a 0jos humanos, motivaron la
contradiccion. ¢COomo y por qué se
produjo la persecucion? ¢Cudl fue el
resorte que puso en movimiento los
animos adversos?

Valga, como primera respuesta, el
saber que aquella conmocion traia su
origen del mensaje predicado por
don Josemaria acerca de la llamada
universal a la santidad. Ahi esta la
raiz de las incomprensiones, criticas,
suspicacias y ataques a la Obra y a su
Fundador. Antes de la guerra civil se
murmuraba de don Josemaria que
habia formado una secta herética,



cuyo proposito era buscar la santidad
en medio del trafago mundano.
Ahora se repetia la vieja historia. E1
mensaje era, ciertamente, radical.
Aquel joven sacerdote trataba de
suscitar en los cristianos una
respuesta adecuada a la vocacion
insita en el bautismo; y esa exigencia
llevaba derechamente a la
santificacidn, es decir, a vivir la
plenitud de la vida cristiana en
medio de la calle.

En cierto modo, considerando que el
medio historico-doctrinal habia
permanecido languidamente
inmutado durante siglos, el mensaje
del Opus Dei constituia una novedad
impensada, que irrumpia de manera
perturbadora. Para algunos hasta
resultaba conflictivo con las
costumbres y ensefianzas
tradicionales. Por afiadidura, muchos
consideraban la vocacion como
término equivalente a consagracion
religiosa. Asi, pues, no es de extrafar



que midiesen a los miembros del
Opus Dei por el género de vida que
es peculiar al estado religioso, y que
trataran de aplicarles votos, habito,
vida conventual o manifestaciones
peculiares de pobreza. Con el
resultado de que, al no encajar en sus
moldes mentales ni la doctrina ni la
secularidad propias del Opus Dei,
nacia en ellos la sorpresa o el
escandalo. No faltaron tampoco
quienes creyeron deber de
conciencia el combatir el desarrollo
de las labores apostdlicas que traia
entre manos don Josemaria.

Las calumnias que corrian —como
va dicho— eran de todo tipo.
Algunas, ridiculos infundios; otras,
muy peligrosas acusaciones. Entre
ellas la de que el Opus Dei intentaba
destruir las instituciones de vida
consagrada y que sustraia vocaciones
a los religiosos. Asi, esas
afirmaciones se volvieron armas



arrojadizas; y, con tal vehemencia,
que no quedo piedra por remover.

No es preciso insistir en que la lista
de acusaciones que se alegaban
contra la Obra era larga. Pues bien,
una de las muchas cosas que se le
imputaban era «el odio a las érdenes
religiosas», afirmacion que, a juicio
del Obispo de Madrid, era «una de las
mas graves calumnias que le han
levantado al Opus Dei» |# 213].
Porque lo cierto es que don
Josemaria amaba de todo corazon a
los religiosos, tenia muchisimos
amigos en Ordenes y Congregaciones
|# 214 | y seguia dirigiendo tandas de
ejercicios espirituales en conventos y
monasterios |# 215].

Sin embargo, temian algunos que «la
llamada universal a la santidad no
llevaria sino a producir detrimento a
los seminarios, noviciados de
religiosos, etc., haciendo disminuir el



numero de vocaciones para el estado
clerical o religioso» |# 216].

Cuando el Fundador da cuenta a don
Leopoldo de la entrevista sostenida
el 31 de mayo de 1941 con el
Provincial de Toledo, le informa en
breves palabras: Todo es cuestion de
que piensan que van a perder
vocaciones |# 217].

Quince dias mas tarde, reanudando
el tema de la conversacion
mantenida aquel 31 de mayo, don
Josemaria insiste por carta al
Provincial: En el fondo,
objetivamente, no hay mas que un
lamentable forcejeo por si éste o
aquél se viene a trabajar con
nosotros |# 218|.

Y, haciéndose eco de la cuestion, se
dolia don Leopoldo al Abad de
Montserrat:

«jY pensar, Rmo. Padre, que toda la
tempestad ha surgido porque dos o



tres chicos que querian entrar
religiosos han preferido el Opus Dei
después de conocerlo!

Es tal y tan enorme la desproporcion
entre la causa y los efectos, que
naturalmente no cabe explicacion, y
hay que atribuirlo a la providencia
del Sefior, que para sus fines 1o ha
dispuesto asi» |# 219].

Con vision ancha y magnanima,
entendia el Fundador que la salud
general de la Iglesia estaba por
encima de las necesidades
particulares de la Obra, en esto de las
vocaciones, como se desprende de
una anotacién de 1931. (jY esto lo
escribia cuando no tenia mas que
tres personas que le seguian; tres
vocaciones a medio hacer!):

Los socios y asociadas no seran
egoistas, en el sentido de captar
vocaciones para ellos solos (ni en
ningun otro). Por el contrario,
fomentaran vocaciones para los



institutos, érdenes y congregaciones
religiosas y Seminarios seculares |#
220].

En el apostolado y en la direccion
espiritual, don Josemaria se atuvo a
aquel consejo que tan largamente
comentaria en la tanda de ejercicios
de junio de 1939: cada caminante
siga su camino, es decir, la llamada
de Dios. Y, aunque nunca le sobraran
personas entregadas al Opus Dei,
porque el poner en funcionamiento
las labores apostolicas de la Obra
exigia cada vez mayor numero de
ellas, jamas se metio a segar en
sembrado ajeno |# 221|. Como
director de almas fue
extremadamente respetuoso,
promoviendo vocaciones en
beneficio de todas las instituciones
de la Iglesia, sin excepcion. Este
modo de actuar es propio de la
mision de la Obra, y estd muy dentro
de su espiritu. Y, sin embargo, se le
echaba en cara a don Josemaria que



robaba vocaciones a los religiosos,
cuando su emperfio era encauzarlas
por el camino sefialado por Dios para
cada una |# 222|:

bien sabéis —ensefia a sus hijos—
que es propio de nuestro espiritu ver
con alegria que surjan muchas
vocaciones para los seminarios y
para las familias religiosas. Es mas,
damos gracias a Dios, porque no
pocas de esas vocaciones brotan
como fruto de la labor de formacion
espiritual y doctrinal que llevamos a
cabo entre la juventud al encender
cristianamente el ambiente que nos
rodea, al hacerlo mas sobrenatural y
mas apostolico, se promueve
l6gicamente, para todas las
instituciones de la Iglesia, un mayor
numero de almas |# 223].

Cuando Dios llama a alguien a su
servicio le llama por su nombre —
vocacion sobrenatural y personal—;
generalmente, para algo muy



especifico y concediéndole, de paso,
las gracias adecuadas. De manera
que Dios sabe, antes que los
hombres, a donde dirige sus deseos.
Esto es, quiza, uno de los motivos por
los que don Josemaria no alcanzo
siquiera a imaginarse que la cuestion
de las vocaciones llegara a suscitar
tamarfo revuelo |# 224|. Con la gran
polvareda de la incomprension es de
pensar que los promotores no
llegaron a darse cuenta de las graves
implicaciones que arrastraba consigo
el desnaturalizar la vocacion a la
santidad a que estan llamados todos
los cristianos.

La grandeza de la vocacion esta ya
en su origen, porque es la voz de Dios
que viene a la criatura del mas alla
del fondo oscuro de los tiempos.
Pero, aun asi, siendo Dios duefio y
sefior de las almas, deja, en entera
libertad, que éstas respondan a sus
amorosos requerimientos.



En medio de estas duras
tribulaciones, la prueba de La
Granja, del 25 de septiembre de 1941,
marca en el alma del Fundador la
cota mas alta de desprendimiento, y
de su actitud de vigilia para llenar
con la Voluntad divina el vacio de si
mismo. Esto le daba pleno derecho al
titulo de: el que ama la Voluntad de
Dios. La disponibilidad de todo su ser
la describe el Obispo de Avila, Mons.
Santos Moro, que tan intimamente le
trato en los afios cuarenta, con estas
breves palabras: «Vivia pendiente de
la Voluntad divina» |# 225|. En la
escalada a Dios, don Josemaria habia
dejado atras toda la impedimenta y
se hallaba en el ultimo tramo:

Escalones: Resignarse con la
Voluntad de Dios: Conformarse con
la Voluntad de Dios: Querer la
Voluntad de Dios: Amar la Voluntad
de Dios |# 226.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/8-el-bisturi-de-
platino/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/8-el-bisturi-de-platino/
https://opusdei.org/es-es/article/8-el-bisturi-de-platino/
https://opusdei.org/es-es/article/8-el-bisturi-de-platino/

	8. El bisturí de platino

