
opusdei.org

7. Un dicho de santos

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

29/11/2010

Cuenta santa Teresa que hubo una
temporada en que padeció fuertes
incomprensiones, pues su confesor
achacaba a intervención diabólica
algunos hechos sobrenaturales que le
venían. Y también lo daban
igualmente por cierto las buenas
gentes del lugar. Fueron grandes los
sufrimientos de Teresa, hasta que
pasó por allí san Pedro de Alcántara.



Al enterarse, cuenta la santa,
«húbome grandísima lástima. Díjome
que uno de los mayores trabajos de
la tierra era el que había padecido,
que es contradicción de buenos» |#
157|.

La contradicción soportada por el
Fundador fue muy duradera; y su
trama harto compleja. Los primeros
amargores datan de comienzos de los
años treinta. Por esa época anota en
sus Apuntes:

En estos días, que yo sepa, frailes de
tres institutos distintos se han metido
con nosotros. ¿Contradicción de los
buenos? Cosas del demonio |# 158|.

Está visto —y sucede más a menudo
de lo que uno puede imaginarse—
que el demonio se vale de los buenos
oficios de algún cristiano para
perturbar la santa conciencia del
prójimo; si Dios lo permite,
naturalmente. Esta idea de que los
buenos sirven, en ocasiones, de



tropiezo al justo preside una catalina
del 14 de septiembre de 1940. Dice
así:

Mucha tribulación. Incomprensiones
y calumnias. Insidias de los malos y
contradicción de los buenos. En gran
parte, aunque el motivo sobrenatural
sólo Dios lo sabe, la ocasión humana
ha sido M. Entiendo que no lleva
mala intención |# 159|.

Pero el episodio de la "contradicción
de los buenos" no fue suceso
pasajero. Tuvo un singular
ingrediente; y es que, aparte la vida
religiosa de quienes la promovieron,
está la índole de quienes la
prosiguieron, esparciéndola a los
cuatro vientos. Cargado de razón, por
lo tanto, don Josemaría comenta que:

Al lado de la contradicción de los
buenos, tampoco faltaban —ni faltan
— tontos redomados que, con
muchas verdades a medias, no pocos
errores y bastantes premeditadas



calumnias, organizaban, con
impertinencia y falta total de
sensibilidad humana, el estrépito
contra nosotros: y todo venía
después pregonado por ignorancia o
por estupidez, sin mala fe, por otra
gente |# 160|.

Frente a tamaño estrépito, declarado
unilateralmente, el Fundador se
impuso, a sí y a los suyos, la ley del
silencio. Ley que consistía en
practicar, ante los ataques, la política
de boca cerrada: callar; callar
siempre. Ni quejarse ni hacer
comentarios. Esperaba que, a medida
que corriesen los meses iría bajando
la hinchazón de los ánimos y
reposando la polvareda del revuelo,
hasta que se lo tragase todo el olvido.
Confiaba que el tamiz del tiempo, al
filtrar aquellos tristes sucesos, los
convirtiese en recuerdos
insustanciales, lejanos y serenos, sin
dejar amargura para nadie |# 161|.



Armado de paciencia, antes de
ponerse a describir las tribulaciones
pasadas, dejó correr un buen trecho
de años. Luego, con prudencia, sin
precipitaciones, expuso los sucesos
en carta dirigida a sus hijas e hijos.
Esto sucedía en 1947. Después revisó
por tres veces el texto, suavizando de
paso las expresiones. Y, finalmente,
dejando correr casi veinte años, la
acabó en 1966. Como ya se señaló
antes, ésta es la razón de que la carta
lleve doble fecha |# 162|.

La lectura de los primeros párrafos
de esta carta parece prometedora; y
el lector se prepara para un cabal
relato histórico:

Se han calmado bastante las aguas,
voy a cumplir con la indicación que
me ha venido de arriba, de personas
que tienen autoridad en la Iglesia,
diciéndome que comunique alguna
cosa de éstas que he procurado
silenciar, aun cuando no he podido



evitar del todo que mis hijos las
supiesen |# 163|.

Sin embargo, sólo parcialmente
cumplió el Fundador su propósito.
Porque, más que un relato histórico,
la carta resulta ser un esbozo de
incidentes fragmentarios y
anecdóticos, narrados con desgana,
sin atenerse a la cronología, y
desprovistos de articulación. Habría
que añadir que se esquivan las
descripciones con pelos y señales;
que se silencian, aposta, los nombres
de las personas responsables de la
persecución; y que se evita juzgar las
intenciones y los motivos. Procuro,
comenta su autor, no cargar las
tintas del cuadro que os describo,
ahorrándoos tantos sucesos
inesperados y duros, que parecen
arrancados del medioevo |# 164|.

En cualquier caso, no se trata de un
relato conforme a un plan expositivo.
No falta voluntad y buen propósito



de parte del autor. Pero es innegable
que se nota un empeño racional para
no remover los bajos fondos del
asunto. Así, pues, la narración se
reduce a un conjunto de impresiones
sueltas, a una conversación de
familia hecha con retazos de
recuerdos y sin disponer, al alcance
de la mano, de documentos que
consultar |# 165|. Es evidente que el
Fundador quería y no quería contar
todo este capítulo de la historia de la
Obra, porque una carta de familia no
es el mejor género literario para
hacer historia. Realmente, el
impedimento era de otro género. A
don Josemaría le repugnaba hablar
de sí, aunque fuera en tercera
persona. Pero quería obedecer a
quien le había ordenado desde el
Vaticano hablar de ello a sus hijos.
De suerte que, una vez más, choca
con su viejo lema —ocultarme y
desaparecer— resistiéndose a
desnudar su intimidad, que es
inseparable de la historia de la Obra



durante "la contradicción de los
buenos".

Y no es una conjetura traída por los
pelos, el que don Josemaría quería
nadar y guardar la ropa, puesto que
se ve obligado a reconocerlo desde
un primer momento: Os escribo,
hijos míos, con dificultad. Con
dificultad porque me han sugerido
que os diga alguna cosa de mi alma |
# 166|.

Por su enfoque, primordialmente
sobrenatural, lo que el Fundador nos
refiere bien pudiera titularse:
Tratado de la tribulación; cómo sacar
provecho espiritual de las
contradicciones, sin perder la paz y
la alegría. Porque, eso sí, el lector
puede sacar en todo momento
provechosas lecciones de alta
nobleza espiritual.

* * *



Imposible poner orden en aquella
caótica acumulación de hechos y
dichos, de murmuraciones y
falsedades, que componen la
campaña de las calumnias. Así y
todo, cabe mostrar, a grandes rasgos
y por encima de lo anecdótico, el
curso de los acontecimientos. Al
principio, hacia 1940, don Josemaría
fue objeto de críticas y habladurías
aisladas. Era la temporada en que
aludía a sus tribulaciones. Poco más
adelante, con pruebas irrefutables de
que se había montado una campaña
contra él y su Obra, no pudo menos
de calificarla de contradicción de los
buenos, al saber quiénes eran sus
promotores. Luego, esa campaña
organizada y orquestada desplegó la
persecución, una cruel persecución,
una persecución perseverante |#
167|.

Al Fundador le costó no poco el usar
tan fuerte vocablo. Se resistía a ello
por consideración a que los ataques



provenían de personas
pertenecientes a una institución a la
que amaba con toda su alma. Una
postura semejante, y por el mismo
motivo, había tomado el Abad de
Montserrat. Pero, como razonaba
don Leopoldo a éste último, ¿qué era
sino auténtica persecución la dura y
desenfrenada acometida que se
estaba llevando a cabo?

«Lo que más me extraña —replicaba
el Obispo al Abad— es que diga V.R.,
viviendo como vive en el crudo
ambiente que se le ha creado al Opus
Dei en esas tierras, "si puede
llamarse persecución la
contradicción que experimenta".
Dígame si no es persecución, y
crudelísima, llamar a esa Obra que
V.R. conoce y estima y por la que tan
justamente se interesa, masonería,
secta herética, hijuela de lo de
Bañolas, antro tenebroso que pierde
las almas sin remedio; y a sus
miembros, iconoclastas e



hipnotizados, perseguidores de la
Iglesia y del estado religioso, y tantas
otras lindezas por el estilo; y mover
contra ellos las autoridades civiles y
procurar la clausura de sus centros y
el encarcelamiento de su fundador y
la condenación en Roma; y lo más
trágico y doloroso, encizañar por
todos los medios desde el
confesonario hasta la visita a
domicilio a las familias de los que
quieren bien al Opus Dei. Si esto no
es persecución y durísima, ¿qué lo
podrá ser?» |# 168|.

La secuencia histórica de los hechos
seguía un curso recto, progresivo e
imparable. Primero, tribulaciones
dispersas. Luego, contradicciones
organizadas; y, finalmente, la
persecución desbocada, que bajaba
como torrente por despeñadero.

Sucedió, sin embargo, algo increíble.
Ya fuese por información deficiente,
ya por considerar inconcebible que



sus hermanos utilizaran el arma de
la calumnia, lo cierto es que el
Director de la Congregación de San
Luis, de Madrid, dando un viraje
desconcertante, hizo causa común
con el P. Carrillo de Albornoz, como
expresamente corrobora en la ya
mencionada carta a don Josemaría,
en la que dice que obran «de perfecto
acuerdo», y acusa al Fundador de
difamar a la Compañía de Jesús |#
169|.

Don Josemaría, dotado de una fina
sensibilidad sobrenatural, descubrió
muy pronto, por encima de la
secuencia humana, el significado
último de tan tristes sucesos. En
cuanto asomaron por el horizonte de
su vida las primeras señales de
contradicción, se dio cuenta de que
se trataba de una cosa de Dios, de
que era una prueba enviada de lo
alto. De modo que su interés se
centraba en cosechar los bienes para
los que el Señor ha dispuesto esta



tribulación |# 170|. Con ello el
panorama adquiría una perspectiva
muy diferente a la del espectador
que contempla los hechos de tejas
abajo. Los acontecimientos
aparecían, a ojos del Fundador,
bañados en claridades de luz nueva.
Tomaban un sentido transcendente,
superior, en dimensiones y categoría.
Respondían a un sabio
ordenamiento, según los principios
rectores de la Providencia.

Frente al entendimiento ramplón de
la historia cotidiana, don Josemaría
percibía desde lo alto el sistema
divino de las cosas. Así, lo que para
un observador, sin visión
sobrenatural, aparece como
inexplicable paradoja, era, para el
Fundador, palpable evidencia. Por
ejemplo: la coexistencia de la
serenidad y la alegría con las
ansiedades y aflicciones en medio de
la tribulación. Y es que cuando se
ama a Dios de veras, cuando el alma



se abraza firmemente a su Voluntad,
remonta penas y dolores. Quienes
insistían en sus propósitos de
deshacer el Opus Dei olvidaban algo
muy importante, que sensatamente
nos recuerda el Fundador:

Olvidan esas personas que las obras
de Dios —esta Obra de Dios también
—, Dios las hace. En cambio, los
monumentos humanos los hace y los
deshace el tiempo |# 171|.

Deseaba vivamente don Josemaría
que acabase de una vez toda aquella
trapisonda. Sabía que, a fin de
cuentas, la clave de la Historia está
en la Voluntad divina, como escribía
a don Leopoldo:

Pido mucho a N. Señor que se acabe
aquello, si es su Voluntad. Al añadir
esta condicional, implícitamente va
en la petición mía el ruego de que sí,
que sea la Voluntad de Dios el fin de
la persecución de los buenos que



venimos padeciendo. De todos
modos, FIAT |# 172|.

* * *

Paseaban juntos cierto día don
Josemaría y el Vicario General de la
diócesis, don Casimiro Morcillo, por
las afueras de Madrid cuando,
haciendo como que cometía una
indiscreción, preguntó el Vicario a su
acompañante: ¿Sabes que te han
acusado a Roma, quizá como hereje,
ante el Santo Oficio? Don Josemaría,
al oírlo, se llenó de gozo:

¡Qué contento estoy, Casimiro!
porque de Roma, del Papa, no puede
venirme más que la luz y el bien, le
decía |# 173|.

Esta pura alegría de espíritu era muy
a costa de sus energías corporales.
Porque para sobreponerse a aquel
cúmulo de calumnias, que
entorpecían el camino de la Obra
hacia Roma, tenía que hacer



esfuerzos titánicos. En esa campaña
difamatoria se estaba jugando el
futuro inmediato del Opus Dei,
puesto que la aprobación por Roma
era desembocadura obligada en toda
institución de la Iglesia que tuviera
aspiraciones de alcance universal. Y
a su desgaste físico se agregó el peso
aplastante de diez tandas de
ejercicios espirituales, una detrás de
otra, y cada una de ellas de semana
completa. Así consumió el verano de
1941 |# 174|. A las puertas del otoño,
antes de empezar el nuevo curso,
don Josemaría se hallaba tan agotado
que fue preciso que se retirase a
descansar por unos días a La Granja,
un pueblo cerca de Segovia. Allí,
acompañado de Ricardo Fernández
Vallespín, escribía y paseaba.

La mañana del jueves, 25 de
septiembre, se quedó en el hotel. En
parte por el tiempo, con nubes grises
y llovizna. Sobre todo por la urgencia
que sentía de comunicar a Álvaro del



Portillo la noticia que le abrasaba el
alma:

hoy ofrecí el Santo Sacrificio y todo
lo del día por el Soberano Pontífice,
por su Persona e intenciones —le
escribía—. Por cierto que, luego de la
Consagración, sentí impulso interior
(segurísimo, a la vez, de que la Obra
ha de ser muy amada por el Papa) de
hacer algo que me ha costado
lágrimas: y, con lágrimas que me
quemaban los ojos, mirando a Jesús
Eucarístico que estaba sobre los
corporales, con el corazón le he dicho
de verdad: "Señor, si tú lo quisieras,
acepto la injusticia". La injusticia ya
imaginas cuál es: la destrucción de
toda la labor de Dios.

Sé que le agradé. ¿Cómo me iba a
negar a hacer ese acto de unión con
su Voluntad, si me lo pedía? Ya otra
vez, en 1933 ó 1934, costándome lo
que sólo Él sabe, hice otro tanto.



Hijo mío: ¡qué hermosa mies nos
prepara el Señor, después que
nuestro Santo Padre nos conozca de
verdad (no, por calumnia) y nos sepa
—tal como somos— sus fidelísimos, y
nos bendiga! |# 175|.

Al igual que en 1933, aunque esta vez
dentro de la misa, don Josemaría se
sintió movido interiormente a
ofrecer en holocausto al Señor, con
su misión fundacional, todos los
apostolados de la Obra. Acababa de
hacer la Consagración cuando, de
pronto, el Señor le pidió que
aceptase, libremente, la destrucción
de la Obra, la criatura divina que
trabajosamente sorteaba entonces
una campaña tremenda de insidias.
No se trataba de una vaga posibilidad
de entrega sino de una exigencia real
y actual. Y, en un arranque heroico
de desprendimiento, el sacerdote
hizo el sacrificio, en acto de unión
con su Voluntad, de algo que le era



mucho más precioso que su misma
vida.

Ese ofrecimiento era el remate de
nueve años de docilidad y absoluta
sumisión a la Voluntad de Dios. En
efecto, allá, por 1932, había escrito en
sus Apuntes: Señor, tu borrico quiere
merecer que le llamen el que ama la
Voluntad de Dios |# 176|. Muchas
obras de amor y de obediencia
habían florecido desde entonces en
la Cruz. Con esta segunda muestra de
amorosa aceptación del Querer
divino, el Fundador se había hecho
merecedor del título, y el Señor ya no
volvió a someterle a esa dura prueba.

Sus sufrimientos culminaban así en
la Cruz, que es signo eterno de
predilección divina. Bien se lo
recordaba Mons. Carmelo Ballester,
Obispo de León, cuando, refiriéndose
a la campaña organizada contra su
persona, le escribía: «el Señor le
quiere mucho, puesto que le lleva



por el camino real de la Cruz» |#
177|.

Dolor y felicidad se le hacían al
sacerdote —humana paradoja— una
misma cosa. Lo único que le
importaba era hacer la Voluntad
divina. Mejor dicho, entregarse con
toda su alma a la Voluntad de Dios,
ya que los perturbadores sucesos de
aquellos años no le apartaban de
ella. Al contrario, como diría
reflexionando sobre las pasadas
injusticias:

nos acercaban a Él; nos crucificaban
con Cristo y nos hacían ver —yo lo
contemplo ahora con una claridad
meridiana— que los padecimientos
que experimentamos los hombres
son justos |# 178|.

Pero, no nos engañemos. Esa unión
con el Querer divino no le venía sin
una titánica lucha entre el "hombre
viejo", del que habla san Pablo, y el
niño renacido de la gracia. La



consideración de la filiación divina
—el saberse hijo de Dios— era el
bálsamo con que ungía las heridas
recibidas en aquella dura campaña,
según explica por carta a Álvaro del
Portillo:

Alvarote: pide mucho y haz pedir
mucho por tu Padre: mira que
permite Jesús que el enemigo me
haga ver la enormidad desorbitada
de esa campaña de mentiras
increíbles y de calumnias de locos; y
el animalis homo se alza, con
impulso humano. Por la gracia de
Dios, rechazo siempre esas
reacciones naturales, que parecen y
tal vez son llenas de sentido de
rectitud y de justicia; y doy lugar a
un "fiat" gozoso y filial (de filiación
divina: ¡soy hijo de Dios!), que me
llena de paz, de alegría y de olvido |#
179|.

La paz y la alegría era la porción de
dulzura que dejaba la Cruz en su



alma. Pero la otra porción, que
pesaba sobre su ánimo, amargándole
los sentimientos, era producto del
cansancio que le aplastaba y
consumía. En cuanto pudo, se retiró
a examinar su alma. Advirtió
entonces, con sobresalto, la
devastadora operación que se estaba
llevando a cabo en su carácter:

Éste es el gran Mediterráneo que he
descubierto: soy naturalmente alegre
y optimista. Sin embargo, tantos años
de lucha y de sufrimientos de todo
género me han modificado el
carácter, sin yo darme cuenta hasta
ahora. Y me cuesta sonreír. Tengo
aquella gravedad de ochenta años —
que pedía al Señor, a los veintiséis—
y mucha amargura.

Esto es objetivo, como objetivo es
también que en mi alma rarísima vez
he perdido el gaudium cum pace, si
acaso por un momento, a pesar de
todas las contradicciones interiores y



exteriores. Anegado en basura y
deshonra, me he sentido feliz:
discurría: la honra hace muchos años
que se la di a Jesús: si Él no la
necesita, ¿yo para qué la quiero?

Pero, divago: tengo frecuentes
arranques de malhumor, soy serio,
parezco triste. Y Dios no quiere eso,
ni ése es el espíritu de la Obra: pongo
empeño en que haya alegría en
nuestras casas, y la hay. Yo debo ir
delante. ¡Buena mortificación, al
alcance de la mano, e inadvertida! Si
mi Padre Espiritual lo aprueba, haré
el examen particular sobre la
alegría... ¡que no es una futesa!

Propósito: sonreír, sonreír ¡siempre!
por Amor de Jesucristo.

Madrid — Casa de los PP. Paúles (Fz.
de la Hoz), noviembre de 1941 |#
180|.

* * *



En doce meses escasos, a contar
desde el otoño de 1940, se había
extendido tan deprisa la
"contradicción de los buenos", y
desplegado tal arsenal de medios e
influencias, que resultaba milagroso
que la Obra sobreviviera. De una
conversación con el Obispo de
Madrid en enero de 1941, recoge el
Fundador estas palabras sobre la
campaña dirigida por el P. Carrillo de
Albornoz: tiene perfectamente
organizada la calumnia —con la
mejor buena fe—, por toda España y,
según el P. Segarra, la extenderán a
Roma |# 181|. Después, entre las mil
y una necedades que siguieron, se
propalaba que la cuestión terminaría
en Roma. Hasta se hizo correr,
adelantando el juicio y sentencia,
que el Opus Dei había sido ya
condenado y su fundador suspendido
a divinis |# 182|.

Pero la primera noticia firme por la
que se tiene conocimiento de que se



estaba preparando la denuncia
oficial del Opus Dei ante la Santa
Sede es de junio de 1941. Comunica
la noticia, no sin cierto sobresalto,
don Sebastián Cirac, que escribe
desde Barcelona al Obispo de
Madrid, para evitar que llegara antes
a don Josemaría, con el consiguiente
dolor:

«Excelentísimo y querido Señor
Obispo:

Me creo en la obligación de
comunicar personalmente a V.E. que
el P. Provincial S.J. ha llegado estos
días de Roma, donde entregó al
Rdmo. P. General de la Compañía
unas conclusiones contra el Opus
Dei. Y dicho P. General se impresionó
tanto, que fueron enviadas a las
Congregaciones.

La noticia viene de fuente auténtica;
ya ha sido comunicada también al Sr.
Obispo A.A. de Barcelona por un
amigo. Quizás no sea conveniente



por ahora que lo sepa Don José Mª.
Entre tanto y de acuerdo con el Sr.
Obispo de aquí prepararemos la
defensa de la verdad, de la justicia y
de la virtud, a pesar del mucho
trabajo y del poco tiempo, que tengo.

Mande y bendiga V.E. a su affmo. S.S.
que B.S.P.A.

Sebastián Cirac» |# 183|.

A vuelta de correo le contesta don
Leopoldo:

«Querido Dn. Sebastián:

Al salir de Santos Ejercicios me
entregan su carta de V., que no tiene
fecha, ni matasellos el sobre, de
modo que no sé de cuándo es.

Por ella me entero del triste notición.
¡Qué pena! Pero no hay que
apurarse. Dios N.S. sobre todo. Por
mí no ha de saberlo el buenísimo Dn.
José María, pues aunque sé que



reaccionaría a lo santo, sufriría
mucho físicamente. Ahora está
dando Santos Ejercicios.

No creo que allá hagan cosa alguna
sin contar con los Prelados, o
preguntarles tan siquiera. Llegado
ese momento Dios N.S. nos asistirá.

Esto no quita que V. haga todo cuanto
pueda. Dios N.S., que se lo pagará, le
ilumine.

Nuestro mayor cuidado se ha de
poner en que nada de esto haga daño
a las almas; y lo haría, y grande,
cualquier cosa que cediese en
descrédito de la Santa Compañía de
Jesús. La mayor gloria del Opus
estará en bendecirla siempre. No hay
que confundir las cosas.

Y como el Opus es verdaderamente
Dei, Él volverá por lo Suyo y nos hará
defenderlo bien.



Creo que lo mejor sería que no
tomase vuelos el notición.

Ya me dirá V. cuanto sepa. Se lo
agradeceré mucho» |# 184|.

La noticia permaneció reservada. En
el verano de 1941 don Josemaría
estuvo dando cursos de retiro a
universitarios y a sacerdotes, sin
poder ocuparse de otros muchos
asuntos urgentes |# 185|. Al llegar el
mes de septiembre se hallaba tan
rendido que sus hijos le pidieron que
descansase unos días. Acompañado
de Ricardo Fernández Vallespín se
fue el 21 de septiembre a La Granja,
como ya se ha dicho, hospedándose
en el Hotel Europeo. El día 23 fue a
visitar a Mons. Luciano Pérez
Platero, obispo de Segovia, quien
sacó a conversación el tema que nos
ocupa. Tenía el obispo, según contó a
don Josemaría, un hermano jesuita
en Loyola. Por él se había enterado
de que en las casas de la Compañía



solamente disponían de información
parcial, nada favorable sobre el Opus
Dei, por lo que difícilmente podían
hacerse un juicio objetivo. En esto le
preguntó el obispo, como dando una
noticia reciente:

— «¿Sabe que han llevado las cosas a
Roma? Me lo dijo mi hermano.

— Sé que han ido al Santo Oficio, le
contestó don Josemaría. Y no puede
imaginar el impulso de alegría, hasta
física, que tuve al saberlo: ¡ya nos
conoce el Papa, aunque nos conozca
mal, a través de calumnias!» |# 186|.

Pronto cayó en la cuenta de que la
denuncia mencionada por el
hermano de Mons. Pérez Platero era
asunto más reciente, y que se trataba
de una acusación en toda regla. Por
debajo de la noticia, don Josemaría
se imaginó lo que de tiempo atrás
venía sospechando: que la riada de
calumnias procedentes de España
terminaría desbordándose por



Roma. El «triste notición», que don
Leopoldo y don Sebastián Cirac
trataban de ocultarle, cayó sobre él
de golpe y porrazo. Los dos días
siguientes anduvo con el corazón
partido |# 187|. Sentía impulsos
humanos, movimientos de rebeldía
que, con la gracia de Dios y un acto
gozoso de filiación divina, lograba
reprimir, recobrando la paz y la
alegría.

Don Josemaría, al igual que don
Leopoldo, fundamentaba su
esperanza con argumentos humanos
y sobrenaturales. Y andaba sobrado
de razón, porque la Curia romana se
encargaba, prudentemente, de
enfriar acaloramientos y de que
reposasen las denuncias, por
riguroso turno de espera. Mientras
tanto algunos obispos españoles
enviaban a Roma, a través del
Nuncio, noticias sueltas sobre la
verdad de los sucesos. Pero era
evidente que los acusadores llevaban



la delantera en la información, como
lo demuestra el hecho de que el
Revmo. Padre General de la
Compañía de Jesús hiciera llegar a la
Santa Sede una Relación con
numerosos anexos (A-M) sobre el
Opus Dei. Tan alarmante debió ser la
información enviada desde España,
que el mismo Padre General, en su
carta personal de acompañamiento a
dicho envío, consideraba el Opus Dei
como «muy peligroso para la Iglesia
en España»; prosiguiendo en estos
términos: «el que su Excelencia el
Obispo de Madrid sostenga y
fomente la Obra por todos los
medios, no es como para
maravillarse. Tampoco me maravilla
el que unos cuantos obispos se
muestren favorables al fundador
Don Escrivá. De hecho, lleva vida
sacerdotal íntegra y su libro
"Camino" contiene sana doctrina
ascética, expuesta de modo atractivo;
pero quien conozca la Obra en su
conjunto verá que este libro es para



los "no iniciados", aun cuando en él
haya señales de una secreta
tendencia a dominar el mundo con
una especie de masonería cristiana;
por ejemplo, en el número 911,
"¿cuándo veremos nuestro el
mundo?"... Y si luego hay quienes
digan que el "Opus Dei" es cosa que
no tiene mayor importancia, se debe
a que la Obra, por su carácter
secreto, se manifiesta poco al
exterior; o quizá se trate de una hábil
maniobra para engañar a la
autoridad eclesiástica. Pero es
indudable que actualmente ejerce un
gran influjo, y que también atrae la
atención de la autoridad civil» |#
188|.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/7-un-dicho-de-
santos/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/7-un-dicho-de-santos/
https://opusdei.org/es-es/article/7-un-dicho-de-santos/
https://opusdei.org/es-es/article/7-un-dicho-de-santos/

	7. Un dicho de santos

