opusdei.org

7. NUEVAS
REFLEXIONES DEL
FUNDADOR SOBRE
LA CUESTION
INSTITUCIONAL

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

07/01/2012

En un apartado anterior
comentabamos la Carta del



Fundador del Opus Dei de 25 de
enero de 1961; debemos dedicar
ahora nuestra atencion a otra nueva
Carta, fechada el 25 de mayo de 1962:
aunque Mons. Escriva no haga, en
esos textos, ninguna declaracion
explicita a este respecto, parece
como si hubiera querido acompafiar
los dos primeros pasos en orden a la
revision de la configuracion juridica -
el de 1960 y el de 1962- de amplios
comentarios, en los que expusiera
con detalle su mente sobre el
conjunto del problema y su
valoracion de los acontecimientos
histdricos. De hecho, en esta Carta de
1962 -dirigida a quienes ocupaban en
el Opus Dei cargos de gobierno,
central, regional y local, o posiciones
de particular relieve (116)-, no solo
resume los puntos y cuestiones
expuestos en Cartas anteriores, sino
que plantea con toda nitidez las
diversas facetas del problema
institucional del Opus Deli,
declarando que lo hace movido,



como en ocasiones precedentes, por
su conciencia de Fundador, pero
agudizada ahora por la experiencia
de las dificultades recién
encontradas y -asi lo manifiesta
expresamente- por haber cumplido
ya sesenta afnos, y animado a la vez
por la seguridad de que cuenta con la
oracion de sus hijos, que llevan tanto
tiempo implorando de la
misericordia de Dios esa intencion
especial del Fundador (117).

Después de unas palabras de exordio
y de agradecimiento a Dios por
haberle llevado siempre de su mano,
entra directamente en materia:
"Cudantos dias -cuantas noches
también- el motivo de esa accion de
gracias son las innumerables
pruebas que me dais del fervor con
que todos -consummati in unum
(Ioann. XVII, 23)- implorais del Sefior
que sea preservada la naturaleza
genuina de nuestra vocacion secular
y laical, que nada tiene que ver con



la de los religiosos: ni por el origen
historico, ni por el espiritu especifico
que nos es propio, ni por el modo
peculiar de vivir; ni por el orden
16gico de las virtudes cristianas, que
hemos de cultivar; ni por la manera
de la accion apostolica; ni por la
forma de resolver los problemas que
se presentan: que si a personas que
no calan en la naturaleza de nuestra
Obra alguna vez puede parecer que
son los mismos, no lo son, ya que hay
que plantearlos y resolverlos con
procedimientos muy

diferentes" (118).

Es la doctrina y la experiencia
histérica, que culminan, como en
ocasiones anteriores, en la
afirmacion de la necesidad de una
nueva solucion juridica: "nuestro
deseo, nuestro deber de preservar
intacta la naturaleza especifica de la
vocacion que Dios nos ha dado, nos
llevaba, nos lleva y nos seguira
llevando con incansable



perseverancia, a ofrecer
innumerables Santas Misas, que se
cuentan por muchos millares; y
también innumerables sacrificios
personales y el mérito de nuestro
trabajo profesional diario, por esta
comun intencion que tan
ardientemente deseamos ver
realizada: que nuestra Santa Madre
la Iglesia dé a la Obra una nueva
situacion juridica, de modo que lo
que no somos de facto -un Instituto
Secular- no lo seamos tampoco de
iure. (...) Por eso hoy debo deciros
que me conmueve la fervorosa
unidad de mis hijos, perseverantes
unanimiter in oratione (Act. 1, 14),
perseverando undnimemente en la
oracion, y esa vigorosa fidelidad con
la que -a través de vuestro trabajo
ordinario- vivis, hasta en los mas
pequerios detalles, la espiritualidad
secular y laical propia de nuestra
llamada divina al apostolado”. "Ante
tanta fidelidad, unidad y delicadeza
de espiritu -afiade-, siento



fuertemente el deber de conciencia -
que me parece ser a la vez caridad de
Padre, prudencia de gobernante y
lealtad de hombrede abriros con
sencillez mi corazon, para
comunicaros los sentimientos de
comprension y de confianza de los
que, por gracia de Dios, se encuentra
lleno" (119).

Con esa apertura de corazon -
concluye- dard respuesta,
"serenamente meditada en la
presencia del Sefior", a todo lo que
diversos miembros del Opus Dei le
han ido ya manifestando por escrito
o de palabra, con la seguridad -no
olvidemos que se trata de un texto
dirigido a quienes tenian
responsabilidad de formacion o
gobierno- de que "sabréis hacer
también eco inteligente, en el alma
de todos mis hijos y de todas mis
hijas, de lo que voy a deciros" (120).



La amplitud de la Carta y el hecho de
que algunos temas han sido ya
tratados, hacen innecesario seguirla
aqui paso a paso: nos limitaremos a
exponer la vision que ofrece del
problema institucional del Opus Dei,
resumiendo sus ensefianzas en los
siguientes trazos:

a) Subraya ante todo que el
fenomeno pastoral del Opus Déi se
situa en la linea de la toma de
conciencia de la mision propia del
laicado en la Iglesia, enlazando con
los primeros cristianos; y no en la
linea de la evolucion de la vida
religiosa, recogiendo ideas ya
expresadas en textos anteriores
(121). E1 Opus Dei -advierte ademas-
"con su jerarquia universal y su
espiritualidad especifica, constituye
dentro del género de la
espiritualidad laical -pienso que
decirlo no es falta de humildad, sino
dar gloria a Dios, de quien viene todo
bien- un poderoso fermento para



mover al laicado catolico a asumir la
responsabilidad eclesial, que le es
propia en todos los quehaceres
nobles del mundo” (122).

Mas adelante, vuelve sobre el tema,
entroncandolo con el ambiente y las
preocupaciones relacionadas con la
preparacion del Concilio, ya muy
avanzada: "En estas fases
preliminares del proximo Concilio
Ecuménico Vaticano II -por el que
todos nosotros, en fervorosa union
de intenciones con el Santo Padre
Juan XXIII, estamos pidiendo la
asistencia especial del Espiritu Santo,
y ofreciendo diarias
mortificacionesse dedica particular
atencion al tema del laicado: a su
espiritualidad y a su mision
apostolica.

"iSi vierais cuanto, me alegro de que
el Concilio vaya a ocuparse de estos

temas, que desde el afio 1928 llenan
nuestra vida! Doy gracias a Dios



Nuestro Sefior, por la parte que la
Obra -su vida, su espiritualidad, sus
apostolados- haya podido tener,
junto con otras beneméritas
Asociaciones de fieles, en la
provocacion de este fenémeno de
profundizacion teoldgica, que sin
duda traera grandes bienes a la
Iglesia. Y agradezco también al Sefior
que haya dado ocasion a varios
hermanos vuestros de colaborar
directa e intensamente en estos
trabajos” (123).

b) Esas declaraciones generales van
acompaifiadas de la reafirmacion de
una de sus ensefianzas bdsicas: la
vocacion al Opus Dei es de cristianos
y ciudadanos corrientes, cada uno en
su propio estado y condicidn. El
espiritu del Opus Dei "es dar
testimonio de Cristo y confesarlo
delante de los hombres, pero -al
reveés que los religiososprecisamente
manteniendo intacta una comunion
de vida con los fieles corrientes, que



son vuestros iguales, tan perfecta y
tan sincera, que no admite ningun
grado de separacion o de
segregacion. (...) Para compartir con
entrafiable solidaridad humana y
cristiana los problemas, los trabajos,
los nobles afanes de los hombres, no
necesitamos hacer rarezas: nos basta
ser fieles a nuestra vocacion de hijos
de Dios, personalmente dedicados al
servicio den la Iglesia, siempre con la
condicion expresa de no ser
religiosos ni equiparados a los
religiosos, en el lugar que ocupamos
en la vida, cada uno en el suyo,
respondiendo a una especial llamada
divina, a una vocacion, que el
Espiritu Santo ha querido promover,
enriqueciendo con un nuevo carisma
la Santa Iglesia" (124).

"La vocacion a la Obra -os he
ensefiado desde el principio y lo
repetiré muchas veces- no viene a
sacar a nadie de su sitio", escribe el
Fundador. "Por eso -continua-, esta



peculiar dedicacion de cada uno al
conseguimiento de los fines
apostolicos del Opus Dei, no podra
nunca significar un cambio de status,
del estado que cada uno tiene en el
momento de esa llamada divina: de
su condicion de simple fiel ante la
Iglesia. (...) Porque lo mismo que la
vocacion cristiana, el Bautismo, no
altera ni violenta, sino que eleva la
naturaleza humana, asi la llamada a
la Obra -que lleva sencillamente a
actualizar y desarrollar los dones del
Bautismo, permaneciendo cada
cristiano en su estado secular- no
altera ni violenta nuestra condicion
de vida" (125). En suma, concluye,
reiterando la doctrina tantas veces
expuesta: "lo que a nosotros el Sefior
nos pide, no es que cambiemos
nuestro estado de simples fieles, de
clérigos o laicos seculares, por el
status perfectionis, sino que -con la
ayuda de Dios repetiremos estas
mismas ideas cuantas veces sea
necesario- cada uno de nosotros



busque la perfeccidon cristiana dentro
precisamente de su propio estado y
condicion de vida" (126).

c) Pasando ya a esbozar una
caracterizacion juridico-teoldgica del
Opus Dei, y en contraste con la
doctrina comun del estado de
perfeccion, en que se habian incluido
los Institutos Seculares, acude -como
queriendo superar tecnicismos- a la
afirmacion de aquel periodista
londinense, que le entrevistara en
1959: el Opus Dei es como "una
entidad corporativa de hombres
maduros de muchas naciones,
inspirada en principios a la vez
nuevos y elementales (127). "Vosotros
sabéis tan bien como yo -comenta-
que precisamente nuestra riqueza
esta en esos principios nuevos,
porque difieren de la doctrina
comun sobre el estado de perfeccion;
y elementales porque se fundan en la
comun responsabilidad humana del
trabajo: ya que el hombre fue creado



ut operaretur (Genes. II, 15); en la
llamada comun de todos los
cristianos a la perfeccion, segun las
palabras del Sefior: estote ergo vos
perfecti sicut et Pater vester caelestis
perfectus est (Matth. V, 48); y en un
apostolado sencillo y vibrante como
el de los primeros fieles de la Iglesia.

"Esos principios nuevos y
elementales son -concluye- la
substancia de nuestra llamada
divina, el objeto de mis desvelos y de
vuestros desvelos, para que no venga
a menos la fidelidad que debemos a
lo que Dios quiere de nosotros. Para
mi, especialmente, ese deber de
vigilancia, con el fin de que no se
desnaturalice -para que no se
destruya- la realidad de nuestra
vocacion secular, es un deber grave
de conciencia. Y sé que de su
cumplimiento deberé dar estrecha
cuenta a Dios" (128). Ahi radica, en
otras palabras, el nucleo teoldgico
que ha sido tenido siempre presente



y al que es necesario volver hasta
acufiar la configuracion juridica que
le resulte plenamente adecuada.

d) El Opus Dei se acogioé en 1947 a la
legislacion de Institutos Seculares,
obteniendo "un reconocimiento
juridico que, salvando las
peculiaridades de nuestra vocacion
secular, nos permitiese tener la
jerarquia interna universal,
imprescindible para el necesario
crecimiento y para la coordinacion
de nuestros apostolados”; "solucion
juridica -afiade- que, aunque fue de
compromiso, entonces aseguraba
suficientemente lo que la Obra
necesitaba. Y la Obra crecio y se
extendio rapidamente por todo el
mundo". "Hoy -como vosotros notais
muy bien, y yo he recordado
nuevamente en esta carta- ya esa
solucion es incapaz de garantizar las
peculiaridades de nuestra vocacion
especifica" (129). Queda reafirmada
asi la necesidad de un cambio



institucional, que reitera en otros
muchos pasajes: "Quienquiera que
desee ir adelante -escribe, por
ejemplo, en un numero posterior- ha
de contar sinceramente con todo el
pasado. Y ese pasado nos enserfia con
completa claridad que, aunque en
nuestro Ius peculiare he procurado
dejar siempre bien salva la plena
secularidad (...), eso ya no basta para
defender la naturaleza laical de
nuestra espiritualidad y de nuestros
apostolados” (130).

De hecho, a los perjuicios que
derivan de esta inadecuacion de la
configuracion juridica, y a la desazon
que produce en los miembros del
Opus Dei, se refiere extensamente en
diversos momentos: "Comprendo
bien, por eso, que junto al
desasosiego ante el temor de que
pueda alterarse o violentarse la
naturaleza genuina de nuestra
vocacion, os manifestéis también
preocupados por las dificultades



practicas que vais encontrando en la
realizacion de nuestras labores
apostolicas, personales o
corporativas, en medio de la
sociedad civil, si esa sociedad os
considera como religiosos." "Por
ejemplo -afiade-, Sé que a no pocos 0s
han negado en vuestros respectivos
puestos de trabajo el derecho a
ejercer la profesion, o han sido
promovidas contra vuestra tarea
profesional excepciones mas o
menos publicas de legitimidad",
precisamente por asimilarlos a los
religiosos o por aplicarles la
legislacion que a ellos les
corresponde (131).

e) Ese contexto le lleva a presentar la
cuestion institucional como cuestion
acuciante, de justicia, ya que los
miembros del Opus Dei acudieron a
la Obra con conciencia y con
vocacion de cristianos corrientes, y
no pueden ser llevados hacia un
camino distinto. "Para mi (...) no es



so6lo un problema de fidelidad al
querer divino, sino también de
justicia con vosotros todos. (...) Antes
de admitiros en la Obra, también por
razon de justicia, a cada uno de
vosotros se o0s explico bien -para que
vuestra decision fuera consciente y
libre- que no ibais a ser religiosos ni
personas equiparadas a los
religiosos. Se os dijo que
conservariais en todo vuestra integra
personalidad y vuestra condicion de
laicos corrientes, que en nada ibais a
ser segregados o separados de los
demads hombres, que estan en el
mundo y son iguales a vosotros; que,
al venir al Opus Dei, no cambiariais
de estado, sino que continuariais con
el que tuvierais; y que vuestra
vocacion profesional y vuestros
deberes sociales seguirian siendo
parte integrante de la vocacion
divina que habiais recibido" (132).

"¢Como podria yo ahora -continua
con tono fuerte, pero sincerocometer



la iniquidad de obligaros a seguir
una vocacion diversa? No, no podria
exigiros eso de ninguna forma, y ni
siquiera podria pediros -recurriendo
a argumentos poco leales, que
violenten la libertad de vuestras
conciencias- que renoveis vuestro
compromiso con la Obra, abrazando
una vocacion que no es la que hemos
recibido de Dios.

"Ni yo puedo hacer eso con vosotros,
ni nadie puede hacer eso conmigo.
(...) Eso -ademas de ser
humanamente una villania- seria
una falta grave contra la moral
cristiana, contra la ley divina
positiva y aun contra la misma ley
natural.

"En toda la legislacion y la praxis
eclesiastica no hay ninguna norma o
principio que pudiera justificar una
tal tirania. Os ruego que consideréis
que os hablo con toda sinceridad y
claridad, pero también con maduro



pensamiento. No soy un joven que
escribe a la ligera: tengo -voy
teniendo- muchos afios encima, y
Dominus prope est (Philip. IV, 5):
para mi el juicio del Sefior esta
cerca" (133).

"Hay en mi alma -prosigue- una gran
devocion a San Francisco, a Santo
Domingo, a San Ignacio; pero nadie
en el mundo me puede forzar a
hacerme franciscano, dominico o
jesuita. Como nadie me puede
obligar a tener mujer, a que me case
(...) En la vida espiritual cuenta la
gracia de Dios, su voluntad, su
querer, que sefialan un camino y una
mision. (...) (Quién podra cambiar
esa vocacion divina?

"El derecho natural, el derecho
divino positivo, la moral cristiana y
los derechos adquiridos se opondrian
-repito- a una violencia de ese tipo,
defendiendo la libertad de las
conciencias" (134).



f) Esos acentos fuertes -de
conciencia- que brotan al advertir
una tension entre el carisma
fundacional y la inadecuacion cada
vez mas patente de la configuracion
juridica, reaparecen en otros
contextos, con referencia a lo que es,
indudablemente, el dato
fundamental: la fidelidad a la
voluntad divina, a lo que ve claro
que Dios ha querido al promover el
Opus Dei.

"Sois vosotros, hijos mios, llenos de
buen espiritu, incansablemente
trabajadores, los que habéis hecho
realidad esta siembra universal de
ensefianza vivida", manifiesta
después de haber recordado los
frutos ya producidos por la labor
apostolica del Opus Dei. Y afade:
"Por estas razones, desde la hondura
de mi pobre vida, me limito a tratar
de amaros con toda mi alma -pido a
Dios que me juzgue solamente por el
Amor que le tengo y por el amor que



os tengo- y a adoctrinaros con la
mayor solicitud posible, segun
aquella ensefianza de la Escritura
Santa en la que he buscado siempre
la medida de mi fidelidad: que las
palabras, que hoy te ordeno, estén en
tu corazon. Las inculcaras a tus hijos,
las meditaras cuando estés en casa,
cuando estés por la calle, cuando
estés acostado y cuando estés en pie
(Deut. VI, 6 y 7).

"Comprended hasta qué punto os
comprendo; con cuanta sinceridad
comparto vuestro vibrante deseo de
que nada altere ni enturbie la
naturaleza secular y laical de nuestra
vocacion, que es la razon misma de
mi vida y de la vuestra, y el medio
apto para la fecundidad del
apostolado que desarrollamos en
servicio de la Santa Iglesia, y para
nuestra santidad personal” (135).

Esa razon de su vida se traduce en "el
gravisimo compromiso de defender



la integridad de nuestra
espiritualidad, de nuestra vocacion
secular y de nuestra condicion de
simples fieles". No se trata de la
reivindicacion de derechos, sino del
cumplimiento fiel de la Voluntad
divina: "Si yo personalmente tengo -
ante la Iglesia- el derecho a no tener
derechos, de cara a Dios Sefior
Nuestro tengo el deber de poner
todos los medios limpios
sobrenaturales y humanos para
cumplir la Santa Voluntad de Dios, en
lo que concierne al establecimiento
de su Obra, tal como El me la ha dado
a entender" (136).

Ese poner todos los medios, esa
insistencia, es, por lo demas, "un
problema de conciencia: no quiero
que se condene mi alma, ni las
vuestras, por no suplicar y pedir
filialmente, por ser yo con vosotros
canes muti, non valentes latrare
(Isai. LVI, 10); como perros mudos,
que no se atreven a ladrar,



defendiendo el tesoro de su
Senior" (137).

g) Es necesario -concluye- "que
solicitemos perseverantemente una
solucion juridica clara -basada en el
derecho ordinario de la Iglesia, y no
en privilegios- que definitivamente
garantice la fidelidad a nuestra
vocacion, que asegure y fortalezca el
espiritu del Opus Dei y la fecundidad
de nuestros apostolados en servicio
de la Iglesia Santa, del Romano
Pontifice, de las. almas" (138).

Esa solucién -anade, como
haciéndose eco de las dificultades
encontradas- no es fruto de
elucubraciones montadas sobre el
vacio, o de gusto por novedades, sino
manifestacion de un deseo de
constante fidelidad al carisma
fundacional dentro del respeto,
constante también, al derecho de la
Iglesia. Digamoslo con sus propias
palabras: "Y si, junto a la exposicion



de este problema espiritual -que
afecta a la esencia misma de nuestra
vocacion-, sugerimos y razonamaos
también la solucion técnica que
juzgamos mas adecuada, es porque
queremos evitar que nadie nos
englobe, con superficial apreciacion
del problema, en el grupo de ésos
que el realismo administrativo de la
Curia Romana da a veces en llamar
misticismos proféticos, creadores de
imaginarios problemas insolubles".
"No, hijos mios -prosigue-; bien
sabéis vosotros que no es ése nuestro
caso. No inventamos problemas, ni
pretendemos soluciones imposibles.

"Tenemos, ciertamente -continua-,
clara conciencia del carisma grande -
don de Dios, thesaurus absconditus
(cfr. Matth. XIII, 44)- con que la
misericordia de Dios ha querido
llenar y transformar nuestra vida".
"Pero -afiade- esa vocacion
especifica, secular y laical, no es una
construccion imaginaria, o un falso



misticismo, ni tampoco una idea
profética, nacida y anidada en la
inteligencia de un estudioso de
teologia, sin mas consistencia real
que la abstracta de una idea.

"Nuestra vocacion es una realidad
viva, encarnada en la diaria
existencia de muchisimas personas
de condiciones, naciones, lenguas, y
razas tan distintas, que, dispersas por
el mundo, trabajan en servicio de la
Iglesia, creen, aman y rezan,
trabajan, sonrien y, mientras sirven
siempre por amor de Jesucristo,
esperan.

"Este es el realismo de nuestra
vocacion y, por tanto, del problema
verdadero que la fidelidad a esa
vocacion plantea, que nos lleva
ardientemente a desear la solucion
juridica definitiva necesaria, que
humildemente sugerimos" (139).

h) Esa peticion perseverante, esa
solicitud por abrir camino,



cumplimiento de un deber de
conciencia, debera ser siempre
planteada no en tono polémico, sino
con lealtad y fidelidad de un buen
hijo de la Iglesia: "Hijos mios, ya
comprenderéis bien que no se trata
en absoluto de intentar forzar la
decision de la Santa Sede, ni tampoco
de polemizar con quienes sean
llamados a estudiar este problema.
(...) Hijas e hijos mios, he servido y
amado a la Iglesia y al Papa con todo
el ardor de mi corazon; y a veces, en
la presencia del Sefior, considero que
este amor y este servicio -opere et
veritate (I Ioann. III, 18), con pruebas
externas de realidad y de verdad-
son tan grandes como las del alma
que mas ame y mas sirva.

"Pienso, por eso, que nadie podra
honestamente dudar de la rectitud
de intencion con que acudiremos de
nuevo, a la hora oportuna, ante la
Santa Sede. A ella someteremos con
ilimitada confianza filial los motivos



y las razones que tenemos, para
hacer viable primero y, después,.
mas eficaz nuestro mejor servicio a
la Santa Iglesia y a las almas" (140).

Desde el principio hasta el final, la
Carta de 1962 revela una aguda
conciencia de la importancia del
problema planteado y de la
necesidad de darle pronta solucion,
pero, a la vez, una actitud serena, un
tono de esperanza, de segura
confianza en que se resolveran las
dificultades, de plena y acabada
entrega a la Iglesia que, guiada por
Dios, encontrara caminos para
otorgar al Opus Dei una definitiva
solucion a su problema institucional.
"Se ha dicho, hijos mios, que la
Iglesia es Cristo confiado en manos
de los hombres. (...) Me parece
oportuno recordaros ahora esta
naturaleza a la vez divina y humana
de la Iglesia Santa, porque nosotros
hemos de confiar este deseo nuestro
de fidelidad a la vocacion recibida,



en manos de esos hombres en
quienes Cristo mismo se confia. Y
quiero -y os pido con toda el alma-
que meditéis, como también yo
medito, en esa forma de abandono
humilde y esperanzado con que
Cristo realiza este divino acto de
confianza" (141).

"Os confieso -escribe mas adelante-
que esas posibles dificultades nunca
me han inquietado. Me limito a
pedirle al Sefior que, si esos
obstaculos alguna vez se diesen, El
haga que nosotros tengamos la
posibilidad de dialogar, de poder
exponer en la sede y en el momento
oportunos, las muchas razones que
gracias a Dios tenemos para
demostrar la rectitud de intencion
que nos anima, la eficacia de nuestro
servicio y la legitimidad de lo que
deseamos” (142).

Ya en los ultimos pasajes de la Carta,
remacha ese espiritu: "{No admitais,



pues, ningun pensamiento de duda o
de temor! Estad seguros: lo que
queremos es de Dios, y va bien para
servirle en todas las circunstancias,
porque no somos sdlo para esta edad,
sino para cualquier época, para
cualquier lugar" (143) "Cuantas veces
razono sobre mi pequeriez y sobre el
prodigioso desarrollo de la Obra en
el mundo, siempre llego a concluir
con este pensamiento, que tanto me
ayuda a descansar en Dios: un
hombre solo, y menos yo, no puede
hacer esto: digitus Dei est hic (Exod.
VIII, 19); aqui esta bien clara la mano
de Dios.

"De nuevo, hijos mios, en este
momento crucial de la fundacion de
la Obra, ante ese modo razonable de
movernos para salvar la naturaleza
especifica de nuestra vocacion, el
Sefior nos llena el alma de paz y de
certeza; y nos recuerda -fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti (II
Reg. VII, 9)- que ha estado siempre a



nuestro lado, desde el primer dia,
aun en medio de las mds tremendas
tormentas" (144).

Y en ese mismo tono concluye:
"iHijos mios! Con renovado amor a la
Iglesia Santa, vamos a hacer lo que
sobrenatural y humanamente
podemos, para proporcionar a esta
muchedumbre de la Obra -de la que
somos directamente responsables- el
pan de su fidelidad a la vocacion. jLo
demas lo hara el Sefior! Repetidle:
ecce nos reliquimus omnia, et secuti
sumus te, quid ergo erit nobis?
(Matth. XIX, 27). Sefior, haz una de
las tuyas: que se vea que eres

Ta" (145).

Notas
116. Carta, 25-V-1962, n. 3.
117. [bid., n. 1.

118. Ibid., n. 2.



119. Ibid., nn. 3-4.
120. Ibid., n. 4.

121. Concretamente, en algun
momento, por ejemplo, en el n. 45,
reproduce textualmente pasajes de la
Carta, 25-1-1961, n. 9, ya citados en el
apartado 5 de este mismo capitulo.

122. Carta, 25-V-1962, n. 13.
123. Ibid., n. 92.

124. Ibid., nn. 5-6.

125. Ibid., nn. 7-8.

126. Ibid., n. 91.

127. Vid. nota 6 de este capitulo.
128. Carta, 25-V-1962, n. 27.
129. Ibid., n. 36.

130. Ibid., n. 45.



131. Ibid., nn. 14-15. En los numeros
siguientes de la Carta desciende a
ejemplos concretos de esas
dificultades.

132. Carta, 25-V-1962, n. 33.
133. Ibid., n. 34.
134. Ibid., n. 35.
135. Ibid., n. 10.

136. Ibid., n. 26. "Yo no puedo
enterrar el talento (Matth. XXV, 25) -
continua-, porque no quiero que el
Sefior me lo quite, con justa
indignacion: no puedo dejar que se
ahogue, que se impida, el fruto
apostolico de la Obra de Dios" (Ibid.,
n. 27).

137. Ibid., n. 96.
138. Ibid., n. 36.

139. Ibid., nn. 95-96. Consideraciones
analogas sobre esa contraposicion



entre un realismo abierto a la
novedad creadora del Espiritu y un
realismo de cortos vuelos habian
aflorado ya en algun pasaje anterior:
"No excluyo, hijos mios, que pueda
haber quienes -con una concepcion
insuficiente, acientifca, del derecho
eclesiastico- se comporten como si ya
conociesen y tuviesen perfectamente
regulada toda esa profundidad y
riqueza de los dones de Dios, como si
hubiesen ya catalogado
definitivamente todos los caminos,
todas las modalidades de la accion
del Espiritu Santo en la vida de la
Iglesia.

"Tengo que deciros, hijos mios, que
esas personas existen, y que son -a
mi juicio- los responsables del
desprecio que, por desgracia, muchos
sienten hoy por la lex ecciesiastica.
Porque esos falsos doctores se
comportan como si el carisma
naciera de la norma juridica, como si
el traje engendrara el cuerpo, como



sila forma precediera a la
materia" (Ibid., n. 76).

140. Ibid., nn. 94-95.
141. Ibid., n. 60.
142. Ibid., n. 68.
143. Ibid., n. 99.
144. Tbid., n. 100.

145. Ibid., n. 102.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-
reflexiones-del-fundador-sobre-la-
cuestion-institucional/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-reflexiones-del-fundador-sobre-la-cuestion-institucional/
https://opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-reflexiones-del-fundador-sobre-la-cuestion-institucional/
https://opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-reflexiones-del-fundador-sobre-la-cuestion-institucional/
https://opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-reflexiones-del-fundador-sobre-la-cuestion-institucional/

	7. NUEVAS REFLEXIONES DEL FUNDADOR SOBRE LA CUESTIÓN INSTITUCIONAL

