
opusdei.org

7. NUEVAS
REFLEXIONES DEL
FUNDADOR SOBRE
LA CUESTIÓN
INSTITUCIONAL

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

07/01/2012

En un apartado anterior
comentábamos la Carta del



Fundador del Opus Dei de 25 de
enero de 1961; debemos dedicar
ahora nuestra atención a otra nueva
Carta, fechada el 25 de mayo de 1962:
aunque Mons. Escrivá no haga, en
esos textos, ninguna declaración
explícita a este respecto, parece
como si hubiera querido acompañar
los dos primeros pasos en orden a la
revisión de la configuración jurídica -
el de 1960 y el de 1962- de amplios
comentarios, en los que expusiera
con detalle su mente sobre el
conjunto del problema y su
valoración de los acontecimientos
históricos. De hecho, en esta Carta de
1962 -dirigida a quienes ocupaban en
el Opus Dei cargos de gobierno,
central, regional y local, o posiciones
de particular relieve (116)-, no sólo
resume los puntos y cuestiones
expuestos en Cartas anteriores, sino
que plantea con toda nitidez las
diversas facetas del problema
institucional del Opus Dei,
declarando que lo hace movido,



como en ocasiones precedentes, por
su conciencia de Fundador, pero
agudizada ahora por la experiencia
de las dificultades recién
encontradas y -así lo manifiesta
expresamente- por haber cumplido
ya sesenta años, y animado a la vez
por la seguridad de que cuenta con la
oración de sus hijos, que llevan tanto
tiempo implorando de la
misericordia de Dios esa intención
especial del Fundador (117).

Después de unas palabras de exordio
y de agradecimiento a Dios por
haberle llevado siempre de su mano,
entra directamente en materia:
"Cuántos días -cuántas noches
también- el motivo de esa acción de
gracias son las innumerables
pruebas que me dais del fervor con
que todos -consummati in unum
(Ioann. XVII, 23)- imploráis del Señor
que sea preservada la naturaleza
genuina de nuestra vocación secular
y laical, que nada tiene que ver con



la de los religiosos: ni por el origen
histórico, ni por el espíritu específico
que nos es propio, ni por el modo
peculiar de vivir; ni por el orden
lógico de las virtudes cristianas, que
hemos de cultivar; ni por la manera
de la acción apostólica; ni por la
forma de resolver los problemas que
se presentan: que si a personas que
no calan en la naturaleza de nuestra
Obra alguna vez puede parecer que
son los mismos, no lo son, ya que hay
que plantearlos y resolverlos con
procedimientos muy
diferentes" (118).

Es la doctrina y la experiencia
histórica, que culminan, como en
ocasiones anteriores, en la
afirmación de la necesidad de una
nueva solución jurídica: "nuestro
deseo, nuestro deber de preservar
intacta la naturaleza específica de la
vocación que Dios nos ha dado, nos
llevaba, nos lleva y nos seguirá
llevando con incansable



perseverancia, a ofrecer
innumerables Santas Misas, que se
cuentan por muchos millares; y
también innumerables sacrificios
personales y el mérito de nuestro
trabajo profesional diario, por esta
común intención que tan
ardientemente deseamos ver
realizada: que nuestra Santa Madre
la Iglesia dé a la Obra una nueva
situación jurídica, de modo que lo
que no somos de facto -un Instituto
Secular- no lo seamos tampoco de
iure. (...) Por eso hoy debo deciros
que me conmueve la fervorosa
unidad de mis hijos, perseverantes
unanimiter in oratione (Act. 1, 14),
perseverando unánimemente en la
oración, y esa vigorosa fidelidad con
la que -a través de vuestro trabajo
ordinario- vivís, hasta en los más
pequeños detalles, la espiritualidad
secular y laical propia de nuestra
llamada divina al apostolado". "Ante
tanta fidelidad, unidad y delicadeza
de espíritu -añade-, siento



fuertemente el deber de conciencia -
que me parece ser a la vez caridad de
Padre, prudencia de gobernante y
lealtad de hombrede abriros con
sencillez mi corazón, para
comunicaros los sentimientos de
comprensión y de confianza de los
que, por gracia de Dios, se encuentra
lleno" (119).

Con esa apertura de corazón -
concluye- dará respuesta,
"serenamente meditada en la
presencia del Señor", a todo lo que
diversos miembros del Opus Dei le
han ido ya manifestando por escrito
o de palabra, con la seguridad -no
olvidemos que se trata de un texto
dirigido a quienes tenían
responsabilidad de formación o
gobierno- de que "sabréis hacer
también eco inteligente, en el alma
de todos mis hijos y de todas mis
hijas, de lo que voy a deciros" (120).



La amplitud de la Carta y el hecho de
que algunos temas han sido ya
tratados, hacen innecesario seguirla
aquí paso a paso: nos limitaremos a
exponer la visión que ofrece del
problema institucional del Opus Dei,
resumiendo sus enseñanzas en los
siguientes trazos:

a) Subraya ante todo que el
fenómeno pastoral del Opus Déi se
sitúa en la línea de la toma de
conciencia de la misión propia del
laicado en la Iglesia, enlazando con
los primeros cristianos; y no en la
línea de la evolución de la vida
religiosa, recogiendo ideas ya
expresadas en textos anteriores
(121). El Opus Dei -advierte además-
"con su jerarquía universal y su
espiritualidad específica, constituye
dentro del género de la
espiritualidad laical -pienso que
decirlo no es falta de humildad, sino
dar gloria a Dios, de quien viene todo
bien- un poderoso fermento para



mover al laicado católico a asumir la
responsabilidad eclesial, que le es
propia en todos los quehaceres
nobles del mundo" (122).

Más adelante, vuelve sobre el tema,
entroncándolo con el ambiente y las
preocupaciones relacionadas con la
preparación del Concilio, ya muy
avanzada: "En estas fases
preliminares del próximo Concilio
Ecuménico Vaticano II -por el que
todos nosotros, en fervorosa unión
de intenciones con el Santo Padre
Juan XXIII, estamos pidiendo la
asistencia especial del Espíritu Santo,
y ofreciendo diarias
mortificacionesse dedica particular
atención al tema del laicado: a su
espiritualidad y a su misión
apostólica.

"¡Si vierais cuánto, me alegro de que
el Concilio vaya a ocuparse de estos
temas, que desde el año 1928 llenan
nuestra vida! Doy gracias a Dios



Nuestro Señor, por la parte que la
Obra -su vida, su espiritualidad, sus
apostolados- haya podido tener,
junto con otras beneméritas
Asociaciones de fieles, en la
provocación de este fenómeno de
profundización teológica, que sin
duda traerá grandes bienes a la
Iglesia. Y agradezco también al Señor
que haya dado ocasión a varios
hermanos vuestros de colaborar
directa e intensamente en estos
trabajos" (123).

b) Esas declaraciones generales van
acompañadas de la reafirmación de
una de sus enseñanzas básicas: la
vocación al Opus Dei es de cristianos
y ciudadanos corrientes, cada uno en
su propio estado y condición. El
espíritu del Opus Dei "es dar
testimonio de Cristo y confesarlo
delante de los hombres, pero -al
revés que los religiososprecisamente
manteniendo intacta una comunión
de vida con los fieles corrientes, que



son vuestros iguales, tan perfecta y
tan sincera, que no admite ningún
grado de separación o de
segregación. (...) Para compartir con
entrañable solidaridad humana y
cristiana los problemas, los trabajos,
los nobles afanes de los hombres, no
necesitamos hacer rarezas: nos basta
ser fieles a nuestra vocación de hijos
de Dios, personalmente dedicados al
servicio den la Iglesia, siempre con la
condición expresa de no ser
religiosos ni equiparados a los
religiosos, en el lugar que ocupamos
en la vida, cada uno en el suyo,
respondiendo a una especial llamada
divina, a una vocación, que el
Espíritu Santo ha querido promover,
enriqueciendo con un nuevo carisma
la Santa Iglesia" (124).

"La vocación a la Obra -os he
enseñado desde el principio y lo
repetiré muchas veces- no viene a
sacar a nadie de su sitio", escribe el
Fundador. "Por eso -continúa-, esta



peculiar dedicación de cada uno al
conseguimiento de los fines
apostólicos del Opus Dei, no podrá
nunca significar un cambio de status,
del estado que cada uno tiene en el
momento de esa llamada divina: de
su condición de simple fiel ante la
Iglesia. (...) Porque lo mismo que la
vocación cristiana, el Bautismo, no
altera ni violenta, sino que eleva la
naturaleza humana, así la llamada a
la Obra -que lleva sencillamente a
actualizar y desarrollar los dones del
Bautismo, permaneciendo cada
cristiano en su estado secular- no
altera ni violenta nuestra condición
de vida" (125). En suma, concluye,
reiterando la doctrina tantas veces
expuesta: "lo que a nosotros el Señor
nos pide, no es que cambiemos
nuestro estado de simples fieles, de
clérigos o laicos seculares, por el
status perfectionis, sino que -con la
ayuda de Dios repetiremos estas
mismas ideas cuantas veces sea
necesario- cada uno de nosotros



busque la perfección cristiana dentro
precisamente de su propio estado y
condición de vida" (126).

c) Pasando ya a esbozar una
caracterización jurídico-teológica del
Opus Dei, y en contraste con la
doctrina común del estado de
perfección, en que se habían incluido
los Institutos Seculares, acude -como
queriendo superar tecnicismos- a la
afirmación de aquel periodista
londinense, que le entrevistara en
1959: el Opus Dei es como "una
entidad corporativa de hombres
maduros de muchas naciones,
inspirada en principios a la vez
nuevos y elementales (127). "Vosotros
sabéis tan bien como yo -comenta-
que precisamente nuestra riqueza
está en esos principios nuevos,
porque difieren de la doctrina
común sobre el estado de perfección;
y elementales porque se fundan en la
común responsabilidad humana del
trabajo: ya que el hombre fue creado



ut operaretur (Genes. II, 15); en la
llamada común de todos los
cristianos a la perfección, según las
palabras del Señor: estote ergo vos
perfecti sicut et Pater vester caelestis
perfectus est (Matth. V, 48); y en un
apostolado sencillo y vibrante como
el de los primeros fieles de la Iglesia.

"Esos principios nuevos y
elementales son -concluye- la
substancia de nuestra llamada
divina, el objeto de mis desvelos y de
vuestros desvelos, para que no venga
a menos la fidelidad que debemos a
lo que Dios quiere de nosotros. Para
mí, especialmente, ese deber de
vigilancia, con el fin de que no se
desnaturalice -para que no se
destruya- la realidad de nuestra
vocación secular, es un deber grave
de conciencia. Y sé que de su
cumplimiento deberé dar estrecha
cuenta a Dios" (128). Ahí radica, en
otras palabras, el núcleo teológico
que ha sido tenido siempre presente



y al que es necesario volver hasta
acuñar la configuración jurídica que
le resulte plenamente adecuada.

d) El Opus Dei se acogió en 1947 a la
legislación de Institutos Seculares,
obteniendo "un reconocimiento
jurídico que, salvando las
peculiaridades de nuestra vocación
secular, nos permitiese tener la
jerarquía interna universal,
imprescindible para el necesario
crecimiento y para la coordinación
de nuestros apostolados"; "solución
jurídica -añade- que, aunque fue de
compromiso, entonces aseguraba
suficientemente lo que la Obra
necesitaba. Y la Obra creció y se
extendió rápidamente por todo el
mundo". "Hoy -como vosotros notáis
muy bien, y yo he recordado
nuevamente en esta carta- ya esa
solución es incapaz de garantizar las
peculiaridades de nuestra vocación
específica" (129). Queda reafirmada
así la necesidad de un cambio



institucional, que reitera en otros
muchos pasajes: "Quienquiera que
desee ir adelante -escribe, por
ejemplo, en un número posterior- ha
de contar sinceramente con todo el
pasado. Y ese pasado nos enseña con
completa claridad que, aunque en
nuestro Ius peculiare he procurado
dejar siempre bien salva la plena
secularidad (...), eso ya no basta para
defender la naturaleza laical de
nuestra espiritualidad y de nuestros
apostolados" (130).

De hecho, a los perjuicios que
derivan de esta inadecuación de la
configuración jurídica, y a la desazón
que produce en los miembros del
Opus Dei, se refiere extensamente en
diversos momentos: "Comprendo
bien, por eso, que junto al
desasosiego ante el temor de que
pueda alterarse o violentarse la
naturaleza genuina de nuestra
vocación, os manifestéis también
preocupados por las dificultades



prácticas que vais encontrando en la
realización de nuestras labores
apostólicas, personales o
corporativas, en medio de la
sociedad civil, si esa sociedad os
considera como religiosos." "Por
ejemplo -añade-, sé que a no pocos os
han negado en vuestros respectivos
puestos de trabajo el derecho a
ejercer la profesión, o han sido
promovidas contra vuestra tarea
profesional excepciones más o
menos públicas de legitimidad",
precisamente por asimilarlos a los
religiosos o por aplicarles la
legislación que a ellos les
corresponde (131).

e) Ese contexto le lleva a presentar la
cuestión institucional como cuestión
acuciante, de justicia, ya que los
miembros del Opus Dei acudieron a
la Obra con conciencia y con
vocación de cristianos corrientes, y
no pueden ser llevados hacia un
camino distinto. "Para mí (...) no es



sólo un problema de fidelidad al
querer divino, sino también de
justicia con vosotros todos. (...) Antes
de admitiros en la Obra, también por
razón de justicia, a cada uno de
vosotros se os explicó bien -para que
vuestra decisión fuera consciente y
libre- que no ibais a ser religiosos ni
personas equiparadas a los
religiosos. Se os dijo que
conservaríais en todo vuestra íntegra
personalidad y vuestra condición de
laicos corrientes, que en nada ibais a
ser segregados o separados de los
demás hombres, que están en el
mundo y son iguales a vosotros; que,
al venir al Opus Dei, no cambiaríais
de estado, sino que continuaríais con
el que tuvierais; y que vuestra
vocación profesional y vuestros
deberes sociales seguirían siendo
parte integrante de la vocación
divina que habíais recibido" (132).

"¿Cómo podría yo ahora -continúa
con tono fuerte, pero sincerocometer



la iniquidad de obligaros a seguir
una vocación diversa? No, no podría
exigiros eso de ninguna forma, y ni
siquiera podría pediros -recurriendo
a argumentos poco leales, que
violenten la libertad de vuestras
conciencias- que renovéis vuestro
compromiso con la Obra, abrazando
una vocación que no es la que hemos
recibido de Dios.

"Ni yo puedo hacer eso con vosotros,
ni nadie puede hacer eso conmigo.
(...) Eso -además de ser
humanamente una villanía- sería
una falta grave contra la moral
cristiana, contra la ley divina
positiva y aun contra la misma ley
natural.

"En toda la legislación y la praxis
eclesiástica no hay ninguna norma o
principio que pudiera justificar una
tal tiranía. Os ruego que consideréis
que os hablo con toda sinceridad y
claridad, pero también con maduro



pensamiento. No soy un joven que
escribe a la ligera: tengo -voy
teniendo- muchos años encima, y
Dominus prope est (Philip. IV, 5):
para mí el juicio del Señor está
cerca" (133).

"Hay en mi alma -prosigue- una gran
devoción a San Francisco, a Santo
Domingo, a San Ignacio; pero nadie
en el mundo me puede forzar a
hacerme franciscano, dominico o
jesuita. Como nadie me puede
obligar a tener mujer, a que me case
(...) En la vida espiritual cuenta la
gracia de Dios, su voluntad, su
querer, que señalan un camino y una
misión. (...) ¿Quién podrá cambiar
esa vocación divina?

"El derecho natural, el derecho
divino positivo, la moral cristiana y
los derechos adquiridos se opondrían
-repito- a una violencia de ese tipo,
defendiendo la libertad de las
conciencias" (134).



f) Esos acentos fuertes -de
conciencia- que brotan al advertir
una tensión entre el carisma
fundacional y la inadecuación cada
vez más patente de la configuración
jurídica, reaparecen en otros
contextos, con referencia a lo que es,
indudablemente, el dato
fundamental: la fidelidad a la
voluntad divina, a lo que ve claro
que Dios ha querido al promover el
Opus Dei.

"Sois vosotros, hijos míos, llenos de
buen espíritu, incansablemente
trabajadores, los que habéis hecho
realidad esta siembra universal de
enseñanza vivida", manifiesta
después de haber recordado los
frutos ya producidos por la labor
apostólica del Opus Dei. Y añade:
"Por estas razones, desde la hondura
de mi pobre vida, me limito a tratar
de amaros con toda mi alma -pido a
Dios que me juzgue solamente por el
Amor que le tengo y por el amor que



os tengo- y a adoctrinaros con la
mayor solicitud posible, según
aquella enseñanza de la Escritura
Santa en la que he buscado siempre
la medida de mi fidelidad: que las
palabras, que hoy te ordeno, estén en
tu corazón. Las inculcarás a tus hijos,
las meditarás cuando estés en casa,
cuando estés por la calle, cuando
estés acostado y cuando estés en pie
(Deut. VI, 6 y 7).

"Comprended hasta qué punto os
comprendo; con cuánta sinceridad
comparto vuestro vibrante deseo de
que nada altere ni enturbie la
naturaleza secular y laical de nuestra
vocación, que es la razón misma de
mi vida y de la vuestra, y el medio
apto para la fecundidad del
apostolado que desarrollamos en
servicio de la Santa Iglesia, y para
nuestra santidad personal" (135).

Esa razón de su vida se traduce en "el
gravísimo compromiso de defender



la integridad de nuestra
espiritualidad, de nuestra vocación
secular y de nuestra condición de
simples fieles". No se trata de la
reivindicación de derechos, sino del
cumplimiento fiel de la Voluntad
divina: "Si yo personalmente tengo -
ante la Iglesia- el derecho a no tener
derechos, de cara a Dios Señor
Nuestro tengo el deber de poner
todos los medios limpios
sobrenaturales y humanos para
cumplir la Santa Voluntad de Dios, en
lo que concierne al establecimiento
de su Obra, tal como El me la ha dado
a entender" (136).

Ese poner todos los medios, esa
insistencia, es, por lo demás, "un
problema de conciencia: no quiero
que se condene mi alma, ni las
vuestras, por no suplicar y pedir
filialmente, por ser yo con vosotros
canes muti, non valentes latrare
(Isai. LVI, 10); como perros mudos,
que no se atreven a ladrar,



defendiendo el tesoro de su
Señor" (137).

g) Es necesario -concluye- "que
solicitemos perseverantemente una
solución jurídica clara -basada en el
derecho ordinario de la Iglesia, y no
en privilegios- que definitivamente
garantice la fidelidad a nuestra
vocación, que asegure y fortalezca el
espíritu del Opus Dei y la fecundidad
de nuestros apostolados en servicio
de la Iglesia Santa, del Romano
Pontifice, de las. almas" (138).

Esa solución -añade, como
haciéndose eco de las dificultades
encontradas- no es fruto de
elucubraciones montadas sobre el
vacío, o de gusto por novedades, sino
manifestación de un deseo de
constante fidelidad al carisma
fundacional dentro del respeto,
constante también, al derecho de la
Iglesia. Digámoslo con sus propias
palabras: "Y si, junto a la exposición



de este problema espiritual -que
afecta a la esencia misma de nuestra
vocación-, sugerimos y razonamos
también la solución técnica que
juzgamos más adecuada, es porque
queremos evitar que nadie nos
englobe, con superficial apreciación
del problema, en el grupo de ésos
que el realismo administrativo de la
Curia Romana da a veces en llamar
misticismos proféticos, creadores de
imaginarios problemas insolubles".
"No, hijos míos -prosigue-; bien
sabéis vosotros que no es ése nuestro
caso. No inventamos problemas, ni
pretendemos soluciones imposibles.

"Tenemos, ciertamente -continúa-,
clara conciencia del carisma grande -
don de Dios, thesaurus absconditus
(cfr. Matth. XIII, 44)- con que la
misericordia de Dios ha querido
llenar y transformar nuestra vida".
"Pero -añade- esa vocación
específica, secular y laical, no es una
construcción imaginaria, o un falso



misticismo, ni tampoco una idea
profética, nacida y anidada en la
inteligencia de un estudioso de
teología, sin más consistencia real
que la abstracta de una idea.

"Nuestra vocación es una realidad
viva, encarnada en la diaria
existencia de muchísimas personas
de condiciones, naciones, lenguas, y
razas tan distintas, que, dispersas por
el mundo, trabajan en servicio de la
Iglesia, creen, aman y rezan,
trabajan, sonrien y, mientras sirven
siempre por amor de Jesucristo,
esperan.

"Este es el realismo de nuestra
vocación y, por tanto, del problema
verdadero que la fidelidad a esa
vocación plantea, que nos lleva
ardientemente a desear la solución
jurídica definitiva necesaria, que
humildemente sugerimos" (139).

h) Esa petición perseverante, esa
solicitud por abrir camino,



cumplimiento de un deber de
conciencia, deberá ser siempre
planteada no en tono polémico, sino
con lealtad y fidelidad de un buen
hijo de la Iglesia: "Hijos míos, ya
comprenderéis bien que no se trata
en absoluto de intentar forzar la
decisión de la Santa Sede, ni tampoco
de polemizar con quienes sean
llamados a estudiar este problema.
(...) Hijas e hijos míos, he servido y
amado a la Iglesia y al Papa con todo
el ardor de mí corazón; y a veces, en
la presencia del Señor, considero que
este amor y este servicio -opere et
veritate (I Ioann. III, 18), con pruebas
externas de realidad y de verdad-
son tan grandes como las del alma
que más ame y más sirva.

"Pienso, por eso, que nadie podrá
honestamente dudar de la rectitud
de intención con que acudiremos de
nuevo, a la hora oportuna, ante la
Santa Sede. A ella someteremos con
ilimitada confianza filial los motivos



y las razones que tenemos, para
hacer viable primero y, después,.
más eficaz nuestro mejor servicio a
la Santa Iglesia y a las almas" (140).

Desde el principio hasta el final, la
Carta de 1962 revela una aguda
conciencia de la importancia del
problema planteado y de la
necesidad de darle pronta solución,
pero, a la vez, una actitud serena, un
tono de esperanza, de segura
confianza en que se resolverán las
dificultades, de plena y acabada
entrega a la Iglesia que, guiada por
Dios, encontrará caminos para
otorgar al Opus Dei una definitiva
solución a su problema institucional.
"Se ha dicho, hijos míos, que la
Iglesia es Cristo confiado en manos
de los hombres. (...) Me parece
oportuno recordaros ahora esta
naturaleza a la vez divina y humana
de la Iglesia Santa, porque nosotros
hemos de confiar este deseo nuestro
de fidelidad a la vocación recibida,



en manos de esos hombres en
quienes Cristo mismo se confía. Y
quiero -y os pido con toda el alma-
que meditéis, como también yo
medito, en esa forma de abandono
humilde y esperanzado con que
Cristo realiza este divino acto de
confianza" (141).

"Os confieso -escribe más adelante-
que esas posibles dificultades nunca
me han inquietado. Me limito a
pedirle al Señor que, si esos
obstáculos alguna vez se diesen, El
haga que nosotros tengamos la
posibilidad de dialogar, de poder
exponer en la sede y en el momento
oportunos, las muchas razones que
gracias a Dios tenemos para
demostrar la rectitud de intención
que nos anima, la eficacia de nuestro
servicio y la legitimidad de lo que
deseamos" (142).

Ya en los últimos pasajes de la Carta,
remacha ese espíritu: "¡No admitáis,



pues, ningún pensamiento de duda o
de temor! Estad seguros: lo que
queremos es de Dios, y va bien para
servirle en todas las circunstancias,
porque no somos sólo para esta edad,
sino para cualquier época, para
cualquier lugar" (143) "Cuantas veces
razono sobre mi pequeñez y sobre el
prodigioso desarrollo de la Obra en
el mundo, siempre llego a concluir
con este pensamiento, que tanto me
ayuda a descansar en Dios: un
hombre solo, y menos yo, no puede
hacer esto: digitus Dei est hic (Exod.
VIII, 19); aquí está bien clara la mano
de Dios.

"De nuevo, hijos míos, en este
momento crucial de la fundación de
la Obra, ante ese modo razonable de
movernos para salvar la naturaleza
específica de nuestra vocación, el
Señor nos llena el alma de paz y de
certeza; y nos recuerda -fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti (II
Reg. VII, 9)- que ha estado siempre a



nuestro lado, desde el primer día,
aun en medio de las más tremendas
tormentas" (144).

Y en ese mismo tono concluye:
"¡Hijos míos! Con renovado amor a la
Iglesia Santa, vamos a hacer lo que
sobrenatural y humanamente
podemos, para proporcionar a esta
muchedumbre de la Obra -de la que
somos directamente responsables- el
pan de su fidelidad a la vocación. ¡Lo
demás lo hará el Señor! Repetidle:
ecce nos reliquimus omnia, et secuti
sumus te, quid ergo erit nobis?
(Matth. XIX, 27). Señor, haz una de
las tuyas: que se vea que eres
Tú" (145).

Notas

116. Carta, 25-V-1962, n. 3.

117. [bid., n. 1.

118. Ibid., n. 2.



119. Ibid., nn. 3-4.

120. Ibid., n. 4.

121. Concretamente, en algún
momento, por ejemplo, en el n. 45,
reproduce textualmente pasajes de la
Carta, 25-1-1961, n. 9, ya citados en el
apartado 5 de este mismo capítulo.

122. Carta, 25-V-1962, n. 13.

123. Ibid., n. 92.

124. Ibid., nn. 5-6.

125. Ibid., nn. 7-8.

126. Ibid., n. 91.

127. Vid. nota 6 de este capítulo.

128. Carta, 25-V-1962, n. 27.

129. Ibid., n. 36.

130. Ibid., n. 45.



131. Ibid., nn. 14-15. En los números
siguientes de la Carta desciende a
ejemplos concretos de esas
dificultades.

132. Carta, 25-V-1962, n. 33.

133. Ibid., n. 34.

134. Ibid., n. 35.

135. Ibid., n. 10.

136. Ibid., n. 26. "Yo no puedo
enterrar el talento (Matth. XXV, 25) -
continúa-, porque no quiero que el
Señor me lo quite, con justa
indignación: no puedo dejar que se
ahogue, que se impida, el fruto
apostólico de la Obra de Dios" (Ibid.,
n. 27).

137. Ibid., n. 96.

138. Ibid., n. 36.

139. Ibid., nn. 95-96. Consideraciones
análogas sobre esa contraposición



entre un realismo abierto a la
novedad creadora del Espíritu y un
realismo de cortos vuelos habían
aflorado ya en algún pasaje anterior:
"No excluyo, hijos míos, que pueda
haber quienes -con una concepción
insuficiente, acientífca, del derecho
eclesiástico- se comporten como si ya
conociesen y tuviesen perfectamente
regulada toda esa profundidad y
riqueza de los dones de Dios, como si
hubiesen ya catalogado
definitivamente todos los caminos,
todas las modalidades de la acción
del Espíritu Santo en la vida de la
Iglesia.

"Tengo que deciros, hijos míos, que
esas personas existen, y que son -a
mi juicio- los responsables del
desprecio que, por desgracia, muchos
sienten hoy por la lex ecciesiastica.
Porque esos falsos doctores se
comportan como si el carisma
naciera de la norma jurídica, como si
el traje engendrara el cuerpo, como



si la forma precediera a la
materia" (Ibid., n. 76).

140. Ibid., nn. 94-95.

141. Ibid., n. 60.

142. Ibid., n. 68.

143. Ibid., n. 99.

144. Ibid., n. 100.

145. Ibid., n. 102.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-
reflexiones-del-fundador-sobre-la-
cuestion-institucional/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-reflexiones-del-fundador-sobre-la-cuestion-institucional/
https://opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-reflexiones-del-fundador-sobre-la-cuestion-institucional/
https://opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-reflexiones-del-fundador-sobre-la-cuestion-institucional/
https://opusdei.org/es-es/article/7-nuevas-reflexiones-del-fundador-sobre-la-cuestion-institucional/

	7. NUEVAS REFLEXIONES DEL FUNDADOR SOBRE LA CUESTIÓN INSTITUCIONAL

