
opusdei.org

7. Medios y
obstáculos

"Entrevista sobre el Fundador
del Opus Dei". Entrevista de
Cesare Cavalleri a Don Álvaro
del Portillo sobre la vida y
personalidad de San Josemaría

18/03/2009

– El fin del Opus Dei es
sobrenatural, y por eso los medios
adecuados para llevarlo adelante
son sólo sobrenaturales: la
oración, la mortificación, el
trabajo santificado y ofrecido a
Dios. Desde una visión humana,



sorprende la desproporción entre
el inmenso horizonte de
apostolado que el 2 de octubre
descubre en su alma aquel
sacerdote de veintiséis años y la
escasez de medios de que dispone.

–Era tal la visión sobrenatural de
nuestro Fundador, que rechazó
siempre con fuerza la tentación de
considerar "imposible" lo que el
Señor le pedía: ¡Imposible! Si lo
hubiese pensado, si no hubiese
tenido confianza plena en Dios,
que cuando pide algo da todas las
gracias necesarias para poderlo
hacer, aún estaría repitiendo esa
palabra –¡imposible!–, como un
retrasado mental: así lo hubiese
hecho si me hubiera dejado llevar
por la visión humana, o por los
consejos de algunos .

Con una confianza en Dios
inquebrantable, contempló desde el
principio la Obra proyectada en el



futuro y, a pesar de que a muchos les
parecía un sueño maravilloso,
hablaba con plena seguridad, como si
ya lo tuviese delante de los ojos, de
todo aquello que el Señor haría
realidad con el transcurso de los
años.

Recuerdo un suceso de agosto de
1958, durante una de las estancias de
nuestro Fundador en Londres. Un
día caminaba con algunos de
nosotros por las calles de la City y, al
pasar ante la sede central de los
bancos más famosos y de las más
antiguas empresas comerciales e
industriales, se quedó sobrecogido
por aquel poderío. Por contraste,
sintió toda su personal debilidad. El
Señor permitió que en ese momento
el Padre se diera cuenta muy
vivamente de su impotencia para
llevar adelante, tan sólo con sus
propias fuerzas, la empresa
sobrenatural que le había sido
confiada. Pero le reafirmó al mismo



tiempo con una locución interior,
que dio nuevo brío a su esperanza:
"Tú no puedes, pero Yo sí".

– El Padre no se limitaba a rezar
intensamente, sino que pedía
oraciones a todos, con inmensa fe .

–Lo muestra, entre miles, este suceso.
Durante los años que precedieron a
la guerra civil se fue afirmando en
Madrid una cultura rabiosamente
anticlerical. Entre otros, se publicaba
un periódico, El Sol , que se
distinguía por sus ataques continuos
contra la Iglesia: tenía una enorme
difusión, porque estaba muy bien
realizado desde el punto de vista
técnico y contaba con las firmas más
prestigiosas del momento: los
mejores periodistas y los más
prestigiosos representantes de los
ambientes laicistas del país. Nuestro
Fundador conocía a una mujer a la
que todos llamaban "Enriqueta la
Tonta": lo que hoy diríamos una



disminuida; pero que tenía mucha fe
y una gran delicadeza de espíritu. Un
día el Padre le pidió que rezara por
una intención suya: el cierre de
aquel periódico tan nocivo. Al cabo
de pocos meses, El Sol quebró,
inexplicablemente, y no volvió a
publicarse.

El Padre buscaba el apoyo de la
oración del mayor número de
personas, incluso de las que no
conocía: por ejemplo, sacerdotes que
encontraba por la calle, o fieles que
veía en la iglesia, especialmente
recogidos. Es significativo el modo en
que conoció a don Casimiro Morcillo,
que llegaría pronto a ser Vicario de
Madrid, luego Arzobispo de
Zaragoza, y finalmente Arzobispo de
Madrid. En los primeros años treinta,
el Padre se cruzaba cada mañana,
muy temprano, con un sacerdote al
que veía siempre muy recogido. Un
día le paró, y le pidió también que
rezase por una intención suya. Don



Casimiro se quedó sorprendido. Al
poco tiempo empezaron a tratarse y
se hicieron amigos. Más tarde,
recordando aquel encuentro, nuestro
Fundador dijo al futuro arzobispo: 
Cuando te abordé en la calle sin
conocerte, me tomarías por un
loco . Y don Casimiro, riendo,
replicó: "¡Ah!, un poco sí, porque la
verdad es que nadie me había
parado nunca en mitad de la calle
para pedirme oraciones".

– Se comprende que el Fundador
haya querido para los miembros
de la Obra una intensa vida de
oración, que prevé momentos
concretos de trato con el Señor,
durante la jornada, a los que
siempre se concede primacía, por
muy urgente que sea el trabajo.

–A este propósito recuerdo un suceso
que no puedo dejar de evocar sin
emocionarme. En 1943 sus hijas
empezaron a encargarse de la



administración doméstica de la
residencia de estudiantes situada en
el Paseo de la Moncloa, de Madrid.
Eran tiempos difíciles, pues hacía
muy poco que había terminado la
contienda civil española y la guerra
mundial estaba en pleno apogeo.
Además de la dificultad para
encontrar alimentos, no se habían
terminado aún las obras del edificio,
y la casa estaba llena de operarios.
Quizá por el peso de aquellas
dificultades, el 23 de diciembre dos
de sus hijas confiaron a nuestro
Fundador que no podían sacar
adelante su trabajo en esas
circunstancias; sólo conseguían 
desastres ; y, como consecuencia de
todo, estaban descuidando la
oración, la vida interior. Al
escucharlas, el Padre no pudo
contener las lágrimas. Después, tomó
una cuartilla y escribió:

1. sin servicios 2. con obreros 3. sin
accesos 4. sin manteles 5. sin



despensas 6. sin personal 7. sin
experiencia 8. sin división del
trabajo
–––––––––––––––––––––––––––– 1. con
mucho amor de Dios 2. con toda la
confianza en Dios y en el Padre 3.
no pensar en los "desastres" hasta
mañana durante el retiro.

A los pocos días le preguntaron al
Padre el motivo de aquellas lágrimas,
y respondió: lloré, hija mía, porque
no hacíais oración. Y, para una hija
de Dios en el Opus Dei, el trabajo
más importante, ante el que hay
que posponer todo lo demás es
éste: la oración . La lucha interior,
por encima de cualquier
inconveniente: éste es el medio que
siempre ha allanado las dificultades
aparecidas a lo largo del camino del
Opus Dei.

– El Fundador repitió muchas
veces que el Opus Dei nació en los
hospitales y en los barrios pobres



de Madrid, porque, desde el
primer periodo de la fundación,
confiaba sus intenciones a la
oración de los enfermos y de los
más abandonados .

–El Señor acogía aquellas oraciones y
bendecía con la cruz los primeros
pasos de la Obra. En el Hospital del
Rey, donde iban a parar casos tan
desesperados que era conocido
popularmente con el nombre de
"Hospital de los incurables", ingresó
María Ignacia García Escobar, una de
las primeras mujeres que pidieron la
admisión en el Opus Dei y que murió
de tuberculosis diecisiete meses
depués. Aprendió de nuestro
Fundador a ofrecer sus sufrimientos
por la Obra, como escribió en un
cuaderno: "Hace falta poner bien los
fundamentos. Por eso debemos hacer
que los cimientos sean de granito;
que no nos suceda como al edificio
de que habla el Evangelio, que fue
construido sobre la arena. Los



fundamentos bien hondos, después
vendrá el resto".

Luis Gordon fue otra de las primeras
vocaciones. Era un joven ingeniero,
de muy buen espíritu. Por su
madurez y sus virtudes, nuestro
Fundador habría podido apoyarse
mucho en él. También murió
prematuramente. El Padre aceptó
serenamente su pérdida y escribió
algunas consideraciones
conmovedoras sobre la ayuda que
prestaría a la Obra desde el Cielo.

En 1944, Juan Fontán, sin ser de la
Obra, ofreció su vida por los tres
primeros miembros del Opus Dei que
recibirían la ordenación sacerdotal
poco después. Nuestro Fundador
vivía y difundía continuamente una
profunda Comunión de los Santos; y,
entre otras cosas, tuvo siempre la
costumbre de aplicar por las almas
del Purgatorio todas las indulgencias
que lucraba.



– La guerra civil española fue
ciertamente un duro obstáculo
que amenazaba con obstruir el
camino de la Obra apenas nacida.
En las biografías del Fundador
hemos leído detalles
impresionantes sobre aquel
periodo, en que el que se vio
obligado a peregrinar de un
escondite a otro, en constante
peligro de muerte, hasta que
consiguió cruzar la frontera y
pasar por Andorra a la zona libre.
No le pido que me resuma aquellos
acontecimientos, que por sí solos
llenarían un libro; pero le rogaría
que contase algún episodio
particularmente significativo de
las reacciones sobrenaturales del
Fundador ante la adversidad.

–Fueron momentos verdaderamente
terribles. Nuestro Fundador, ya muy
conocido en Madrid como sacerdote,
fue perseguido por facciones
anticlericales, que le buscaron con



verdadero odio y ensañamiento y
llegaron incluso a asesinar en su
lugar a una persona desconocida,
confundidos por su semejanza física
con el Fundador del Opus Dei.

Nuestro Padre fue escondido durante
algún tiempo por el doctor Suils,
viejo amigo de su familia y
compañero suyo de Instituto, que
dirigía una clínica psiquiátrica donde
acogió valientemente a algunos
refugiados que se hacían pasar por
locos.

Del 14 de marzo al 31 de agosto de
1937, vivió en la Legación de
Honduras, con un pequeño grupo de
hijos suyos, entre los que estaba yo
también, imprimiendo heroicamente
un ritmo de "normalidad" humana y
espiritual a aquellas jornadas de
encierro que para el resto de los
refugiados eran sólo motivo de
angustia.



Esta carta suya, escrita a sus hijos de
Valencia el 18 de septiembre de 1937,
puede dar una idea precisa del
estado de ánimo y de la vibración de
nuestro Fundador. Debo aclarar que,
para evitar la censura, usaba un
lenguaje en clave, fácilmente
comprensible por los destinatarios;
así, "el abuelo" o "mi hermano
Josemaría" eran él mismo; "don
Manuel", el Señor:

¡Peques! El abuelo tiene muchas
ganas de abrazaros, pero siempre
se le estropea la combinación.
Convendrá así. Con todo, ¡quién
sabe!, no desespero de que se me
cumplan pronto los deseos. En
fin..., Don Manuel sabe más. Una
noticia atrasada: me han dicho –a
mí y en mi cara– repetidas veces
que a mi hermano Josemaría le
encontraron colgado de un árbol,
en la Moncloa, según unos; otros,
en la calle de Ferraz. Hay quien
identificó el cadáver. Otra versión



de su muerte: que lo fusilaron.
Suponed la cara del abuelo, ante
tamañas noticias. Verdaderamente
sería de envidiar, para un loco
como mi hermano, un final así con
el aditamento de la fosa común.
¡Qué más habría deseado el pobre,
cuando se vio moribundo, en la
habitación lujosa de un sanatorio
caro! Digo mal: esta manera de
fenecer (normal, sin ruidos, ni
espectáculo), como un cochino
burgués, está en mejor acuerdo
con su vida, su Obra y su camino.
Morir así –¡oh, Don Manuel!–, ...
pero loco, de mal de Amor .

Durante toda su vida el Padre
encomendó en la Santa Misa a aquel
hombre, asesinado en su lugar.

Antes, el 1º de octubre de 1936, había
ocurrido otro suceso que se grabó en
mi memoria, cuando sólo tenía
veintidós años.



Estábamos escondidos en un chalet
de la calle Serrano, cuando mi
hermano Ramón vino a advertirnos
de que los milicianos estaban
registrando otras casas de la familia
propietaria del chalet. El Padre le
dijo entonces a Juan Jiménez Vargas
que buscase otro refugio. A mi
hermano Pepe y a mí, que no
sabíamos qué hacer, nos aconsejó
que nos quedásemos un día más,
hasta ver los resultados de las
gestiones. Entretanto, después de
varias llamadas teléfonicas,
consiguió hablar con José María
González Barredo, quien le aseguró
que podría dar con otro escondite.
Entonces nuestro Fundador salió
para verse con él; más tarde, después
de eludir la vigilancia de los
centinelas de la antigua Dirección
General de Seguridad, volvió al
chalet de la calle Serrano y se reunió
con nosotros. Me saludó y rompió a
llorar. "Padre, ¿por qué llora?", le
pregunté.



Me impresionó mucho el dolor del
Padre. Era extraordinariamente
sobrenatural, y por esto mismo,
también muy humano: quería a sus
amigos con todo el corazón. Me he
enterado de que han asesinado a
don Lino , dijo, y me contó que en
aquellas horas en que había
deambulado por las calles de Madrid
se había enterado del asesinato de un
sacerdote amigo, don Lino Vea–
Murguía, y de nuevos detalles sobre
el martirio de don Pedro Poveda, el
Fundador de la Institución Teresiana,
buen amigo suyo. Espero que muy
pronto llegue a término su Causa de
Beatificación.

Después me explicó por qué había
vuelto con nosotros: se había
encontrado con José María en el
lugar convenido, en el Paseo de la
Castellana. Jose María, después de
saludarle con cariño filial y gran
alegría, sacó del bolsillo del pantalón



una pequeña llave y le dio una
dirección, mientras decía:

–"Vaya usted a tal casa, entre y
quédese allí. Pertenece a una famlia
amiga mía, que se encuentra fuera de
Madrid. El portero es persona de
confianza."

–Pero, ¿cómo voy a estar en un
lugar ajeno? ¿Si vienen o llaman
otras personas, qué digo?

Aquel hijo suyo, sin pensarlo mucho,
respondió: "No se preocupe. Hay allí
una sirvienta, una mujer que es
también de toda confianza, y que
podrá atenderle en lo que necesite".

– ¿Qué edad tiene esa mujer?

–"Pues, veintidós o veintitrés años."

Entonces, nuestro Fundador pensó: 
No puedo, ni quiero, quedarme
encerrado con una mujer joven,
día y noche. Tengo un compromiso



con Dios, que está por encima de
todo. Preferiría morir antes que
ofender a Dios, antes que faltar a
este compromiso de Amor. Y
acercándose al sumidero de una
alcantarilla, tiró la llave dentro.

– Las contrariedades externas,
aun duras y peligrosas, son, hasta
cierto punto, "fáciles" de afrontar.
Más difícil resulta la
incomprensión, la hostilidad
injustificada y preconcebida, aún
más si procede de personas
buenas, que pertenecen a la
Iglesia. El Fundador debió
experimentar los dos tipos de
pruebas.

–Para hablar de este tema, ante todo
deseo subrayar que nuestro Padre
reaccionó siempre con espíritu
sobrenatural, perdonando y
olvidando prontamente las
calumnias con humildad, con la
máxima caridad hacia el prójimo,



con hambre de justicia y con un
silencioso abandono en la Voluntad
de Dios.

De acuerdo con su ejemplo, me
referiré ahora a estas cosas en líneas
muy generales, lejos de cualquier
victimismo y espíritu de revancha.

Ya he dicho que las incomprensiones
comenzaron en la época de la
fundación y de los primeros pasos
del Opus Dei, entre los años 1930 y
1936. Se puede buscar una
explicación que vaya a la raíz
teológica del problema. En aquellos
años, lo que nuestro Fundador veía
en su alma con tanta claridad,
gracias a una precisa iluminación
divina –la llamada universal a la
santidad–, aparecía como algo
increíblemente audaz. Se lo he oído
explicar muchas veces; en una
ocasión, a finales de los años sesenta,
con estas palabras: Cuando hace
cuarenta y pico años, más o menos,



un pobre sacerdote que tenía
veintiséis, comenzó a decir que la
santidad no era sólo cosa de
frailes, de monjas y de curas, sino
que era para todos los cristianos,
porque Jesucristo Señor Nuestro
dijo a todos sed santos como mi
Padre celestial es santo... –lo
mismo si es un soltero, que si está
casado, que si es viudo: todos
podemos ser santos–, decían que
ese sacerdote era un hereje .

Algunos no lo acusaban de hereje,
pero afirmaban que estaba loco: lo
que hoy es doctrina común, entonces
aparecía a los ojos de todo el mundo
como un disparatón , según decía el
Padre a veces con una expresión
muy suya. Además, a la novedad de
la doctrina que predicaba, se añadía
la audacia de sus iniciativas
apostólicas y la desproporción de los
medios humanos de quien las
promovía.



A la dificultad para comprender
teológicamente el mensaje espiritual
de nuestro Fundador, se añadían
celotipias, envidias muchas veces
inconscientes, una visión estrecha y
casi "monopolística" de la pastoral.
Resultaba inevitable que el soplo del
Espíritu Santo, que alentaba el
apostolado de nuestro Fundador,
levantase una polvareda de
desconfianza y hostilidad. La historia
de la Iglesia muestra que el bien se
abre siempre camino a duras penas.

A finales del 1939 y comienzos de
1940 arreciaron las calumnias contra
el Opus Dei y su Fundador. Al
principio no quería aceptar que era
el blanco de una verdadera campaña
denigratoria; pero, ante la evidencia
de las pruebas, no tuvo más remedio
que admitirlo. La Obra era acusada
de herejía, de conspirar
clandestinamente para encaramarse
en el vértice del poder, de masonería,
de antipatriotismo, etc. No se trataba



de hechos aislados, sino de una
auténtica campaña; quienes
promovían estas calumnias no
dudaron en acudir a las más altas
esferas de la jerarquía eclesiástica,
para sembrar desconfianza y
sospecha respecto de la Obra y el
Padre.

En una ocasión, fray José López
Ortiz, agustino, que más tarde sería
Obispo de Túy–Vigo, y arzobispo
castrense de España, y que era
entonces el confesor ordinario de
nuestra residencia de Diego de León
en Madrid, le entregó al Padre una
copia de un "dossier reservado"
sobre la Obra y su Fundador: los
servicios de información de la
Falange lo había hecho llegar a las
autoridades locales, y a López Ortiz
se lo facilitó una persona de su
confianza. Aquel documento
rebosaba calumnias atroces y
significaba el comienzo de otra
campaña difamatoria contra el



Fundador. Recogía todas las
maledicencias divulgadas con
anterioridad. Yo asistí a aquella
entrevista y confirmo lo que
testimonia fray José: "Cuando
Josemaría terminó la lectura, al ver
mi pena, se echó a reír y me dijo con
heroica humildad: No te preocupes,
Pepe, porque todo lo que dicen
aquí, gracias a Dios, es falso: pero
si me conociesen mejor, habrían
podido afirmar con verdad cosas
mucho peores, porque yo no soy
más que un pobre pecador, que
ama con locura a Jesucristo . Y, en
lugar de romper esa sarta de
insultos, me devolvió los papeles
para que mi amigo los pudiera dejar
en el ministerio de la Falange, de
donde los había cogido: ten , me dijo,
y dáselo a ese amigo tuyo, para que
pueda dejarlo en su sitio, y así no
le persigan a él ".

Otras incomprensiones provinieron
de familias, pocas ciertamente, de los



chicos que frecuentaban las
actividades apostólicas de la Obra, o
de las de los propios miembros del
Opus Dei. Casi siempre, en el origen
de estos problemas, aparecían
algunos religiosos que no vacilaban
en difundir sospechas y
desconfianzas: lo hacían desde el
confesonario o yendo a visitar a las
familias para ponerlas sobre aviso.
Más de una vez el Padre tuvo que
intervenir personalmente para poner
remedio a las falsedades que
divulgaban en aquellos hogares: Al
principio de la Obra, hace treinta y
tantos años, venían a mí algunos
padres... indignados: porque había
una campaña de calumnias
dirigidas por unos determinados
religiosos, que yo quiero mucho, y
esas pobres familias estaban
influidas. Era yo entonces un
sacerdote joven –no tenía aún los
cuarenta años– y les dejaba hablar.
Cuando habían terminado, les
decía: con la información que



vosotros tenéis, yo pensaría como
vosotros. De modo que estamos de
acuerdo. Os diré más: seríamos
tres los que estaríamos de
acuerdo: ¡el diablo, vosotros y yo!
Luego procuraba aclararles las
cosas y quedábamos siempre muy
buenos amigos .

– Usted habla genéricamente de
"religiosos", y lo refiere con
expresiones análogas a las del
Fundador. Pero se trataba de
personas muy concretas, y
sabemos que procedió de la
iniciativa de un jesuita. De aquí
los comentarios sobre una
supuesta enemistad entre el Opus
Dei y la Compañía de Jesús.

–No se debe generalizar. La campaña
calumniosa partió, efectivamente, de
un jesuita que en aquel tiempo era
muy influyente dentro y fuera de la
Compañía, pero que, años después,
abandonó el estado religioso y acabó



apostatando de la Iglesia. El Padre
intentó, desde el primer momento,
hacerle comprender la naturaleza de
nuestro trabajo, le perdonó de todo
corazón y procuró luego ayudarle a
través de miembros de la Obra,
cuando estaba fuera de la Iglesia.
Para hablar de ésta y de otras
persecuciones que siguieron, utilizó
siempre una frase de Santa Teresa:
"la contradicción de los buenos", y
aplicó a los perseguidores el
evangélico obsequium se praestare
Deo (Ioh, 16,2), "pensando que
agradaban a Dios". Consideraba las
contrariedades como una ocasión
para purificarse y, al ver que
procedían de personas
pertenecientes a antiguas y gloriosas
instituciones de la Iglesia, afirmaba
que Dios quería servirse de un
bisturí de platino .

Sobre sus relaciones con la
Compañía de Jesús, respondió el
propio Fundador en una entrevista



concedida al corresponsal del New
York Times , el 7 de octubre de 1966:
En cuanto a la Compañía de Jesús,
conozco y trato a su General, el
Padre Arrupe. Puedo asegurarle
que nuestras relaciones son de
estima y de afecto mutuo. Tal vez
haya encontrado usted a algún
religioso que no comprende
nuestra Obra; si es así, se deberá a
un equívoco o a una falta de
conocimiento de la realidad de
nuestra labor que es
específicamente laical y secular y
no interfiere para nada en el
terreno propio de los religiosos.
Nosotros no tenemos para todos
los religiosos más que veneración y
cariño, y pedimos al Señor que
cada día haga más eficaz su
servicio a la Iglesia y a la
humanidad entera. No habrá
nunca una pelea entre el Opus Dei
y un religioso, porque hacen falta
dos para pelear y nosotros no



queremos luchar con nadie ( 
Conversaciones , núm. 54).

Ésta fue su norma de conducta
constante, y continúa siendo la
nuestra.

– A este propósito, recuerdo que el
P. Arrupe fue la primera
personalidad eclesiástica que
llegó a los funerales del Fundador
en la Basílica de San Eugenio, el 28
de junio de 1975. Vino con mucha
antelación sobre el horario de la
ceremonia. Estuvo recogido en
oración más de una hora,
mientras iban llegando los
cardenales, obispos, embajadores,
autoridades civiles y una gran
multitud de fieles. Pero
continuando con el hilo de la
narración histórica...

–En 1941 las contradicciones se
hicieron especialmente intensas en
Barcelona, donde acababa de
iniciarse de modo estable la



actividad apostólica de la Obra, en un
pequeño piso de la calle Balmes
llamado el Palau , y los miembros
del Opus Dei, todos universitarios,
eran sólo media docena. Las
calumnias a que me he referido
antes se habían divulgado por toda la
ciudad: en los ambientes
eclesiásticos, entre las familias, en la
universidad; los miembros del Opus
Dei eran acusados públicamente de
herejes e impostores.

Como es lógico, el Padre seguía muy
de cerca el desarrollo de los
acontecimientos de Barcelona,
principalmente por la repercusión
que podían tener en la vida interior
de sus hijos y en el apostolado. Pero
las acusaciones de orden político–
religioso precipitaron las cosas de tal
manera que llegó un momento en
que no podía acercarse a la capital de
Cataluña sin correr peligro de ser
arrestado. El propio Nuncio, Mons.
Cicognani, le advirtió y le aconsejó



que, en caso de viajar a Barcelona, lo
hiciera con nombre falso. Sin
embargo, el Padre prefirió no valerse
de esta estratagema y, cuando tuvo
que ir a la capital catalana, puso el
billete de avión a nombre de
Josemaría E. de Balaguer, ya que era
más conocido en aquella época como
"Padre Escrivá".

También en aquel viaje se detuvo en
Barcelona lo mínimo indispensable:
habitualmente se quedaba sólo un
par de días, y se alojaba en casa de
un sacerdote amigo suyo, don
Sebastián Cirac.

El Gobernador civil de Barcelona,
Correa Veglison, se excusaría años
después diciendo: "Tales eran las
cosas que decían de él, que hubiera
enviado a la policía al aeropuerto a
detenerlo".

Nuestro Fundador se esforzó en que,
incluso en aquellas circunstancias,
sus hijos de Barcelona no faltasen



nunca a la caridad, y les exhortó a
callar, trabajar, sonreír y perdonar.

Además de un grandísimo consuelo,
fue decisivo el constante apoyo del
Obispo de Madrid, Mons. Leopoldo
Eijo y Garay, que asumió una y otra
vez, públicamente, la defensa de la
Obra, y que dirigió una carta a dom
Aurelio M. Escarré, Abad coadjutor
de Montserrat, uno de los centros de
irradiación espiritual más
importantes de España. En aquella
carta le decía entre otras cosas:
"Créame, Rmo. P. Abad, el Opus es
verdaderamente Dei , desde su
primera idea y en todos sus pasos y
trabajos". Después le hablaba de la
extrema docilidad del Fundador a su
obispo y desmentía la calumnia
relativa al "secreto" de la Obra.
Aquella carta consoló a muchas
familias y disipó las dudas y
sospechas entre los eclesiásticos de
aquella zona.



De 1946 en adelante, cuando nuestro
Fundador se estableció
definitivamente en Roma,
continuaron las dificultades y las
contradicciones.

Al surgir las primeras vocaciones del
Opus Dei entre los estudiantes
universitarios de Roma, el Señor
permitió que algunas familias
recibieran mal la vocación de sus
hijos y llegaran a escribir al Santo
Padre lamentándose, sin obtener,
como es natural, el resultado que
esperaban. El Fundador recurrió a
los medios sobrenaturales y consagró
las familias de los miembros de la
Obra a la Sagrada Familia.

Durante el verano de 1951, como el
precedente, nuestro Fundador
permaneció en Roma. Sentía una
gran inquietud, una turbación
interior, porque el Señor le hacía
intuir que se estaba tramando algo
muy grave contra la Obra. Decidió



acudir al único remedio que tenía a
su alcance: los medios
sobrenaturales. Y peregrinó a Loreto
para consagrar la Obra al Corazón
Dulcísimo de María. Era el 15 de
agosto de 1951.

Algunos meses después de la
Consagración de la Obra al Corazón
Dulcísimo de María, el Cardenal
Schuster, Arzobispo de Milán,
encargó que dijeran a nuestro
Fundador que se acordase de San
José de Calasanz. De esta forma vino
a saber lo que se estaba tramando:
dividir la Obra en dos instituciones
separadas, los hombres por un lado y
las mujeres por otro, y decapitarla,
expulsando al Fundador.

El 24 de febrero de 1952 el cardenal
Tedeschini tomó posesión como
Cardenal protector de la Obra, según
el derecho entonces vigente. Poco
tiempo después, el 20 de marzo, el
Padre le llevó una carta –fechada



unos días antes, el 12–, en la que
explicaba la situación. Como
siempre, le acompañé yo. El cardenal
Tedeschini leyó la carta con calma,
delante de nosotros, y dijo que se la
haría llegar al Papa. El texto estaba
lleno de caridad hacia los que habían
urdido aquella trama, y el Padre
mostraba que no había ningún
motivo para tomar medida alguna
contra la Obra. El Papa, después de
leerla, dijo al cardenal: "¿Pero, quién
ha pensado hacer eso?" Era evidente
que todo se había urdido sin
conocimiento del Santo Padre Pío XII.

Así se desvaneció aquel ataque
contra el Fundador y contra la Obra:
era la respuesta de la Virgen a la
consagración del Opus Dei hecha el
15 de agosto de 1951.

– La referencia a San José de
Calasanz confirma que también el
Beato Josemaría fue tratado como
muchos Fundadores que han



pasado a la historia por su
santidad, mientras que nadie
recuerda el nombre de sus
calumniadores.

En cualquier caso, entonces y
siempre, nosotros aplicamos la
norma de nuestro Fundador: 
Perdonar, callar, rezar, trabajar,
sonreír .

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/7-medios-y-
obstaculos/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/7-medios-y-obstaculos/
https://opusdei.org/es-es/article/7-medios-y-obstaculos/
https://opusdei.org/es-es/article/7-medios-y-obstaculos/

	7. Medios y obstáculos

