opusdei.org

7. Escritos de
formacion

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

06/10/2010

El Padre se dedic6 con emperio a
cumplir su funcion de maestro y guia
de santos. En sus hijos —por
entonces una docena escasa—, veia
almas llamadas a la santidad,
diamantes en bruto, a los que habia
de tallar, uno a uno, para lograr de
ellos el maximo brillo, conforme a
sus dotes y cualidades. Los socios —



resefiaba en sus Apuntes— no deben
ser formados en serie, sino que, sin
detrimento de la unidad y de la
disciplina, ha de procurarse que cada
hombre de Dios desarrolle su
personalidad, su caracter |# 210].

Periodicamente mantenia con cada
uno de ellos una charla confidencial,
guidndoles en su vida interior. En la
direccion espiritual el Padre se
mostraba exigente, convencido de
que torpeza insigne es que el
Director se conforme con que un
alma dé cuatro, cuando puede dar
doce |#211]|.Y, de acuerdo con el
mensaje que venia predicando, no se
daba por satisfecho con menos que
hacer de sus hijos santos de altar. En
estos calculos entraban,
naturalmente, también las mujeres,
como refiere Felisa Alcolea: — «nos
decia con fuerza: Tenéis que ser
santas, pero santas de altar; yo no me
conformo con otra cosa» |# 212].



Desde un principio, como se ha visto,
el Fundador utilizé sus notas y los
cuadernos de sus Apuntes intimos
para ir dando a conocer la Obra y su
espiritu. Pero, con independencia de
las Catalinas, fue escribiendo aparte
otros documentos. Entre ellos unas
Cartas colectivas, que podriamos
llamar fundacionales, en las que
desarrollaba puntos esenciales de la
Obra y de su espiritualidad,
recogiendo "ideas-madres"y
principios valederos para el futuro,
por encima de las circunstancias
histéricas |# 213].

En la formacion de los miembros del
Opus Dej, ya desde 1931, habia
establecido el principio rector de que
en esa tarea era preciso atenerse a la
unidad y a la variedad: — los socios
seran tan varios, como variados son
los santos del cielo, que cada uno
tiene sus notas personales y
especialisimas: y tan conformes
entre si también como los santos, que



no serian santos si cada uno de ellos
no se hubiera identificado con Cristo
|# 214 |. Asi, pues, si en la charla
personal periodica se ocupaba de lo
que cada uno tenia de particular, en
las Cartas atendia a la unidad de
formacion. La primera de estas
Cartas fundacionales esta datada el
24-111-1930. En esta carta exponia la
llamada universal a la santidad y
como habian de practicar sus hijos
las virtudes que conducen a la
perfeccion cristiana. Porque la
santidad no es cosa para
privilegiados |# 215].

Al afio siguiente, y con la misma
fecha, termino de escribir su segunda
Carta, — Madrid, 24 de marzo de
1931. Por su medio centenar largo de
paginas corren los consejos
espirituales para navegar seguros en
un mar revuelto por las pasionesy
los errores humanos |# 216 |. El
Fundador sefiala a sus hijos, con
solicitud de Padre y maestro, los



obstaculos con que pueden tropezar
en el camino, y como luchar en
tiempo de bonanza o en tiempo de
tormenta; y los medios humanos y
sobrenaturales para superar
desalientos y flaquezas: fidelidad a la
vocacion, alegria en la lucha,
humildad, sinceridad, piedad,
esperanza, descanso en la filiacion
divina, recurso a la Virgen...

La Obra no viene a innovar nada, ni
mucho menos a reformar nada de la
Iglesia, advierte en una tercera Carta,
del 9-1-1932. Y cierra sus
consideraciones recordando una
vieja novedad: — A la vuelta de
tantos siglos, quiere el Sefior servirse
de nosotros para que todos los
cristianos descubran, al fin, el valor
santificador y santificante de la vida
ordinaria —del trabajo profesional—
y la eficacia del apostolado de la
doctrina con el ejemplo, la amistad y
la confidencia.



Quiere Jesus, Sefior Nuestro, que
proclamemos hoy en mil lenguas —y
con don de lenguas, para que todos
sepan aplicarselo a sus propias vidas
—, en todos los rincones del mundo,
ese mensaje viejo como el Evangelio,
y como el Evangelio nuevo |# 217].

Y, ;icémo llevar esa doctrina a todos
los rincones del mundo, para abrir
los caminos divinos de la tierra |#
218 |? Ese es el tema de otra de sus
Cartas, la del 16-VII-1933, en la que
da respuesta a esa pregunta: hacer
un apostolado de amistad y de
confidencia, disculpar, comprender,
ahogar el mal en abundancia de
bien, practicar la santa transigencia
con las personas y la santa
intransigencia con el error, ser
sembradores de paz y de alegria,
amigos de la libertad, de la
convivencia y del didlogo con
quienes no comparten nuestras
ideas.



kK 3k

Tiempo atras, el 30 de octubre de
1931, para ser precisos, le habia
asaltado a don Josemaria una duda
inquietante acerca de las Catalinas
que recogia con gusto en un
cuaderno: el cuarto cuaderno, que
estaba a punto de llenar. Y la
incertidumbre que le tenia en vilo
era ésta: ¢no es soberbia o por lo
menos algo inutil escribir estas
catalinas? |# 219].

(La pregunta no era vana. En 1930 se
habia enfrentado con una duda
semejante; y el resultado fue la
quema del primer cuaderno de sus
Apuntes; un gesto de auténtica
humildad, para que no le creyesen
un santo).

Una vez desaparecido todo rastro de
lo escrito en las fechas fundacionales
-2 de octubre de 1928 y 14 de febrero
de 1930—, se contesta a si mismo: —
Desde luego, para la O. de D. seran



aprovechables muchas de estas
notas. Ademas creo firmemente que
son mociones divinas. Para mi alma,
son utiles también |# 220].

De modo que la respuesta, ahora, en
1931, es conservar sus Apuntes; por
humildad, para no creerse un santo;
y porque se percata de que
pertenecen al acervo de la Obra.
Pero, ¢no habra en todo esto una leve
sombra de soberbia?

¢Soberbia?: No: Desde el punto de
vista espiritual quedan patentes tan
so6lo motivos de humillacion, porque
se ve clara la bondad de Dios y mi
resistencia a la gracia: desde el punto
de vista literario —lo he dicho otras
veces— estos apuntes deshilvanados
son mas grande humillacion para mi
también |# 221].

(Sin embargo, la tentacion —
reprimida— de cultivar sus dotes
literarias le rondaba por aquellos
dias, pues la semana anterior



observa de pasada: — Cada dia
escribo peor. En fin: adelante, que
esto no es para un concurso literario)
|# 222 |. Las exigencias apostolicas
no le permitian fomentar tales
inclinaciones. Le faltaba tiempo para
escribir. A veces le faltaban ganas; en
ocasiones, hasta las fuerzas |# 223].

Claro es que se percataba de la
utilidad de sus Apuntes. Esas notas
que tomaba en trozos de papel —
donde le cogiera la inspiracion—, y
que pasaba después a limpio en unas
cuartillas, para trasladarlas
finalmente a los cuadernos, eran una
riquisima cantera espiritual. Alli
habia registradas dulces efusiones de
Amor, asperos pensamientos
asceéticos, iniciativas practicas,
iluminaciones fundacionales, e
"ideas-madres" prefiadas de
soluciones, pero que, de momento,
eran —como advierte en una catalina
— un germen que se parecera al ser
completo, quiza, lo mismo que un



huevo al arrogante pollo que saldra
de su cascara |# 224]|.

En diciembre de 1932, con el fin de
facilitar método y temas de
meditacion a sus hijos y a las demas
personas que acudian a su direccion
espiritual, don Josemaria recopilo
246 pensamientos extraidos de sus
Catalinas, los copio a maquina y los
imprimio después a velografo, en
forma de fasciculos. Esta primera
recopilacion de "Consideraciones
espirituales” se conocia también
como "Consejos" |# 225].

Mas tarde, en 1934, decidio imprimir
esas "Consideraciones", anadiendo a
los anteriores puntos nuevos
pensamientos sacados de sus
Catalinas, hasta un total de 438 |#
226 |. Por carta de don Sebastian
Cirac, canonigo de Cuenca, sabemos
que en el mes de abril ya estaban en
marcha las gestiones para su
publicacion. Don Sebastian habia



asistido en Madrid a alguna de las
reuniones de los lunes con otros
sacerdotes, y gustosamente se
encargo de pedir presupuestos en la
"Imprenta Moderna". (Trescientas
diez pesetas le pedian por quinientos
ejemplares). Ademas, para facilitar la
gestion, don Sebastian habia sido
nombrado censor del libro |# 227].
Todo iba viento en popa.

Hasta que, por lo que se desprende

de una anotacion de don Josemaria

del 18 de mayo, empezaron a soplar
vientos contrarios:

Envié a Cuenca las "Consideraciones"
y resulta que se escandalizan —no
digo bien— que parece que les
asustan algunas palabras, que desde
luego nada envuelven de error o de
irrespetuoso; por ejemplo, la frase
"santa desverglenza". Protesté ayer,
por carta a Cirac, y, cediendo en todo
lo demas, espero que saldra el folleto
con "desverguenza". El caso es que



salga, aunque sea con colaboracion
(1): ya llegara la hora de publicarlo
sin retoques |# 228]|.

A vuelta de correo le contestaba el
candnigo: «Recibida la tuya y leida
por mi, se la he leido al Sr. Obispo, a
quien no ha gustado tu actitud sobre
la palabra desvergienza. Dice que no
puede €l conceder autorizacion al
libro donde se recomiende una
palabra que suena mal y que tiene
mal sentido en el lenguaje usual; y
que te recomienda que la cambies
por otra —resolucion, decision,
valentia... [...]. Te ruego que pienses
en los consejos del Sr. Obispo, que
aqui y en su Iglesia es oraculo
divino» |# 229].

Para el bueno de don Cruz Laplana
aquella era una palabra torpe en
pluma de un clérigo, por mas que
don Josemaria la santificase
poniéndola al servicio de la vida de
infancia espiritual. Como aquello



llevaba camino de convertirse en
discusion bizantina y como, por otra
parte, no era cosa de llevar la
contraria al Prelado, que ademas era
buen amigo y pariente de los Escriva,
y quien, en ultima instancia, habia de
refrendar al censor, y tenia voz y
voto en la "Imprenta

Moderna" (antes "Imprenta del
Seminario"), don Josemaria cedio.
Cedid, no sin dejar constancia de su
disconformidad, escribiendo en
aquella misma carta recibida de don
Sebastian:

iVaya por Dios, con mi desvergiienza!
Diremos (por ahora) atrevimiento |#
230].

El biégrafo bien quisiera mantenerse
al margen de este curioso incidente,
pero no puede por menos de dar su
opinion. A su entender no se trataba
de una mera cuestion filologica. Es
de suponer que el problema, mas que
de 1éxico, era de comedimiento



eclesiastico y de convencionalismo
civil. De ese estilo era la precaucion
de los predicadores, que evitaban
pronunciar desde el pulpito la
malsonante palabra "cerdo”, usando
habiles perifrasis, como: "los
animales de la vista baja", o "los
animales inmundos"; o, caso de
pronunciarla, se apresuraban a pedir
excusas al auditorio. Pero don
Josemaria no se paraba en
semejantes puerilidades; y esto es
una nota a su favor en cuanto a la
valentia de su estilo literario.
(Afortunadamente, algun que otro
lector, sin tener acceso a los Apuntes
intimos, se ha ahorrado sobresaltos a
causa del estilo literario, porque alli,
en una catalina de agosto de 1931, se
lee: Margaritas ad porcos! El manjar
mas delicado y selecto, si lo come un
cerdo (que asi se llaman, sin perdon),
o sale del inmundo animal
convertido en excremento
repugnante o se convierte, a lo mas,
ien carne de cerdo! Seamos angeles,



para dignificar las ideas, al
asimilarlas. Cuando menos, seamos
hombres: para convertir los
alimentos, siquiera, en musculos
nobles y bellos o quiza en cerebro
potente... capaz de entender y adorar
a Dios. Pero... jno seamos bestias,
como tantos y tantos!) |# 231]|.

Hay, por cierto, una particular
circunstancia en este asunto, que es
conveniente explicar. El autor de los
Apuntes recoge maximas y
consideraciones conforme le vienen
inspiradas. De suerte que las
anotaciones sobre la "santa
desverguenza" aparecen
diseminadas por las paginas del
Cuaderno V, correspondientes a la
primera mitad de 1932 |# 232|. Pero,
a la hora de espigar los Apuntes, en
diciembre de ese ano, cuando don
Josemaria ordeno las materias,
colocando cada oveja con su pareja,
todas las consideraciones sobre ese
tema vinieron a quedar reunidas y



hermanadas en una misma paginay
en numeros consecutivos, del 90 en
adelante. Al enviar las nuevas
"Consideraciones Espirituales" a
Cuenca en 1934, don Josemaria
respeto la distribucion de algunas de
las antiguas paginas de 1932. De
modo que, bajo el epigrafe "El plano
de tu santidad", pudo leer el Prelado:

El plano de santidad, que nos pide el
Sefior, estd determinado por estos
tres puntos: La santa intransigencia,
la santa coaccion y la santa
desverguenza.

Una cosa es la santa desvergienza y
otra la frescura laica.

La santa desvergiienza es una
caracteristica de la vida de infancia.
[...] Esa desvergiienza llevada a la
vida sobrenatural..., etc., etc. |# 233].

(Asi hasta seis "santas
desverguenzas". ;Es de extrafiar la



intranquilidad del Obispo? ¢Se
entiende ahora mejor su sobresalto?)

Tornando, pues, al hilo de la historia,
la decision tomada por don
Josemaria quitd un peso de encima al
Prelado, que quedod plenamente
satisfecho, segun dice don Sebastian
en carta del 28 de mayo: «Querido
José M*: Tu ultima carta me alegro
muchisimo por la confianza que
ponias en el Sr. Obispo, a quien
también agrado mucho tu conducta y
sumision a su parecer» |# 234].

Se imprimio el librito en junio |#
235|. En él aparecia la repetida
expresion de "santa osadia". El autor,
fiel a su inspiracion, y velando por la
integridad del texto, se mantuvo a la
espera. Dejo correr el tiempo.
Cuando llego la hora de publicarlo
sin retoques, al editarse Camino,
repuso la "santa desverguenza" |#
236 |. En ocasiones mas graves de su
existencia, y de la historia del Opus



Dei, el Fundador ejercitaria esa
misma santa tozudez, de conceder
sin ceder, con animo de recuperar |#
237].

Como se decia en la advertencia
preliminar del libro, esas
"Consideraciones espirituales”
respondian a necesidades de jovenes
seglares universitarios dirigidos por
el autor; y, como éste explica: son
notas que empleo, para ayudarme en
la direccion y formacion de los
jovenes |# 238|. Se tocaban temas
como la practica de la oracion
mental; tema que, para un estudiante
universitario era como descubrir un
nuevo mediterraneo:

¢Que no sabes orar? Ponte en la
presencia de Dios y, en cuanto
comiences a decir: Sefior jque no sé
hacer oracion!..., esta seguro de que
has empezado a hacerla |# 239].

Y de mil diversos modos recalcaba
don Josemaria a los universitarios



que el camino del apostolado pasaba,
previamente, por la santificacion de
los deberes profesionales:

Una hora de estudio, para un apostol
moderno, es una hora de apostolado
|#240].

kK 3k

Algunos domingos por la tarde,
cuenta Francisco Botella, «el Padre
nos hacia pasar a su cuarto, nos
sentabamos frente a él, alrededor de
su mesa de trabajo, y tomando frases
de la "Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra", o de la
"Instruccion de San Rafael”, iba
hablandonos de la Obra» |# 241].

Esas Instrucciones las habia escrito el
Fundador para beneficio de sus hijos,
fijando y exponiendo puntos
esenciales de la historia, espiritu 'y
apostolado del Opus Dei |# 242 |. En
la "Instruccion acerca del espiritu
sobrenatural de la Obra de Dios", por



ejemplo, les hacia considerar que el
designio apostolico que estaban
realizando no era empresa humana,
sino una gran empresa sobrenatural.
Divina en su origen y naturaleza,
porque: La Obra de Dios no la ha
imaginado un hombre, para resolver
la situacion lamentable de la Iglesia
en Esparfia desde 1931 |# 243].

El propdsito claro del Padre en esta
Instruccion era grabar a fuego en el
alma de sus hijos tres
consideraciones:

1) La Obra de Dios viene a cumplir la
Voluntad de Dios. Por tanto, tened
una profunda conviccion de que el
cielo estd empefiado en que se
realice.

2) Cuando Dios Nuestro Sefior
proyecta alguna obra en favor de los
hombres, piensa primeramente en
las personas que ha de utilizar como
instrumentos... y les comunica las
gracias convenientes.



3) Esa conviccion sobrenatural de la
divinidad de la empresa acabara por
daros un entusiasmo y amor tan
intenso por la Obra, que os sentiréis
dichosisimos sacrificandoos para que
se realice |# 244].

Ideas contundentes y afiladas, que
«se apretujan en el pensamiento y en
el corazon», dice Francisco Botella.
De manera que su lectura —segun
manifiesta Ricardo F. Vallespin en
nombre de todos— «hizo un enorme
bien a nuestras almas y aumento
nuestros deseos de santidad y de dar
hasta la vida para que se realizara la
Obra, cumpliendo asi la Voluntad de
Dios» |# 245].

Y para extender la Obra de Dios por
todas partes, afirmando el reinado de
Jesucristo para siempre, seria preciso
arrastrar con celo de apostol a otros
comparieros. Esta idea constituye el
tema central de otra de las
Instrucciones, en que el Fundador



habla del proselitismo |# 246|. En
esa Instruccion expone los medios,
humanos y divinos de que han de
servirse; los obstaculos que podran
hallar; las cualidades de los hombres,
buenas y malas; y quiénes retinen
condiciones y quienes carecen de
ellas y no caben en el Opus Dei:

—No caben: los egoistas, ni los
cobardes, ni los indiscretos, ni los
pesimistas, ni los tibios, ni los tontos,
ni los vagos, ni los timidos, ni los
frivolos. —Caben: los enfermos,
predilectos de Dios, y todos los que
tengan el corazon grande, aunque
hayan sido mayores sus flaquezas |#
247].

La tercera de las Instrucciones
—"para la Obra de San Rafael"—,
lleva fecha del 9-I-1935. Escrita,
probablemente, en el otofio de 1934,
después de la revolucion de Asturias,
con la casa vacia por falta de
residentes, con criticas y pesimismos



por parte de algunos
colaboradores...; a pesar de lo cual, el
tono del documento, desde sus lineas
de introduccion, respira paz y
optimismo, y el anuncio de un
venturoso futuro:

Queridisimos: Desde hace tiempo, se
va notando la necesidad de una
Instruccion, que sefiale las normas
generales, que han de seguir los
formadores, para encajar en la Obra
las almas de los nuevos, que el Sefior
envia.

Yo no puedo llegar a todo |# 248].

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/7-escritos-de-
formacion/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/7-escritos-de-formacion/
https://opusdei.org/es-es/article/7-escritos-de-formacion/
https://opusdei.org/es-es/article/7-escritos-de-formacion/

	7. Escritos de formación

