
opusdei.org

7. El Congreso
General Especial
(1969-1970)

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

09/12/2010

Habían transcurrido años desde
aquella primera e inolvidable
audiencia en la que Pablo VI acogió a
don Josemaría con los brazos
abiertos. Aquel mismo día (24 de
enero de 1964) insistía a sus hijos
que perseverasen en oración:



Seguid rezando por esa intención
especial, de la que he hablado al
Papa: ¡que deis la lata a Dios Nuestro
Señor, para que tenga presente esta
intención tan grande! Sólo nos
mueve servir mejor a la Iglesia y a la
humanidad entera, fortalecer el
espíritu de la Obra, asegurar nuestra
entrega, y dar mayor eficacia a
nuestro apostolado. Os pido que
recéis mucho por la intención
grande, por la que suelo ofrecer la
Misa todos los días |# 293|.

Tenían que rezar por esa "intención
grande", porque el camino estaba
sembrado de dificultades. De algunas
se enteró casualmente, como sucedió
el 5 de mayo de 1964, cuando Mons.
Paul Philippe, entonces Secretario de
la Congregación para los Religiosos,
fue invitado a almorzar en la Sede
Central del Opus Dei. En esa ocasión
el Fundador le comentó largamente
un escrito sobre la naturaleza y
espíritu del Opus Dei, exponiendo las



insalvables dificultades con que
tropezaba a causa del status jurídico
propio de los Institutos Seculares. Y
tan pronto como acabó de hablar,
intervino espontáneamente Mons.
Philippe: «¡Qué lástima! Hace poco
tuve que dar mi parecer sobre
algunas materias referentes al Opus
Dei y veo que me equivoqué por
entero, que no interpreté bien lo que
ahora entiendo perfectamente,
después de esta conversación» |#
294|.

Estas breves palabras bastaron para
confirmar al Fundador, una vez más,
que sería sumamente oportuno
explicar a expertos y consultores
cuáles eran las dificultades que
encontraba para mejor servir a la
Iglesia.

Pablo VI concedió a don Josemaría
una nueva audiencia el 10 de octubre
de 1964. Entrevista que tuvo lugar en
una atmósfera de caluroso afecto. En



ella el Papa le dio a entender que «los
Decretos del Vaticano II —ya en
pleno desarrollo— podrían quizá
proporcionar, en el futuro, elementos
válidos para resolver el problema
institucional del Opus Dei» |# 295|.
Convinieron, pues, en esperar a que
acabase el Concilio para estudiar a
fondo la tan deseada solución
jurídica, que no debía ser una forma
jurídica exclusiva para la Obra, ni
tener tampoco carácter de privilegio,
como manifestó el Fundador |# 296|.

El Concilio Vaticano II terminó sus
sesiones el 8 de diciembre de 1965.
Se recogía en sus documentos la
llamada universal a la santidad que
vino a traer Jesucristo, y la misión y
dignidad de los laicos, puntos en los
que Mons. Escrivá de Balaguer se
cuenta entre los precursores de la
doctrina del Concilio. Se había
adelantado no sólo en las
consideraciones teóricas sino
también en el fenómeno vivo y



pastoral que es el Opus Dei. En esta
línea renovadora, y como
prolongación de las estructuras
jurisdiccionales necesarias a la
acción apostólica de los laicos, se
abrieron nuevas perspectivas en el
régimen de la Iglesia. Efectivamente,
entre los documentos sancionados al
clausurarse el Concilio estaba el
decreto Presbyterorum Ordinis (7-
XII-65), que recomendaba la
constitución de peculiares diócesis o
prelaturas personales para el
servicio y atención de obras
pastorales que por sus especiales
condiciones así lo requieran |# 297|.

El Fundador veía por fin acercarse la
tan deseada solución jurídica.
Ansiaba volver a los comienzos,
cuando la Obra, desnuda de ropaje
jurídico, no presentaba las anomalías
canónicas que se vio obligado a
aceptar. Llegaba el momento de
desandar el camino tomado en 1947



y dejar la configuración de Instituto
Secular.

Al año siguiente de la clausura del
Concilio, Pablo VI promulgó el Motu
proprio Ecclesiae Sanctae (6-
VIII-1966), con normas para la
ejecución de los decretos del
Concilio, determinando con mayor
precisión la figura de las Prelaturas
personales |# 298|. La alegría
experimentada por don Josemaría, al
saber que tenía casi al alcance de la
mano la solución institucional
apropiada para el Opus Dei, se tiñó
de dolor en vista de la suerte que
estaban corriendo la Iglesia y las
almas. Un mal llamado "espíritu del
Concilio" había provocado el
desconcierto doctrinal en el Pueblo
de Dios, dañando costumbres y
creencias. Por entonces, en carta del
2 de marzo de 1967, el Fundador
manifestaba su estado de ánimo a
Mons. Dell’Acqua, ante la crisis que
estaba padeciendo la Iglesia, y su



perplejidad por la desconfianza, tan
poco comprensible, que seguía
encontrando respecto a su persona
en algunos ambientes eclesiásticos |#
299|.

Recorrió varios santuarios de la
Virgen en romería de desagravio y de
petición por la Iglesia, por el Papa y
por la Obra. Visitó Lourdes, en
Francia; Sonsoles, el Pilar y la
Merced, en España; Einsiedeln, en
Suiza; y Loreto, en Italia. En la
primavera de 1969 le llegaron
rumores de que se había constituido
en la Curia romana una comisión
que, al parecer, pretendía introducir
modificaciones en los Estatutos del
Opus Dei, sin consultar al Fundador |
# 300|.

Don Josemaría se daba
perfectamente cuenta del peligro que
corría si se modificaban los
Estatutos, falseando la naturaleza del
Opus Dei. Todo le movía a actuar con



rapidez, para impedir que siguiera
adelante aquel plan. Pero, ¿a quién
dirigirse para exponer sus quejas?

Pronto tomó una decisión. Se dejó
guiar por el espíritu del Opus Dei.
Puso por delante los medios
sobrenaturales: oración y
mortificación; y luego los humanos:
discurrir con la cabeza y emplear a
fondo la voluntad. Fue el suyo un
acto de amor de Dios, prolongado y
heroico. Vivió, punto por punto, al
pie de la letra, el primer
mandamiento: «Amarás al Señor tu
Dios con todo tu corazón y con toda
tu alma y con todas tus fuerzas y con
toda tu mente» |# 301|.

En una meditación que dirigía a sus
hijos, en la fiesta de la Epifanía de
1970, les exponía en breves palabras
cuál era el procedimiento: Tú, Señor,
nos has dado la inteligencia para que
discurramos con ella y te sirvamos
mejor. Tenemos obligación de poner



de nuestra parte todo lo posible: la
insistencia, la tozudez, la
perseverancia en nuestra oración |#
302|. Así, en tensión de servicio,
contemplando serenamente los
acontecimientos, se comprometió a
defender por todos los medios a su
alcance la herencia divina del 2 de
octubre de 1928. ¡Tranquilos,
tranquilos! —decía a sus hijos— no
podrán nada, Señor [...]. Estoy seguro
|# 303|.

* * *

El motu proprio Ecclesiae Sanctae, de
agosto de 1966, recomendaba a los
Institutos Religiosos y Seculares
ponerse al día, de acuerdo con el
Magisterio del Concilio Vaticano II y
el espíritu de sus fundadores. En un
primer momento don Josemaría no
consideró oportuno seguir esta ruta
de revisión constitucional. Pero, en
vista de las circunstancias, vio allí un
camino para detener una posible



actuación de la reciente Comisión ya
mencionada. No había tiempo que
perder. Inmediatamente, por carta
del 20 de mayo de 1969, dirigida al
Cardenal Antoniutti, solicitó celebrar
una asamblea: deseamos proceder
ahora a la renovación y adaptación
de nuestro actual derecho particular
y solicitamos a la vez autorización
para que el periodo de tiempo
establecido para dicha reunión se
compute a partir de la fecha del día
de hoy |# 304|. La respuesta
afirmativa, a dicha petición es del 11
de junio |# 305|. Dos semanas más
tarde (25-VI-1969) el Fundador
convocó un Congreso General
Especial para el 1 de septiembre de
1969.

Era deseo del Padre que todas las
Regiones estuvieran representadas
en el Congreso, para poner de
manifiesto la unidad de la Obra y la
colegialidad de su gobierno. Con este
propósito fueron convocadas ciento



noventa y dos personas (ochenta y
siete varones y ciento cinco mujeres),
de procedencia, edad y condiciones
muy variadas |# 306|.

El trabajo, que duró dos semanas, se
llevó a cabo en asambleas paralelas,
una de hombres y otra de mujeres,
cada una de ellas dividida en cuatro
Comisiones. En total, las propuestas
presentadas ascendían a ciento
setenta y siete. La clausura de las
sesiones de los varones tuvo lugar el
15 de septiembre; y las de mujeres, al
día siguiente. Como declaró el
Fundador, en septiembre de 1970 se
celebraría la segunda parte del
Congreso. Las propuestas y
enmiendas sometidas al Congreso
hacían patente la unidad de miras de
todos los asistentes. Quiso, sin
embargo, el Fundador que todos en
la Obra participaran, aun cuando
fuese indirectamente, en las
decisiones que en 1970 tomarían los
congresistas. Para llevar a cabo este



intento tendrían lugar, en los meses
siguientes, unas Semanas de Trabajo,
con el fin de estudiar propuestas o
iniciativas de las diversas Regiones,
que se enviarían luego a Roma, para
someter sus conclusiones al Congreso
|# 307|. De momento, como expone
el Fundador a la Santa Sede, por
carta del 22 de octubre de 1969, se
consideró oportuno limitarse a
elaborar criterios generales |# 308|.

Esos criterios eran los mismos que el
Fundador venía repitiendo,
incansablemente, a lo largo del
itinerario jurídico del Opus Dei. A
saber: que la configuración canónica
de Instituto Secular —muy apropiada
para otras instituciones de la Iglesia
— resultaba inadecuada a la realidad
sociológica, espiritual y pastoral del
Opus Dei; que al momento de su
aprobación, y con objeto de que
gozara de un régimen de carácter
universal, se había forzado su
naturaleza, incluyéndole entre los



Institutos de perfección; que el
ordenamiento canónico vigente no
respondía a una característica
esencial del Opus Dei, cual es la
secularidad propia de los fieles
corrientes y de los sacerdotes
diocesanos; y que, como resultado de
todo ello, el Congreso había
expresado el deseo de salir del marco
jurídico de los Institutos de
perfección. De ahí que el Congreso
haya tomado nota, con hondo
sentimiento de gratitud y esperanza,
de que después del Concilio Vaticano
II pueden existir, dentro del
ordenamiento de la Iglesia, formas
canónicas con régimen de carácter
universal, que no requieren la
profesión de los consejos evangélicos
por parte de quienes integran esas
personas morales |# 309|. Y la carta
aclaraba enseguida a qué forma
canónica quería referirse,
remitiendo expresamente al Decreto
Presbyterorum Ordinis, n. 10 y al
motu proprio Ecclesiae Sanctae, n. 4.



Es decir, a los documentos en los que
se habla de las Prelaturas personales.

El plan trazado mentalmente por el
Fundador para el desarrollo del
Congreso en dos partes —una en
septiembre de 1969 y otra en el
mismo mes de 1970— tenía por
objeto evitar la posible intervención
de quienes pretendían reformar el
Opus Dei sin contar con don
Josemaría. De modo que, mientras se
desarrollara el Congreso, se llevaría a
cabo la revisión del Derecho
particular del Opus Dei de acuerdo
con la autoridad eclesiástica y la
normativa del Concilio Vaticano II.
Permitía también el llevar a cabo
una movilización general de la Obra,
con la libre consulta a sus más de
50.000 miembros, unidos y
perseverantes en oración y
propósitos.

El día mismo de la clausura de la
primera parte del Congreso, don



Josemaría, después de honda
meditación, dio un paso
delicadísimo, inesperado y de
maravillosa audacia. En carta
fechada el 16 de septiembre, dirigida
a Pablo VI, imploraba de la Paternal
Bondad de Su Santidad no
interrumpir el ejercicio del derecho
que le concedía el motu proprio
Ecclesiae Sanctae para proseguir la
tarea de adaptación jurídica, según
las directrices del Vaticano II. Y
continuaba:

si esta esperanza filial se viese
frustrada y se pensara interrumpir
prematuramente el legítimo y
pacífico ejercicio de tal derecho (del
que disfrutan, por otra parte, todos
los Institutos dependientes de la
Santa Sede), por motivos que me son
desconocidos, todavía me atrevo a
rogar a Vuestra Santidad que acoja y
valore benévolamente las razones
aducidas en el adjunto Appunto.
Documento que, en mi intención, no



pretende hacer otra cosa que
exponer humilde, filial y
sinceramente las preocupaciones que
afligen mi ánimo |# 310|.

Junto con esta carta iba otra de la
misma fecha (16-IX-1969), también
dirigida a Pablo VI, que servía de
introducción a una nota con
larguísima exposición de los hechos.
Todo ello concluía en un Recurso
formal ante la Santa Sede sobre las
actividades de una Comisión especial
encargada de decidir por su cuenta
sobre el futuro canónico del Opus Dei
|# 311|. He aquí la carta:

Beatísimo Padre:

Ante la eventualidad de que una
Comisión especial de la Santa Sede
tome decisiones respecto al Opus Dei,
sin que nosotros estemos al corriente
de los motivos y sin que se nos haya
pedido el parecer, después de
haberlo considerado largamente en
la presencia de Nuestro Señor, y



pensando en la salvación eterna de
mi alma, y también en la de muchos
millares de socios y asociadas del
Opus Dei, cuya vocación se vería
comprometida, no quiero que el
juicio de la Historia me acuse de no
haber puesto cuanto estaba en mis
manos para salvaguardar la
configuración genuina del Opus Dei.
Así, pues, respetuosamente expongo
a Vuestra Santidad el ruego de tomar
benévolamente en consideración el
Appunto adjunto |# 312|.

Hecho este preámbulo, la relación
entra paulatina y sosegadamente en
el asunto. Con estas palabras
comienza la Nota:

Como de años atrás me viene
sucediendo, siempre soy el último de
Roma en enterarse de las noticias y
dichos que circulan sobre la Curia
Romana. También ahora, de regreso
a Roma para presidir la primera
parte de nuestro Congreso General,



me han contado rumores que, al
parecer, circulan ya desde hace tres
o cuatro meses. Según lo que se dice,
ha sido creada una Comisión Especial
con el encargo de juzgar al Opus Dei,
(a propósito de unas no muy precisas
acusaciones), y de introducir
modificaciones en las Constituciones
de la Obra. Esta Comisión sería
secreta y tomaría sus decisiones sin
consultarnos |# 313|.

A manera de introducción nos
advierte el Fundador que, tratándose
de materia tan extremadamente
grave, no se ha contentado con
recoger los rumores que circulan por
Roma sino que ha analizado a fondo
el asunto. Porque siempre que de los
intereses de la Iglesia se trata
procura hablar y escribir con
sencillez y en la presencia de Dios. Y
si el estilo es claro y preciso, el tono
es firme y exigente.



Entre otras cosas, el Fundador se
pregunta por el motivo de revisar el
Derecho del Opus Dei, cuando nadie
lo ha pedido y Su Santidad había
manifestado, por el contrario, la
conveniencia de diferir esta cuestión.

En la Conclusión de la Nota se solicita
que no se estudie ni se tomen
decisiones sobre la situación jurídica
del Opus Dei, ya que nadie las ha
pedido. Pero, si fuese necesario
estudiar su configuración canónica,
pide que no se lleve a cabo por esa
Comisión. De manera que se proceda
en toda justicia y que, por parte del
Opus Dei, se permita replicar a
posibles críticas, o aclarar eventuales
errores e interpretaciones desviadas.
Finalmente cierra el escrito con estas
palabras:

Declaro, por último, que si me he
expresado con mi acostumbrada
sinceridad, lo he hecho por mi amor
a la Santa Iglesia de Dios, por mi



amor y mi lealtad al Sumo Pontífice,
por mi deseo de servir a las almas —
especialmente a aquellas que el
Señor me ha confiado y que están
esparcidas por todo el mundo—, y
porque quiero salvar también mi
alma. Y todo esto lo he hecho
después de haber rezado largamente
y con perseverancia, de haber pedido
ayuda a la Madre de Dios, y de
ponerme en presencia de Nuestro
Señor, dándome perfectamente
cuenta de mi responsabilidad
personal.

Roma, 16 de septiembre de 1969 |#
314|.

Era entonces Secretario de Estado de
Su Santidad el Cardenal Jean Villot,
que el 9 de octubre concedió una
audiencia al Fundador, y le
comunicó que la Comisión especial
tenía una finalidad muy limitada: la
de examinar las Constituciones de los
Institutos Seculares formados por



sacerdotes. En el curso de la
entrevista el Cardenal le hizo
también entender que algunas
expresiones de su escrito habían
desagradado al Santo Padre, al que le
dolía la reclamación de derechos |#
315|. Tal vez el Cardenal, por falta de
dominio en el idioma italiano, o por
querer resumir en dos palabras una
conversación, interpretó con
desacierto el pensamiento del Papa.
El caso es que la frase causó inmenso
dolor al Fundador, el cual, con
mucha paz, replicó al Cardenal:

Eminencia, transmita de mi parte al
Santo Padre que no soy ni Lutero, ni
Savonarola; que yo acepto con toda
mi alma lo que decida el Santo Padre,
y que escribiré una carta para
confirmar mi auténtica
disponibilidad en las manos del
Romano Pontífice, al servicio de la
Iglesia |# 316|.



Efectivamente, dos días más tarde, el
11 de octubre de 1969, escribía a
Pablo VI agradeciéndole la
información recibida a través del
Secretario de Estado sobre la
Comisión especial. Manifestaba luego
un hondo dolor por la pena que
pudiera haber causado con su
escrito, pues su título de honra y
servicio había ido siempre presidido
por su lealtad de buen hijo de la
Iglesia, fiel al Santo Padre hasta la
muerte |# 317|. Acto seguido pide
perdón muy sinceramente; pero
vuelve enseguida al asunto. En
manos de Su Santidad —dice— pone
su anhelo para que se resuelva de
modo definitivo la cuestión
institucional. Por eso desea hacer
antes, en el Congreso General, un
estudio acabado, que refleje la
auténtica realidad de la vida y
fisonomía espiritual del Opus Dei,
con objeto de poder luego
abandonarse serenamente al buen
juicio de las personas que la



iluminada prudencia de Su Santidad
designe para el estudio de nuestra
situación jurídica |# 318|.

No queriendo dejar ningún cabo
suelto, el Fundador se entrevistó con
Mons. Benelli, Sustituto de la
Secretaría de Estado para Asuntos
Ordinarios, el 14 de octubre. La
conversación fue afectuosa y cordial;
y ambas partes aprovecharon la
ocasión para exponer, con lealtad y
sinceridad cristianas, sus respectivas
informaciones e impresiones |#
319|.

El Fundador hizo lo posible por tener
un nuevo encuentro con Mons.
Benelli, para tratar con calma de los
argumentos que nos interesan, le
escribe en carta del 29 de octubre |#
320|. Señal evidente de que no
habían llegado a aclarar todos los
aspectos del asunto.

* * *



En los últimos meses de 1969 y en los
primeros de 1970 se celebraron las
Semanas de Trabajo, en que se dio a
conocer a los miembros de la Obra lo
estudiado en la primera parte del
Congreso. A saber: la necesidad de
obtener una configuración jurídica
apropiada a su contenido espiritual y
fines fundacionales. Con gran
amplitud de miras, el Fundador —
como va indicado— invitó a
colaborar en esta labor también a los
más jóvenes de la Obra, e incluso a
Cooperadores y a personas que
participaban en las labores
apostólicas. De suerte que
intervinieron más de 50.000
personas, de setenta y siete países.
En total se presentaron 54.781
comunicaciones escritas, que, como
propuestas, fueron enviadas a Roma,
pasando ulteriormente a las
Comisiones del Congreso General de
1970 |# 321|.



El primero de abril de 1970 buscó de
nuevo el Padre la intercesión de la
Virgen. Como los romeros de siglos
pasados, inició un viaje penitente a
varios santuarios de España y
Portugal. En Madrid, antes de
empezar su peregrinación, le dieron
una agradable sorpresa. A Diego de
León habían trasladado, de
momento, la imagen de Nuestra
Señora de Torreciudad, que
acababan de reparar en un taller
madrileño. La única vez que se
habían encontrado cara a cara fue en
1904, cuando, siendo niño el
Fundador, sus padres le llevaron de
Barbastro a la ermita de Torreciudad
para ofrecerle a la Virgen, a raíz de
su curación. El Fundador pidió
perdón en voz alta por tan largo
retraso. Sesenta y seis años hacía
desde entonces:

¡Perdóname, Madre mía! Desde los
dos años hasta los sesenta y ocho.
¡Qué poca cosa soy! Pero te quiero



mucho, con toda mi alma. Me da
mucha alegría venir a besarte y me
da mucha alegría pensar en los miles
de almas que te han venerado y han
venido a decirte que te quieren, y en
los miles de almas que vendrán.

Antes no me daba cuenta, pero ahora
me pareces preciosa, ¡guapísima!, y
siento la necesidad de decirte que te
quiero. Perdóname, pero eres tan
Madre que, al verte, en vez de
agradecer tu cariño y tu protección,
he comenzado por pedir: ya me
entiendes. Y ahora te digo otra vez
que te quiero con toda mi alma |#
322|.

Se fue luego a Zaragoza, a visitar el
Pilar, donde rezaba, siendo
seminarista, por el cumplimiento de
un barrunto —Domina, ut sit!—, sin
saber a ciencia cierta lo que
solicitaba.

El martes, 7 de abril, salía de allí para
el norte, hacia el Pirineo. A la vista



del paisaje se agolpaban en su
memoria recuerdos de niñez.
Camino de Barbastro desfilaban
pueblos, campos y reliquias de la
historia: el viejo castillo de
Montearagón, sede que fue de reyes;
Siétamo, pueblo donde se cambiaba a
principio de siglo el tiro de caballos
de la diligencia que enlazaba
Barbastro con Huesca; el monasterio
de El Pueyo, en lo alto de una colina,
que los de Barbastro compraron en
los años de la desamortización, con
el propósito de devolverlo a la
Iglesia... No quiso el Padre detenerse
en Barbastro. Le urgía cumplir su
promesa de romero.

Un kilómetro antes de llegar a la
ermita habían colocado un mojón en
la carretera, que estaba sin asfaltar,
con grava y cantos |# 323|. Se quitó
el Padre zapatos y calcetines. Inició
el rezo del rosario. Comenzaba
entonces a lloviznar. Casi una hora
caminó con el pequeño grupo de



gente que le acompañaba, rezando el
rosario. Luego de descansar en la
ermita, el Padre se acercó a la
explanada donde se llevaban a cabo
las obras del futuro santuario.
Aquello era un desmonte, con un
gran hoyo excavado a mucha
profundidad, donde iría la cripta y
cuarenta confesonarios, que el Padre
bendijo con viva fe |# 324|.

Volvió el Padre a Madrid y, a los
pocos días —el 13 de abril— salió en
coche para Fátima. Junto a la
carretera, antes de llegar a la
explanada del santuario, le esperaba
un buen grupo de sus hijos
portugueses. Como en Torreciudad,
se descalzó para ir rezando a pie
hasta la capilla de la Virgen. Pasó un
buen rato, y el Padre seguía descalzo.
Alguien quiso evitar que caminara
por lugares donde el suelo tenía
grava:



¡Pues vaya una cosa! —protestaba—.
¡Que me he descalzado! Eso lo hace el
último campesino, y se viene
kilómetros y kilómetros, sin darle
importancia. Yo he recorrido unos
metros nada más, ¡una vergüenza! |#
325|.

Había ido a Fátima a rezar a la
Virgen, seguro de que, en su
omnipotencia suplicante, la Señora
escucharía sus peticiones. Le pedía
por la Iglesia, para que la librase de
sus enemigos, y por la Obra. Su visita
a Fátima era también de
agradecimiento. Por lo demás, se
encontraba seguro y optimista; hoy,
aquí, con más optimismo que nunca,
les afirmaba.

La visita se le hizo corta; pero su
oración había sido larga, como
explicaba a sus hijos al tiempo de
despedirse:

He procurado meter, en mis raticos
de charla con la Virgen, viviéndolos



en silencio, todo lo que llevo dentro,
todo lo que he rezado en estos meses,
y todo lo que mis hijos habrán
rezado |# 326|.

* * *

Regresó a Roma el 20 de abril. Pero
no podía contener una fuerza
interior, que le impelía a proseguir el
peregrinar mariano. Era como una
atracción impetuosa que reclamaba
su presencia a la vera de Nuestra
Señora. El primero de mayo decidió
cruzar el Atlántico y presentarse en
el santuario de Nuestra Señora de
Guadalupe, en México. Si mayores
eran las dificultades, mayor aún la
muestra de su amor.

El 15 de mayo de 1970, acompañado
de don Álvaro y don Javier, tomó
tierra en México. A esas horas estaba
cerrado el santuario. A Pedro
Casciaro, a quien había enviado
veinte años antes a México, y a los
demás que salieron a esperarle al



aeropuerto aquella noche, les
recordaba su programa de viaje: He
venido a ver a la Virgen de
Guadalupe, y de paso a veros a
vosotros |# 327|.

Su primer encuentro con la Virgen
en la basílica fue de entusiasmo
contemplativo. Hora y media se pasó
de rodillas, absorto, encandilado, con
los ojos clavados en la imagen. La
piedad de los fieles, que entraban y
salían del templo, algunos hincados
de rodillas, todos con la mirada
suplicante, refrescaba la historia del
indio Juan Diego. A principios de
diciembre de 1531, yendo de camino,
oyó el indio una voz dulce que en
lengua nahuatl le preguntaba adónde
iba. Y vio una Señora envuelta en
resplandores que le decía que se
levantara allí mismo un templo, pues
quería derramar desde ese santuario
sus clemencias sobre las gentes
recién salidas del paganismo. Cuenta
también la historia cómo el Obispo



de México, fray Juan de Zumárraga,
dio largas al indio; y cuando de
nuevo volvió con el mensaje, le pidió
pruebas. Por tercera vez se apareció
la Señora a Juan Diego, e hizo
florecer milagrosamente un rosal,
poniendo una brazada de rosas en la
tilma del indio. Al presentarse al
Obispo y abrir la manta, cayeron al
suelo las rosas. Su fragancia llenó la
habitación, y en el tejido de la tilma
apareció estampada la imagen que
en el santuario se venera.

Desde una tribuna del templo, a la
altura de la imagen y resguardado de
miradas curiosas, hizo el Padre su
novena. Humildemente mostró sus
manos vacías:

No me encuentro virtudes. Señora, si
tu Hijo hubiera encontrado un trapo
más sucio que yo, no sería yo el
Fundador del Opus Dei |# 328|.

Hubo de acogerse al título de hijo de
una Madre misericordiosa, porque



no tenía mejores credenciales.
Acudía a la Virgen con audacia, como
un niño pedigüeño, como un niño
pequeño, que está persuadido de que
tienen que escucharle |# 329|.

Pedía el Padre, junto con todos sus
hijos, en nombre de todos los fieles
del Opus Dei. Pedimos como un niño
pequeño —decía al Señor—, como
una familia pequeña, y quiero que la
Obra sea siempre así: una pequeña
familia muy unida, aunque estemos
extendidos por todas partes. Y te
pedimos exigiendo, sirviéndonos de
la intercesión de tu Madre, sabiendo
que tienes que escucharnos |# 330|.

Su oración era insistente, llena de
audacia y sencillez filial:

Madre, venimos a Ti; Tú nos tienes
que escuchar. Pedimos cosas que son
para servir mejor a la Iglesia, para
conservar mejor el espíritu de la
Obra. ¡No puedes dejar de oírnos! Tú
quieres que todo lo que desea tu Hijo



se cumpla, y tu Hijo quiere que
seamos santos, que hagamos el Opus
Dei ¡Nos tienes que escuchar! |#
331|.

Perseveraba el Padre en su oración;
exigente, confiado, importunando o
implorando, para que, por
intercesión de Nuestra Señora de
Guadalupe, saliese de una vez
aquella intención especial que
moldearía jurídicamente la Obra
conforme a su realidad teológica. Ésa
era la causa de su venida a México:

Te hemos venido a pedir, junto a tu
Madre, que acabes nuestro camino,
como una coronación de la llamada
que hemos recibido |# 332|.

Después, acabada la novena, se
ocupó de la segunda parte del
programa, de sus hijos: Hijos míos —
les decía—, a México no he venido a
enseñar, sino a aprender. Pero
enseñó; y enseñó mucho, a grupos
numerosos de personas, dentro y



fuera de la capital. La tarde del 3 de
junio estuvo en el valle de Amilpas,
en el Estado de Morelos, donde se
había reconstruido una vasta iglesia
de estilo barroco colonial en una
finca llamada Montefalco, con una
casa de retiros y otras obras
apostólicas promovidas por
miembros del Opus Dei, tales como
un centro agropecuario y unas
escuelas para campesinas. Los
trabajadores de los contornos
llegaron en muchedumbre a oír
hablar al Padre, que les predicaba
maravillas:

¡Nadie es más que otro, ninguno!
¡Todos somos iguales! Cada uno de
nosotros valemos lo mismo, valemos
la sangre de Cristo. Fijaos qué
maravilla. Porque no hay razas, no
hay lenguas; no hay más que una
raza: la raza de los hijos de Dios |#
333|.



Las gentes de Montefalco no se
perdían palabra, porque les entraban
hasta el fondo del sentimiento:

Mirad la cara bellísima, magnífica,
que dejó Santa María entre las
manos de Juan Diego, en su ayate. Ya
lo veis que tiene trazos indios y
trazos españoles. Porque sólo hay la
raza de los hijos de Dios |# 334|.

Regresó a la capital, donde le
esperaba más trabajo. Después, del 9
al 17 de junio estuvo en Jaltepec,
junto a la laguna de Chapala. Un día
en que había dirigido la palabra a un
grupo de sacerdotes, se retiró
fatigado a una habitación, donde
reposó unos momentos. Había en el
cuarto un cuadro de la Virgen de
Guadalupe dando una rosa a Juan
Diego. Al contemplarlo se le encendió
el deseo al Padre; y la persona que le
acompañaba, el Lic. Alberto Pacheco,
Notario, oyó estas palabras: Así
querría morir: mirando a la



Santísima Virgen, y que Ella me dé
una flor |# 335|.

El 22 de junio, víspera de su salida de
México, fue a despedirse de la Virgen
de Guadalupe. El santuario estaba
abarrotado de gente, fieles del Opus
Dei y personas que cooperaban en
los apostolados de la Obra. Salió
emocionado y con la seguridad de
que la Señora había escuchado su
oración, ya antes, el 24 de mayo, al
acabar la novena.

* * *

El 30 de agosto de 1970 se
reanudaron en Roma las tareas del
Congreso General Especial. En la
sesión inaugural el Fundador recalcó
la finalidad de esas reuniones, para
vivir de perfecto acuerdo con el
espíritu querido por Dios; de manera
que la espiritualidad, la vida y el
modo apostólico de la Obra
encuentren una adecuada y



definitiva configuración jurídica en
el derecho de la Iglesia |# 336|.

La labor de las Comisiones consistió,
principalmente, en el examen de las
comunicaciones que las Asambleas
Regionales habían enviado a Roma al
acabar las Semanas de Trabajo. Pero
la revisión del derecho particular de
la Obra requería la colaboración de
especialistas, razón por la que se
aprobó crear una Comisión Técnica.
La clausura de las sesiones plenarias
del Congreso tuvo lugar el 14 de
septiembre; pero el Congreso General
Especial continuaba abierto y sus
conclusiones servirían «para
fundamentar y encauzar el trabajo
ejecutivo de la Comisión Técnica» |#
337|.

La primera de las conclusiones,
votada y aprobada por unanimidad,
decía textualmente: «Ruegan al
Fundador y Presidente General de la
Obra que, en el momento y forma



que él considere más oportunos,
renueve ante la Santa Sede su
humilde y esperanzada petición para
que se resuelva definitivamente el
problema institucional del Opus Dei»
|# 338|.

Entre los papeles y notas sueltas del
Fundador, de años anteriores,
aparece una breve frase, de ancho
sentido. Dice así: corres más con la
cabeza que con los pies |# 339|.
Acaso puede entenderse como un
consejo para no obrar con
precipitación o también como
llamada para poner de acuerdo el
pensamiento con las obras. La
verdad es que bien pudiera aplicarse
a la situación en que quedaba la
revisión institucional del Opus Dei.
Después de años de espera, las cosas
parecían a punto de acabarse, salvo
algún ligero retoque sin mayor
importancia. Así, pues, ateniéndose a
la conclusión primera del Congreso
General Especial, que dejaba a su



buen criterio la elección de tiempo y
modo de actuar, el Fundador juzgó
más prudente esperar mejores
tiempos.

Lo cierto es que el camino
fundacional, comenzado en 1928,
estaba ya totalmente recorrido,
aunque no llegase a pisar la meta. El
Fundador moriría sin ver al Opus Dei
erigido en Prelatura personal, pero
con la certeza de que lo sería.

--------------------------------------------------------------------------------

NOTAS:

1. Álvaro del Portillo, Sum. 320.

2. Del "minuto heroico" al levantarse
se habla en Camino, n. 206.

3. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 320.

4. José Luis Pastor Domínguez, Sum.
6075.



5. Cfr. Rosalía López Martínez, Sum.
7006; y Carmen Ramos García, Sum.
7365.

Su habitación —refiere Mons. Javier
Echevarría— era muy calurosa en
verano y muy fría en invierno.
Nunca se quejó, para no ocasionar
gastos. En 1964 se produjo una
avería en el alcantarillado de aguas
negras. La permanencia en la
habitación, aunque fuera por unos
minutos, era molestísima, a causa del
olor pestilencial. El Fundador no
quiso cambiarse de habitación
mientras se localizaba la avería y se
hacían las reparaciones pertinentes,
que duraron mucho. Cfr. Javier
Echevarría, Sum. 3087.

6. Jesús Álvarez Gazapo, RHF,
T-15729, p. 5; cfr. Javier Echevarría,
Sum. 2733.

7. Encarnación Ortega Pardo, Sum.
6329.



8. Álvaro del Portillo, Sum. 332; y
Javier Echevarría, Sum. 2011.

9. Amigos de Dios, n. 87.

10. Santiago Escrivá de Balaguer
García-Herrero, Sum. 7307.

11. AGP, P01 1969, p. 304.

12. Ibidem; cfr. también Javier
Echevarría, Sum. 2013.

13. Amigos de Dios, n. 86

14. Durante los dos últimos decenios
de la vida del Fundador le ayudaba a
misa Mons. Javier Echevarría, el cual
testimonia que «durante estos veinte
años en los que me fijaba
detenidamente para aprender de su
piedad, jamás he debido advertirle
de algo por haberse habituado a esos
pequeños defectos en que
inconscientemente se incurre, como,
por ejemplo, una pronunciación más
rápida, una postura equivocada, una



genuflexión más precipitada, o no
mirar al Señor Sacramentado en
algunos instantes» (Javier
Echevarría, Sum. 2014).

Lo mismo testimonia Mons. Julián
Herranz: «En los veintidós años que
he vivido con él, son muchas las
ocasiones que he tenido de oír su
Misa, de ayudarle y, en ocasiones, de
concelebrar con él. Era puntualísimo
en la observancia de las rúbricas.
Siempre me impresionaba
profundamente su gran piedad, su
mucho recogimiento y la amorosa
delicadeza con que renovaba el
Santo Sacrificio. Recuerdo
perfectamente la mesura al leer los
textos litúrgicos, su actitud contrita
al recitar la oración penitencial, el
temblor que se observaba en sus
dedos al purificarse en el "lavabo" o
al presentar a la adoración la Hostia
y el Cáliz después de consagrados; la
profunda adoración con que
acompañaba la elevación de las



sagradas Especies. Todos sus
movimientos iban acompañados de
solemnidad y de acuerdo con su
naturaleza. En suma, todo daba a
entender con cuánto amor y espíritu
de oración vivía cada momento de la
Misa» (Julián Herranz Casado, Sum.
3876).

15. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 338.

16. Álvaro del Portillo, Carta 30-
IX-1975, n. 29.

17. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 321.

18. Cfr. Blanca Fontán Suanzes, RHF,
T-06210.

19. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 2012.

20. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 322.

21. Cfr. Mercedes Morado García,
RHF, T-07902, p. 81.

22. «Pon, Señor, en mi boca un
centinela» (Sal. CXL, 3)



23. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 322;
y Javier Echevarría, Sum. 3070.

24. Cfr. Dora del Hoyo Alonso, Sum.
7041; Javier Echevarría, Sum. 3070.

25. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 3064.

26. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 325;
y Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4690.

27. Javier Echevarría, Sum. 2558.
Cuando el quehacer excesivo te
apabulle un poco —escribe a uno de
sus hijos—, piensa que el trabajo es
una enfermedad incurable —el
trabajo excesivo— para los que
somos hijos de Dios en su Opus Dei. Y
sonríe, y da a otros ese buen espíritu
(Carta a Jesús Urteaga Loidi, en
EF-640510-5).

28. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 325.

29. Mons. Álvaro del Portillo refiere
un hecho de heroico



desprendimiento por parte del
Fundador. Sucedió hacia el año 1942.
Una muchacha que deseaba entrar
en un convento y no tenía dote
alguna, no sabiendo qué partido
tomar, fue a ver al Fundador al
centro de la calle Diego de León. Don
Josemaría llamó al administrador,
Isidoro Zorzano, para que le
entregase todo el dinero de que
disponía en aquel momento, y se lo
dio a la muchacha (cfr. Sum. 299).

30. Carta, en EF-630522-1.

31. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-661110-1.

32. Carta, en EF-661220-5.

33. Carta a Mercedes Morado García,
desde Elorrio (Vizcaya), en
EF-640722-2.

34. Carta a Andrés Rueda Salaberry,
en EF-620611-1.



35. Carta al autor, en EF-631218-1.

36. Carta a Juan Bautista Torelló
Barenys, en EF-601100-3.

37. Carta a Jesús Urteaga Loidi, en
EF-611207-1.

38. Carta a Lorenzo Martín Nieto, en
EF-640611-1.

39. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 2353.

40. AGP, P01 X-1958, p. 65.

41. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 2354.

42. Siendo Patriarca de Venecia, el
Cardenal Roncalli fue a España en
peregrinación y visitó el Colegio
Mayor "La Estila" en Santiago de
Compostela. Impresionado por el
ambiente y alegría que se respiraba
en esa residencia universitaria,
promovida por miembros del Opus
Dei, puso en el libro de firmas este
elocuente autógrafo, con fecha del
23-VII-1954: «+ Ángel José, Cardenal



Roncalli, Patriarca de Venecia.
Obediencia, Alegría y Paz». También
vivió en otra residencia dirigida
espiritualmente por el Opus Dei, la
de "Miraflores", en Zaragoza.

43. En el Motu Proprio Superno Dei
nutu (5-VI-1960), por el que se
constituían las Comisiones
Preconciliares, se decía:
«Consideramos inspiración del
Altísimo la idea de convocar un
Concilio Ecuménico, que desde el
comienzo de Nuestro Pontificado se
presentó en nuestra mente como flor
de inesperada primavera». Y en la
Constitución Apostólica, por la que se
convoca el Concilio (Humanae
Salutis, 25-XII-1961), anuncia el Santo
Padre que «acogiendo como venida
de lo alto una voz íntima de nuestro
espíritu, hemos juzgado que los
tiempos estaban ya maduros para
ofrecer a la Iglesia católica y al
mundo el nuevo don de un Concilio
ecuménico».



44. Álvaro del Portillo, Sum. 946.

45. Cfr. Bula Humanae Salutis (25-
XII-1961), n. 16.

46. Cfr. Giacomo Barabino, Sum.
4526. Mons. Barabino conoció al
Fundador al inicio del Concilio
Vaticano II y era entonces secretario
del Cardenal Siri.

47. Humanae Salutis, n. 18.

48. Apenas se anunció la celebración
del Concilio, el Fundador, «con gran
deseo de secundar la voluntad del
Papa, lo comunicó a todos sus hijos,
pidiendo redoblar la oración por la
persona e intenciones del Papa, a fin
de que el Espíritu Santo, a través de
Santa María, derramase sus gracias
para el éxito de esta
iniciativa» (Ignacio Celaya Urrutia,
Sum. 5926).

Tan pronto anunció el Papa Juan
XXIII su intención de reunir un



Concilio, el Fundador «envió una
nota circular a todos los Centros,
pidiendo oración, ofreciendo a diario
una parte del Rosario, la Santa Misa,
algunas mortificaciones y todo lo que
a cada uno sugiriese su piedad
personal, para que el Espíritu Santo
iluminase al Papa y a sus
colaboradores» (Ernesto Juliá Díaz,
Sum. 4142).

49. Carta a Mons. Loris Francesco
Capovilla, desde Londres, en
EF-620925-1. Mons. Loris Francesco
Capovilla era Secretario del Santo
Padre desde 1961. En 1967 fue
nombrado y consagrado Arzobispo
de Chieti. La correspondencia entre
el Fundador y los distintos
organismos y personas que integran
la Santa Sede, está redactada en
italiano.

50. Carta a Mons. Loris Francesco
Capovilla, en EF-621125-1.

51. Carta 24-X-1965, n. 4.



52. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 947.

53. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 2456.

54. Álvaro del Portillo, Sum. 949;
Julián Herranz Casado, Sum. 3932.

55. Algunos de los miembros del
Opus Dei colaboraron en la
preparación y desarrollo del Concilio,
como don Julián Herranz Casado,
sacerdote, que fue Oficial de la
Comisión para la Disciplina del Clero
y del Pueblo Cristiano, y de la
Comisión Pontificia para la revisión
del Código de Derecho Canónico;
Mons. Salvador Canals Navarrete,
también sacerdote del Opus Dei y
Prelado Auditor de la Rota Romana,
que trabajó como Perito en varias
Comisiones Conciliares; y también
algunos otros miembros del Opus
Dei, profesores de Teología y Derecho
canónico, que colaboraron en la
aplicación de las normas del Concilio,
como don Amadeo de Fuenmayor
Champín, don Xavier de Ayala



Delgado y el profesor Pedro
Lombardía Díaz. Cfr. Álvaro del
Portillo, Sum. 954.

En carta del 28 de junio de 1960,
dirigida al Cardenal Domenico
Tardini, el Fundador le ofrecía, en
respuesta a una petición oficial, una
lista con los nombres de doce
miembros del Opus Dei, de los que
podía escoger quienes quisiera para
que trabajasen en las Comisiones
preparatorias del Concilio Vaticano II
(cfr. Carta, en EF-600628-1).

56. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
953-954. Entre los nombramientos
que por entonces recibió el Fundador
está el de Consultor de la Comisión
Pontificia para la Interpretación
auténtica del Código de Derecho
Canónico, de 21 de marzo de 1961
(RHF, D-15103).

57. Alguna ayuda en forma de
sugerencia, voto o consejo, solicitado
por alguna de las Comisiones



conciliares, dio lugar a determinadas
y concretas colaboraciones en las
labores conciliares. Así, por ejemplo,
el 1 de marzo de 1963, el Secretario
de la Comisión Conciliar sobre la
Disciplina del Clero y del Pueblo
Cristiano, que era don Álvaro del
Portillo, solicitó oficialmente del
Fundador un voto sobre temas a
incluir en el manual para párrocos y
en el Directorio catequístico (cfr.
RHF, D-15263, documento que
comprende también la respuesta, con
el envío del voto, el 5 de marzo de
1963).

58. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 2354.

59. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 950.

60. Conversaciones, n. 22.

61. Desde los primeros tiempos de la
Obra, sintió el Fundador la necesidad
de realizar un serio apostolado ad
fidem. Solicitó de la Santa Sede poder
admitir como cooperadores del Opus



Dei a personas no católicas. La
respuesta de la Curia fue que nadie
hasta entonces había pedido una
cosa semejante; y se lo denegaron
con un: «¡Monseñor, Vd. siempre
pide cosas nuevas!» Poco tiempo
después tornó a insistir. Esta vez la
respuesta no fue una rotunda
negación sino un dilata. La cuestión
quedaba pendiente para el futuro. El
dilata —comentaba el Fundador— es
una fórmula muy sabia, encontrada
en la Curia Romana, para contestar
cuando uno tiene razón, pero no se la
pueden dar (Javier Echevarría, Sum.
2145).

Dejó pasar un tiempo prudencial y
en 1950, con ocasión de la
aprobación definitiva de los
Estatutos, insertó allí la figura de los
cooperadores no católicos (cfr.
Álvaro del Portillo, Sum. 541-542;
Joaquín Alonso Pacheco, Sum. 4676;
Mario Lantini, Sum. 3582).



Los cooperadores, sin ser miembros
del Opus Dei, colaboran en las
iniciativas apostólicas con sus
oraciones y limosnas y,
frecuentemente, con su trabajo. Lo
que era años antes una realidad de
espíritu y de hecho fue aprobado por
la Santa Sede en 1950, como escribe
el Fundador a sus hijos:

Protestantes de muy diversas
denominaciones, hebreos,
mahometanos, paganos, pasan de la
noble amistad con una hija o con un
hijo mío a la participación en labores
de apostolado. Y, como por un plano
inclinado, tienen así ocasión de
conocer la riqueza de espíritu que
encierra la doctrina cristiana. A
bastantes les dará el Señor la gracia
de la fe, premiando así su buena
voluntad, manifestada en la leal
colaboración en obras de bien (Carta
12-XII-1952, n. 33).



62. Carta, en EF-620712-1. El
Fundador califica esta carta de
"circular". De ella envió una copia al
Secretario del Papa, Mons. Loris
Capovilla, con el deseo de que la
hiciese llegar al Santo Padre, para
que pudiese palpar el cariño que se
le tenía en el Opus Dei. Cfr. Carta, en
EF-620716-1.

63. Carta, en EF-620630-1.

64. Carta, en EF-620721-1. La
correspondencia del Fundador con
Mons. Loris Capovilla es abundante,
habida consideración de los trabajos
del Concilio: diez cartas en diez
meses. Algunos de los asuntos en
ellas tratados se refieren al envío de
fotografías dedicadas por Juan XXIII,
que el Fundador quiso que hubiese
en todos los Centros de la Obra; y, por
iniciativa del Papa, la colocación de
dos lápidas, que conmemoraban el
paso del entonces Cardenal Roncalli,
por las residencias universitarias,



labores de apostolado corporativo
del Opus Dei, en Zaragoza y Santiago
de Compostela. Cfr. Cartas, en
EF-620802-1, desde Londres, en
EF-621125-1, etc.

65. Carta, en EF-620925-1. Sobre la
entrevista: EF-621125-1.

66. Carta, en EF-621200-1.

67. Carta, en EF-630428-1.

68. Telegrama a Mons. Amleto
Giovanni Cicognani, en EF-630621-1.
Sobre la elección del Papa y las
cualidades del elegido tenía el
Fundador una visión muy
sobrenatural. Cuenta Mons. Giovanni
Cheli que, durante el período de Sede
Vacante, a la muerte de Juan XXIII,
hizo hipótesis sobre quién sería su
sucesor. Mons. Escrivá, refiere, cortó
en seco las especulaciones y dijo:
Aunque el elegido viniese de una
tribu de salvajes, con anillos en la
nariz y en las orejas, me echaría



enseguida a sus pies y le diría que
toda la Obra está a su incondicional
servicio (Giovanni Cheli, Sum. 5256).

69. Carta, en EF-630624-1.

70. Carta a Mons. Leopoldo Eijo y
Garay, en EF-630618-1.

71. Carta a Mons. José María García
Lahiguera, desde París, en
EF-630902-1.

72. Carta, en EF-640124-1. El Papa,
que durante la audiencia se había
interesado por la situación jurídica
del Opus Dei pidió al Fundador un
ejemplar del Codex. Pocos días
después, el 14 de febrero, hacía llegar
a Mons. Dell’Acqua, para entregar a
Pablo VI, una carta junto con una
copia del Codex, otra sobre el espíritu
del Opus Dei (De Spiritu), una nota
sumaria (Appunto) relativa a la
naturaleza, espíritu y configuración
jurídica del Opus Dei; y la carta del
Fundador a los miembros del Opus



Dei sobre la cuestión institucional del
Opus Dei, en EF-581002-1; el texto
completo de esta carta en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 40, pp563-565. (cfr. Carta
a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640214-2).

73. Carta, en EF-640205-1.

74. Cfr. Carta a Su Santidad Pablo VI,
en EF-640614-1.

75. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 568;
también Javier Echevarría, Sum.
2358.

76. Cfr. Quirógrafo del Santo Padre
Pablo VI al Fundador del Opus Dei,
del 1-X-1964, en RHF, D-15239.

77. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-641024-2.

78. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 956.

79. Ignacio María de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7283.



80. Cfr. Giacomo Barabino, Sum.
4524.

81. Cfr. Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7119.

82. Joaquín Mestre Palacio, Sum.
6534. Otro de los testigos habla de
«un número impresionante de
Cardenales, Arzobispos y Obispos,
provenientes de todas partes» (Juan
Udaondo Barinagarrementería, Sum.
5045).

83. Cardenal François Marty, Carta
Postulatoria a Su Santidad Juan
Pablo II, París 8-I-1979.

84. Julián Herranz Casado, Sum.
3933. En el curso de esa conversación
salió, poco más tarde, una afirmación
del mismo estilo: que la misión
propia de los laicos es ordenar las
estructuras seculares según el querer
divino; y el Fundador añadió
rápidamente:



Sí, pero primero han de estar ellos
bien ordenados por dentro: siendo
hombres y mujeres de profunda vida
interior, almas de oración y de
sacrificio. Si no, en vez de ordenar
esas realidades familiares y sociales,
llevarán ahí su propio desorden
personal (ibidem).

85. Juan Hervás Benet, en
Testimonios..., ob. cit., p. 199.

86. Cfr. Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5927.

87. Además de una profunda fe en la
actuación del Espíritu Santo en el
Concilio, tenía un agudo
entendimiento teológico de las
cuestiones y gran capacidad de
discernimiento respecto a las
personas. Mons. Rolf Thomas
testimonia cómo, después de haber
visto una transmisión televisiva en la
que participaba el profesor Hans
Küng sobre los temas debatidos en el
Concilio, el Fundador habló muy



dolorido de la penosa impresión que
le había hecho; de modo
extraordinariamente clarividente,
considerados los sucesos posteriores
(cfr. Rolf Thomas, Sum. 7700).

88. Carta 2-X-1963, n. 1.

89. Cfr. Joaquín Alonso Pacheco,
Sum. 4705. La prensa, y los medios
de comunicación, en general,
trataron de explicar las
intervenciones de los Padres
conciliares como posturas en las que
se buscaba la contraposición.
Divididos en dos bandos —
progresistas e integristas; buenos y
malos; defensores a ultranza de lo
dogmático y partidarios de la
revisión— se les asignó el papel de
adversarios en hipotéticas batallas.
«No es de extrañar, pues, si en las
últimas sesiones conciliares, muchas
de las intervenciones y reacciones de
los Padres estuvieran condicionadas,
mucho más de lo que ellos mismos se



imaginaban» (Louis Bouyer;
Cattolicesimo in decomposizione,
Brescia 1969, p. 22).

90. Carta 14-II-1964; y Carta 15-
VIII-1964.

91. Carta 15-VIII-1964, n. 10. La carta
del 14 de febrero de ese mismo año
va especialmente dirigida a los
estudiosos e investigadores de las
ciencias filosóficas y teológicas. En
ella establece el principio de sentir
con la Iglesia de Cristo, siempre y en
todas las cosas. Por lo demás,
estimula el Fundador la total libertad
en la investigación, sin otras
limitaciones que las señaladas por el
Magisterio de la Iglesia a los
cristianos; y aconseja a sus hijos que
defiendan de posibles ataques la
autoridad del Romano Pontífice y
que los estudiosos huyan
prudentemente de todo extremismo
y del inmoderado afán de novedades.
Que estén por lo más seguro; que



prefieran siempre lo que mejor
responda a la Tradición (Carta 14-
II-1964, nn. 12-13).

92. Carta 15-VIII-1964, n. 56.

93. Angelo Dell’Acqua nació en Milán
(9-XII-1903). Se ordenó sacerdote el 9-
V-1926; fue consagrado obispo el 27-
XII-1958 y nombrado Sustituto de la
Secretaría de Estado para Asuntos
Ordinarios el 17-II-1963. Creado
Cardenal por Pablo VI (Consistorio
del 26-VI-1967) y nombrado Vicario
de la diócesis de Roma el 13-I-1968
siguiente. Murió el 27-VIII-1972.

Mons. Dell’Acqua, hablando muchas
veces con el Fundador, «le
comunicaba la gran preocupación
que el Santo Padre Pablo VI sentía
por los problemas y las opiniones
que se estaban manifestando en el
Concilio Ecuménico Vaticano II, que
llevaba continuamente esta situación
a su oración personal y que pedía
consejo a muchos de sus



colaboradores para que le
manifestasen su opinión sobre la
oportunidad de acelerar los trabajos
conciliares y llegar a la
clausura» (Javier Echevarría, Sum.
2466; también: cfr. Álvaro del
Portillo, Sum. 958).

94. Carta, en EF-640423-2.

Con esa misma fecha (Carta, en
EF-640423-1) escribía el Fundador a
Mons. Angelo Dell’Acqua: adjunto
una carta para el Santo Padre,
dictada tan sólo por el amor que
tengo por la Santa Iglesia y por el
Romano Pontífice. De todos modos,
me atengo a su mejor parecer; por si
decidiera o no ponerla en manos del
Papa.

«Esta correspondencia —comenta
Mons. Álvaro del Portillo— no era
simplemente el resultado de la
estrecha amistad que los unía sino
que venía fomentada en este sentido



por el mismo Santo Padre» (cfr.
Álvaro del Portillo, Sum. 957).

Cuando esto escribía el Fundador, la
crisis de la Iglesia era ya un hecho.
Un célebre historiador de la Iglesia,
Hubert Jedin, que al principio se
resistió a admitirla, no pudo menos
de acabar reconociendo la gravedad
de la situación. «La crisis —escribe—
estaba presente, había surgido por
cuanto no se estaba satisfecho con
llevar a cabo el Concilio, sino que se
le veía como la descarga inicial para
desencadenar innovaciones radicales
que, en realidad, dejarían a sus
espaldas los decretos del
Concilio» (Hubert Jedin: Storia della
mia vita, Brescia 1987, p. 324).

Algún otro autor, como el filósofo
francés Jacques Maritain,
consideraba que la crisis existía ya,
antes del Concilio, en forma de
apostasía inmanente (esto es,
decidida a quedar dentro de la



Iglesia, a toda costa). Al principio del
Concilio comenzó a aflorar, bajo la
manipulación sutil de los medios de
información, como creciente
malestar de fondo, para airear la
idea de "cambio" en la Iglesia,
acelerando las manifestaciones del
llamado "espíritu del Concilio" (cfr.
Jacques Maritain: Le paysan de la
Garonne, París 1966, p. 16).

95. Carta 24-X-1965, n. 73.

96. Desde la Secretaría de Estado se
consultó al Fundador sobre el
proyecto de Juan XXIII. Hasta el año
1965, en que el complejo educativo
estaba a punto de acabarse, fueron
muchos los sacrificios que hubo de
hacer el Fundador. La Obra entera,
sobre todo en Italia, se vio obligada a
renunciar a algunas obras
apostólicas y, en otros casos, a correr
con más trabajo personal, para llevar
a cabo la idea y proporcionar los
efectivos de personal que requería



una labor social de tal envergadura
(cfr. Umberto Farri, Sum. 3421;
Teresa Acerbis, Sum. 4962).

Constituían el proyecto: el Centro
ELIS, la Escuela SAFI y la iglesia
parroquial de San Juan Bautista al
Collatino. El Centro ELIS tenía una
residencia, un centro de formación
profesional técnica (mecánica,
electrónica, artesanía, etc.), clubs,
biblioteca, instituciones deportivas,
cursos de educación familiar, etc. La
Escuela Hotelera Femenina
Internacional (SAFI), con sus anexos,
estaba a cargo de las mujeres del
Opus Dei; y la parroquia, bajo la
dirección de los sacerdotes del Opus
Dei.

97. Cfr. Álvaro del Portillo, PR, p. 988;
Javier Echevarría, Sum. 2358.

Fueron muchos los cardenales y
obispos que, encontrándose esos días
en Roma, visitaron el Centro y la
Escuela para inspirarse en métodos



de formación humana y cristiana con
vista a futuras iniciativas sociales
apostólicas en sus diócesis (cfr.
Teresa Acerbis, Sum. 4964).

98. L’Osservatore Romano, 22/23-
XI-1965.

99. Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7109; Javier Echevarría, Sum.
2359.

Tan emocionado salió el Fundador de
esa entrevista con el Papa que
comentó en diversas ocasiones, en
los días que siguieron a la
ceremonia: Estaba muy emocionado;
me he emocionado siempre: con Pío
XII, con Juan XXIII y con Pablo VI,
porque tengo fe (Álvaro del Portillo,
Sum. 786). Hubo un momento —
refiere Mons. Francesco Angelicchio
— en que, al dar la bienvenida al
Papa, apenas conseguía dominar la
voz (él, tan acostumbrado a hablar
en público) y le temblaban en la
mano las hojas que estaba leyendo



(cfr. Francesco Angelicchio, Sum.
3518).

100. Cfr. Javier Echevarría, Sum.
3081.

101. Carta, en EF-660310-1.

102. Cfr. Javier Echevarría, PR, p.
1893.

103. Carta, en EF-660421-2. En Grecia
había comprado un pequeño icono
que, como muestra de afecto filial,
hizo llegar a Pablo VI, a través de
Mons. Dell’Acqua (cfr. ibidem).

104. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
846.

105. La nota sobre "Trabajo
apostólico en Grecia", es parte de la
información adjunta en carta a
Mons. Angelo Dell’Acqua (en
EF-660428-1). Puntos de especial
interés son los referentes a la
consideración oficial de la religión



ortodoxa y al modo de hacer
apostolado los católicos:

Con vistas a la posibilidad de una
acción apostólica, me ha parecido
factor determinante la estrecha
vinculación existente entre el poder
temporal y las autoridades religiosas
ortodoxas. Hasta el punto de que
estoy persuadido de que si un
extranjero intentara difundir la
doctrina católica, correría el riesgo
de ser acusado de atentar a la unidad
del país. Por esto pienso que la única
vía posible para desarrollar el
apostolado sea la de formar a los
ciudadanos católicos del país, del
mejor modo posible y fuera de
Grecia. Y que, cuando regresen a su
nación de origen, sepan ganarse la
confianza y la estima de sus
compatriotas y conciudadanos dando
ejemplo de sincero amor a la Patria,
adquiriendo prestigio profesional y
mostrando un espíritu de leal
comprensión y de diálogo.



106. Carta, en EF-660310-2.

107. Cfr. Carta a Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga, en EF-660321-1.

108. Cfr. Gravissimum educationis,
nn. 10 y 11.

109. Cfr. RHF, D-15291. Firmaban la
carta cuatro Prelados: el Arzobispo
de Pamplona y los Obispos de Jaca,
San Sebastián y Calahorra, La
Calzada y Logroño.

110. Cfr. Carta a Su Santidad Pablo
VI, en EF-660421-1.

111. Cfr. Carta de la Sagrada
Congregación de Seminarios y
Universidades, relativa a la erección
canónica de una Facultad de Teología
en Pamplona, del 16-V-1966, en RHF,
D-15293.

112. Cfr. Nota adjunta en carta a
Mons. Angelo Dell’Acqua, en
EF-661205-3.



113. Cfr. Carta a Mons. Gabriel Marie
Garrone, Pro-Prefecto de la Sagrada
Congregación de Seminarios y
Universidades, en EF-661227-1.

114. Carta de la Sagrada
Congregación de Seminarios y
Universidades, relativa a la erección
canónica de una Facultad de Teología
en Pamplona, del 16 de marzo de
1967, en RHF, D-15295.

115. Carta, en EF-670302-1.

116. Carta a Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás y a Gloria García-
Herrero Ruiz, en EF-660717-2.

117. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-640815-1.

118. Carta a Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás y a Gloria García-
Herrero Ruiz, en EF-650915-1.

En los meses de mayo y junio el
Fundador había estado preparando



su trabajo estival: preparar para la
imprenta viejas cartas muy extensas
y acabar también el ciclo impreso de
las Instrucciones sobre el espíritu y
los apostolados del Opus Dei. ¡Ya era
hora! —escribe—. En cambio, la
cuarta edición del Catecismo se
retrasa. Hay que tener paciencia.
Podrá ser el regalo de fines de año.
Es sabido que todos están
sobrecargados de trabajo y no se
puede repicar y andar en la
procesión (Carta a Florencio Sánchez
Bella, en EF-650525-2). Se refiere al
Catecismo de la Obra (cfr. supra).

119. Carta, en EF-660817-2. Estoy
seguro —le dice en el párrafo
anterior— de que, con la gracia de
Dios y la ayuda de su Madre
Santísima, Vd. y yo y los muchos
santos RR. Padres jesuitas [...]
conseguiremos que la caridad de
Cristo brille siempre, sin que haya
nunca excepciones.



Esta carta, del 17 de agosto, es
contestación a una carta del P. Pedro
Arrupe del 27 de julio, que dice así:

«Muy estimado Mons. Escrivá:

Me llegó su carta de 26 de junio
pasado y le ruego me perdone el
retraso con que le contesto ya que
comenzaba por esos días los
Ejercicios Espirituales y he querido
también tener ocasión de comunicar
al Superior del P. Zeigler su ruego,
para que él le avise sobre la materia
que Vd. me indicaba en su carta.

No tengo que decirle, Mons., lo que
siento esa clase de manifestaciones
de parte de miembros de la
Compañía, que ya considerará Vd.
como imprudencias personales muy
lejos de manifestar la gran estima y
aprecio que la Compañía de Jesús
tiene del espíritu y obras del Opus
Dei.



Ya se acerca nuestra Congregación
General, en su segunda Sesión, y
espero que nos encomendará de una
manera especial en este tiempo, pues
es de gran importancia y
responsabilidad todos los asuntos y
estudios que en ella se desarrollarán.

Le agradezco mucho su felicitación
por mi fiesta onomástica y sus
oraciones.

Con sincero afecto» (RHF, D-30804).

120. Cfr. Carta a Mons. Pedro Cantero
Cuadrado, en EF-661015-1.

121. Cfr. El Noticiero Universal,
Barcelona, 8-X-1966.

122. "Discurso del Excmo. y Revmo.
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
ante la Excma. Corporación
Municipal de Barcelona, para
agradecer su nombramiento de Hijo
Adoptivo de la Ciudad", 7-X-1966.
Barcelona, 1966. Laureano López



Rodó en sus Memorias, vol. II
(Barcelona 1991, pp. 86 y ss.),
también recoge el discurso de
respuesta de Mons. Escrivá de
Balaguer a la alocución del alcalde de
Barcelona, José María de Porcioles,
junto con algunos breves
comentarios.

123. Carta a Eduardo Ortiz de
Landázuri Fernández de Heredia, en
EF-661015-2.

124. RHF, D-15111; Historia Clínica:
periodo comprendido entre el 26-
IX-1966 y 10-III-1972.

125. Carta 25-V-1962, n. 92.

126. Cuando Juan XXIII anunció, el 8
de diciembre de 1962, que, a partir
de esa fecha se incluiría en el canon
de la misa el nombre de san José,
patrono del Concilio, le faltó tiempo
al Cardenal Larraona para telefonear
al Fundador: Rallegramenti!
¡Enhorabuena! Estaba seguro del



gozo que esto le supondría, por su
entrañable devoción al santo
Patriarca, cuya figura representa
años de trabajo sencillo y eficaz en la
vida oculta de Jesús (cfr. Es Cristo
que pasa, n. 44).

«En cuántas ocasiones, durante la
aprobación de los documentos del
Concilio, hubiese sido de justicia
hablar con el Fundador del Opus Dei
y repetirle: ¡Felicidades, porque lo
que tiene en su alma, lo que ha
enseñado incansablemente desde
1928, ha sido proclamado, con toda
solemnidad, por el Magisterio de la
Iglesia!» (Álvaro del Portillo: Mons.
Escrivá de Balaguer, testigo del amor
a la Iglesia, Madrid 1976, p. 8).

127. Carta 24-III-1930, n. 2. Entre
otros muchísimos textos, cfr.
también éste de 1939: Tienes
obligación de santificarte. —Tú
también. —¿Quién piensa que ésta es
labor exclusiva de sacerdotes y



religiosos? — A todos, sin excepción,
dijo el Señor: "Sed perfectos, como mi
Padre Celestial es perfecto" (Camino,
n. 291).

128. Carta 11-III-1940, n. 11.

129. «Como escribió y repitió muchas
veces, consideraba a la Santa Misa
"centrum et radix vitae interioris",
recogido ad litteram en el Decreto
conciliar Presbyterorum Ordinis, n.
14» (Julián Herranz Casado, Sum.
3876). Cfr. homilía pronunciada el
14-IV-1960, en Es Cristo que pasa, n.
87; y Carta 28-III-1955, n. 5.

130. Carta 9-I-1932, n. 32.

131. Conversaciones, 26.

132. Ibidem, 55.

133. Ibidem, 72. Sobre el
reconocimiento, por parte de
eminentes personalidades
eclesiásticas, de la doctrina de Mons.



Escrivá de Balaguer en cuanto figura
precursora del Concilio Vaticano II:
Cardenal Sebastiano Baggio
(Avvenire, Milán, 26-VII-1975);
Cardenal Joseph Frings (Für die
Menschen bestellt, Erinnerungen des
Alterzbischofs von Köln, Colonia,
1973, pp. 149-150); Cardenal Franz
König (Corriere della Sera, Milán, 9-
XI-1975).

El Cardenal Sebastiano Baggio
testimoniaba en estos términos: «La
vida, la obra y el mensaje de Mons.
Escrivá de Balaguer (como tuve
ocasión de escribir poco después de
su muerte) constituyen un cambio o,
más exactamente, un capítulo nuevo
y original en la historia de la
espiritualidad cristiana, si se piensa
como camino bajo la guía del
Espíritu Santo [...]. Solamente el paso
del tiempo permitirá valorar el
alcance histórico de sus enseñanzas,
en tantos aspectos auténticamente
revolucionarios y precursores del



solemne mensaje proclamado por el
Concilio Vaticano II, precisamente en
lo que puede definirse como su
esencia: la llamada universal a la
santidad (Sebastiano Baggio, Sum.
5259). También el Santo Padre Juan
Pablo II ha reconocido públicamente
al Fundador del Opus Dei como
precursor del Concilio, anticipando
la Teología del laicado, que ha
caracterizado a la Iglesia del
Vaticano II y del post-Concilio (cfr.
L’Osservatore Romano, 20-21 agosto
1979).

Y, en fecha más próxima, con motivo
del "Congreso teológico de estudios
sobre las enseñanzas del beato
Josemaría Escrivá", celebrado en el
Ateneo romano de la Santa Cruz
(12-14 de octubre, 1993), el Papa se
dirigió a los asistentes. En su
discurso hablaba de que «la acción
del Espíritu Santo tiene como
finalidad la renovación constante de
la Iglesia, para que pueda cumplir



con eficacia la misión que Cristo le
ha encomendado. En la historia
reciente de la vida eclesial, este
proceso de renovación tiene un
punto de referencia fundamental: el
concilio Vaticano II [...]. La profunda
conciencia que la Iglesia actual tiene
de estar al servicio de una redención
que atañe a todas las dimensiones de
la existencia humana, fue preparada,
bajo la guía del Espíritu Santo, por
un progreso intelectual y espiritual
gradual. El mensaje del beato
Josemaría, al que habéis dedicado las
jornadas de vuestro congreso,
constituye uno de los impulsos
carismáticos más significativos en
esa dirección» (L’Osservatore
Romano, 22 de octubre 1993).

134. Carta 24-X-1965, n. 4.

135. Cfr. Rolf Thomas, Sum. 7702; y
Carta 2-X-1963, n. 18.

136. Cfr. Franz König, Sum. 5254;
Ignacio María de Orbegozo



Goicoechea, Sum. 7284; Álvaro del
Portillo, Sum. 964; Francesco
Angelicchio, Sum. 3527.

137. Cfr. Giuseppe Molteni, PR, p.
709; Umberto Farri, Sum. 3392; Pedro
Casciaro Ramírez, Sum. 6315.

138. Carta 15-VIII-1964, n. 19. «Por lo
que se refiere a la reforma litúrgica,
aceptó las sucesivas disposiciones de
la Santa Sede, aunque demostrando
una prudencia cautelosa al distinguir
entre el espíritu del Concilio y los
patentes abusos que se cometían en
la celebración de la Santa Misa y en
la traducción de los textos
litúrgicos» (Joaquín Alonso Pacheco,
Sum. 4705).

Sobre la intolerancia que reinaba en
alguna de estas Comisiones litúrgicas
cuenta el teólogo Louis Bouyer que,
cuando procedía, junto con otra
persona, a traducir el canon romano
de la Misa al francés, le indicaron
que evitara palabras tales como:



"oblación", "sacrificio", "inmolación",
etc. Y como ambos protestaran, se les
quitó el encargo (cfr. Louis Bouyer,
Le métier de théologien, París 1979,
p. 79).

139. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-641024-2. Mons. José María
García Lahiguera recuerda lo mucho
que le costó al Fundador celebrar la
misa con arreglo a las nuevas
disposiciones: «Había puesto siempre
tal intensidad en la celebración de la
Santa Misa, que hasta la rúbrica
aparentemente más insignificante
tenía para él un valor enorme [...]. La
unción que ponía en la celebración
era tan extraordinaria, que hacía el
efecto de que, en el altar, se
transfiguraba. El cambio más
pequeño, por consiguiente, le podía
distraer, y esto le producía un gran
sufrimiento» (José María García
Lahiguera, en Testimonios..., ob. cit.,
p. 169).



140. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-650409-2.

141. Cfr. ibidem; cfr. también
Joaquín Alonso Pacheco, Sum. 4705.

142. Conversaciones, 23.

143. Cfr. Rolf Thomas, Sum. 7702.

144. Vincenzo Montillo, PR, p. 1013.
«La arbitraria distinción entre
católicos progresistas e integristas le
entristecía porque lo consideraba
prueba evidente de la pérdida del
sentido profundo de unidad y
caridad cristiana, y síntoma de falta
de visión sobrenatural al afrontar las
cuestiones doctrinales y
morales» (Joaquín Alonso Pacheco,
Sum. 4705).

Sobre la postura segura y firme del
Fundador —ni progresista ni
integrista— en épocas históricas
cambiantes, escribe el P. Ambrogio
Eszer, O.P., Relator General de la



Congregación para las Causas de los
Santos:

«Desde el punto de vista eclesial,
Josemaría Escrivá comienza a actuar
en una situación en la que las
respuestas pastorales tradicionales
comenzaban a dar los primeros
signos de inadecuación ante el gran
desafío del humanismo ateo o
agnóstico. Y en los últimos años
asiste a la crisis de las ilusiones de
quienes habían intentado superar
ese impasse preconizando la
adaptación de la Iglesia al mundo.
Tampoco aquí su respuesta cambia
con el tiempo y, con su estilo directo
característico, aparece
perfectamente adecuada a las nuevas
exigencias. Es el regreso a un
cristianismo radical, cristocéntrico y
teocéntrico, centrado en la
afirmación del primado de la gracia,
de la comunión de vida con Cristo
mediante la oración y los
sacramentos, que generan el hombre



nuevo y lo transforman en testigo de
Cristo en su propio ambiente
profesional» (Así le vieron.
Testimonios sobre Mons. Escrivá de
Balaguer, Madrid 1992, p. 69).

145. Carta 19-III-1967, n. 1. Sobre su
insistencia en el fortes in fide (I
Pedro V, 9), cfr. Carta 2-X-1963, n. 8.

146. Ibidem, n. 3. La carta es un
recorrido, sumario pero completo, de
las verdades fundamentales,
comenzando por el comentario del
Credo de la Iglesia.

147. Ibidem, nn. 149 y 150.

148. Joseph Höffner, Sum. 3763.
Reflexionando sobre las incidencias
históricas del concilio Vaticano II,
Maritain describe la situación en la
época posconciliar con una acertada
imagen. La Iglesia, depositaria del
tesoro de la Revelación, y asistida
siempre por el Espíritu Santo, se
encuentra bajo los embates de un



furioso y confuso oleaje. «Así aparece
el Concilio: como un islote custodiado
por el Espíritu de Dios, en medio de
un océano que todo lo arrastra, sea
falso o verdadero, en
revoltijo» (Jacques Maritain, ob. cit.,
p. 79).

149. Insegnamenti di Paolo VI, Roma
1972, p. 708.

150. Conversaciones, 73.

151. Cfr. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, desde Madrid, en
EF-670502-2.

152. Ibidem.

153. Carta 31-III-1967; con la carta se
adjuntaba documentación
exhaustiva de gestiones y
precedentes, cerca de 60 páginas. Cfr.
AGP, Sección Expansión Apostólica,
Universidad de Navarra, Facultad de
Teología, I/2, 156.



154. Carta de Álvaro del Portillo, del
3 de junio de 1967, a Mons. Gabriel
Garrone: cfr. ibidem, I/3, 192. Por esa
fecha se había anunciado ya la
próxima elevación de Mons. Garrone
a la dignidad cardenalicia.

155. Carta de la Sagrada
Congregación de Seminarios y
Universidades, 19-VI-1967; RHF,
D-15300.

156. Carta 26-VIII-1967; cfr. AGP,
Sección Expansión Apostólica,
Universidad de Navarra, Facultad de
Teología, I/3, p. 258.

El Excmo. Cabildo Metropolitano en
sesión del 16-VI-1967 había accedido
a poner a disposición de la
Universidad de Navarra unas
dependencias de la Catedral con
objeto de establecer allí el Centro
Teológico de la Universidad. Por
acuerdo con el Cabildo, la Junta de
Gobierno de la Universidad acepta
las condiciones establecidas por



aquél: esto es, una Comisión creada
por el Cabildo orientará y
supervisará los trabajos de
adaptación de los locales; las obras y
demás gastos serán por cuenta de la
Universidad; y la utilización de los
locales será provisional, fijándose un
plazo máximo de cinco años de
utilización. Cfr. Acuerdo entre el
Cabildo y la Universidad: 16-22 junio
de 1967, en ibidem, 258.

El acuerdo, justo es decirlo, resultaba
beneficioso al Cabildo, ya que los
locales se hallaban en muy mala
condición. Cfr. también: Carta a
Mons. Angelo Dell’Acqua, en
EF-670603-1.

157. El decreto de erección emana de
la Sagrada Congregación para la
Educación Católica; lleva fecha de 1-
XI-1969 y va firmado por el Prefecto,
Cardenal Gabriel Garrone; en ibidem,
Facultad de Teología, II/2, 419.



158. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-640229-2.

159. Ibidem.

160. Cfr. Vicente Mortes Alfonso,
Sum. 7234.

161. Carta a sus hijos de España, en
EF-651002-1. Sobre esta santa
tolerancia y comprensión refiere uno
de los testigos en el proceso sobre la
vida y virtudes del Fundador del
Opus Dei una curiosa anécdota: En
una ocasión le visitó una persona,
que le dijo: —Padre, yo soy hebreo.
Mons. Escrivá le contestó: —¿Y qué?
—Además soy masón. —Pero
también eres hijos de Dios. ¿No? Y le
dio un abrazo (Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7097).

Ante las críticas calumniosas de
fuentes marxistas contra el Opus Dei,
comentaba el Fundador: Es lógico
que los comunistas hablen mal del
Opus Dei, pero no es lógico, ni lo será



jamás, que los miembros del Opus
Dei hablen mal de los comunistas; del
comunismo no tenemos más remedio
que decir la verdad: que es un
cúmulo de herejías y que reduce al
hombre a pura materia, sin tener en
cuenta los derechos más elementales
de la persona humana (Javier
Echevarría, Sum. 2264).

162. Carta 31-V-1954, n. 22.

163. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
652.

164. Carta 8-XII-1949, n. 61.

165. Ibidem, n. 67.

166. Carta 30-IV-1946, n. 1.

167. Carta 12-XII-1952, n. 37.

168. Apuntes, n. 217.

169. Carta 9-I-1932, n. 46. Quería el
Fundador que ya en los catecismos
de la doctrina cristiana para los



niños se expusieran los principios
que deben regir la vida cívica de todo
cristiano, en los que no se puede
ceder al actuar de un modo o de otro
en la vida pública; y que se afirmara,
al mismo tiempo, el deber de actuar,
de no abstenerse, de prestar la
propia colaboración para servir con
lealtad, y con libertad personal, al
bien común (ibidem, n. 45).

Como respuesta a quienes pretenden
encerrar la religión en el fondo
privado de las conciencias, se lee en
Surco, n. 301: No es verdad que haya
oposición entre ser buen católico y
servir fielmente a la sociedad civil.
Como no tienen por qué chocar la
Iglesia y el Estado, en el ejercicio
legítimo de su autoridad respectiva,
cara a la misión que Dios les ha
confiado.

Mienten —¡así: mienten!— los que
afirman lo contrario. Son los mismos
que, en aras de una falsa libertad,



querrían "amablemente" que los
católicos volviéramos a las
catacumbas.

170. Carta 9-I-1932, n. 50.

171. Carta 9-I-1959, n. 51.

172. Ibidem, n. 36. La actuación
política de un miembro del Opus Dei,
Rafael Calvo Serer, dentro de la
acción de los monárquicos
partidarios de don Juan de Borbón, le
llevó a escribir en 1953, en la revista
francesa Écrits de Paris, un artículo,
que representaba una severa crítica,
desde los mismos principios del
régimen franquista, a la acción del
gobierno español de 1951. Fue
destituido de sus cargos en el Consejo
Superior de Investigaciones
Científicas. El Fundador defendió
siempre la libertad política de ese
hijo suyo, como la de todos sus hijos;
pero cuando se enteró de que a ese
miembro de la Obra se le había
injuriado, diciéndole que era "una



persona sin familia", el Fundador
salió en defensa de su hijo. Fue de
Roma a Madrid y pidió
inmediatamente ser recibido por
Franco, y le hizo saber que no estaba
dispuesto a tolerar que dijeran de un
hijo suyo que no tenía familia,
porque la tenía: una familia
sobrenatural, la Obra; y un padre,
que eso era él (cfr. Álvaro del
Portillo, Sum. 650; y Javier
Echevarría, Sum. 2245).

173. Carta 8-XII-1949, n. 68.

174. Los anteriores cambios de
Gobierno, de cierta entidad, se
dieron en septiembre de 1942, en
julio de 1945, y en julio de 1951.

175. El gobierno de 1957 era el
siguiente: Subsecretario de la
Presidencia: Luis Carrero Blanco,
militar, identificado plenamente con
las ideas de Franco; Asuntos
Exteriores: Fernando María de
Castiella y Maíz, Demócrata cristiano



franquista; Gobernación: Camilo
Alonso Vega, militar, franquista y
monárquico; Justicia: Antonio
Iturmendi Bañales, tradicionalista
carlista; Ejército: Antonio Barroso y
Sánchez-Guerra, militar y
monárquico; Aire: José Rodríguez y
Díaz de Lecea, militar; Marina: Felipe
José Abárzuza Oliva, militar;
Hacienda: Mariano Navarro Rubio,
Letrado del Consejo de Estado;
Industria: Joaquín Planell Riera,
militar e ingeniero industrial;
Comercio: Alberto Ullastres Calvo,
Catedrático de Economía; Obras
Públicas: Jorge Vigón Suerodíaz,
militar y monárquico dinástico;
Agricultura: Cirilo Cánovas García,
Ingeniero Agrónomo; Trabajo:
Fermín Sanz-Orrio y Sanz, falangista;
Vivienda: José Luis Arrese y Magra,
falangista; Educación: Jesús Rubio
García-Mina, falangista; Información
y Turismo: Gabriel Arias-Salgado y
de Cubas, franquista; Secretario
General del Movimiento: José Solís



Ruiz, falangista; Sin cartera: Pedro
Gual Villalbí, economista.

176. Cfr. Declaración programática
del nuevo gobierno, del 27-II-1957, en
ABC, YA, Arriba, etc., del 28-II-1957.

177. A este respecto, Alberto Ullastres
manifestó años después: "Éramos
servidores del Estado y tenían una
cierta razón en llamarnos así.
Habíamos sido llamados porque los
políticos no entendían de economía,
que entonces era una ciencia
prácticamente nueva en España y
nos llamaron a los técnicos;
concretamente a mí que me
consideraba y me considero un
técnico. A algunos políticos les
molestó bastante". (citado por
Laureano López Rodó, Memorias,
tomo I, Madrid 1990, p. 91).

178. Algunos ministros eran
miembros de Asociaciones de fieles,
y hay que afirmar que ellos no



representaban a dichas asociaciones
en el Gobierno.

179. Conviene recordar que la
Jerarquía de la Iglesia en España
nunca se pronunció en contra de la
participación de los católicos en las
instituciones políticas del régimen de
Franco.

180. Julián Herranz Casado, Sum.
3905.

181. La Comisaría del Plan de
Desarrollo se creó el 26 de enero de
1962, por sugerencia, entre otros
motivos, del Banco Mundial y de la
OCDE. Fue nombrado Comisario del
Plan de Desarrollo Laureano López
Rodó. La Comisaría dependía
institucionalmente de la Presidencia
de Gobierno, a pesar de la oposición
de Navarro Rubio, que deseaba que
dependiera del ministerio de
Hacienda. Al no conseguir su
objetivo, Navarro Rubio presentó su
dimisión, que no fue aceptada, de



momento, por Franco. Cfr.
testimonio de Mariano Navarro
Rubio en Franco visto por sus
ministros, Enrique Baón editor,
Barcelona 1981, p. 90.

182. Para formarse una idea de la
evolución de la sociedad española y
de los problemas a los que se
enfrentaba, conviene recordar
algunos acontecimientos
significativos que tuvieron lugar a lo
largo del año 1962: graves problemas
laborales y sindicales, especialmente
agudos en Vizcaya, Asturias y
Barcelona; conciencia de crisis en el
sindicato único universitario; primer
encuentro de la oposición interior y
exterior, con ocasión del Congreso
del Movimiento Europeo celebrado
en Munich, en el mes de junio;
petición, por parte del Gobierno
Español, de ingreso en el Mercado
Común; intensificación del disenso
de las organizaciones obreras
católicas... Además, en mayo contrajo



matrimonio el Príncipe Juan Carlos
de Borbón, consolidándose la opción
del Jefe del Estado por el Príncipe y,
en la vida de la Iglesia, la apertura
del Concilio Vaticano II, que tantas
repercusiones tendría también en la
vida de España.

183. Hay historiadores que
consideran que uno de los cambios
más significativos del gobierno de
1962 es la entrada de Manuel Fraga
Iribarne como Ministro de
Información y Turismo. Fraga se
había propuesto, como objetivo
importante de su trabajo ministerial
la promulgación de una Ley de
Prensa que garantizara una mayor
libertad de información. Entre los
nuevos ministros se encontraba
Gregorio López Bravo, Ingeniero
Naval, que desde 1960 desempeñaba
el cargo de Director General del
Instituto Español de Moneda
Extranjera. López Bravo era



miembro supernumerario del Opus
Dei.

184. Comunicado de la Secretaría
General del Opus Dei, Roma, 17-
VI-1962. Para entender un poco el
porqué del origen de estas
apreciaciones equivocadas sobre la
Obra hay que tener presente que, al
no existir en la España de entonces
libertad de asociación política ni
cauces para la expresión del
pluralismo, podían adquirir matiz
político manifestaciones religiosas,
culturales y sociales que, por su
naturaleza, son ajenas al campo de la
lucha política. Por otra parte, quienes
mantenían estas apreciaciones no
tenían presente en su horizonte
mental el hecho de que el Opus Dei
es por naturaleza —y entonces ya
empezaba a serlo de hecho— una
realidad universal. Quizá por eso, en
sus razonamientos, dieron categoría
universal a lo que no eran más que
circunstancias contingentes y



coyunturales de un país concreto, en
este caso España.

185. Carta 7-X-1950, n. 36. Vicente
Mortes Alfonso, uno de los testigos
del proceso, era miembro
supernumerario del Opus Dei. Desde
abril de 1957 desempeñó altos cargos
políticos; y de octubre de 1969 a junio
de 1973 fue Ministro de la Vivienda.
He aquí su testimonio en este punto:
«En varias ocasiones le expuse mi
dolor por la incomprensión e,
incluso, las calumnias que
determinadas personas o grupos
políticos en España lanzaban
respecto del Opus Dei y la política. Él
siempre me respondió con que debía
practicar la caridad, ahogar el mal en
abundancia del bien, dar liebre por
gato y comprender que no nos
comprendieran. Esto no obstante, me
señalaba que tenía obligación, por el
buen nombre de la Iglesia y de la
Obra, de aclarar la verdad con toda
la fortaleza necesaria, pero cuidando



de no ofender a las personas, sino de
señalar los errores. Y ello siempre en
tono cordial y distendido. Me
recomendaba siempre escuchar a los
demás, dejarles expresar sus
opiniones con toda libertad y, al
exponer yo las mías, partir de la idea
de que no hay más dogmas que los
que ha definido la Iglesia y que, por
lo tanto, casi todo en política es
discutible» (Sum. 7234).

186. Cfr. Javier Echevarría, Sum.
2247.

187. César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6845. Cfr., también, Entrevistas con
Jacques Guillemé-Brûlon, del 16-
V-1966, y con Tad Szulc, del 7-X-1966,
en Conversaciones, nn. 38 y 48.

188. Cfr. Javier Echevarría, Sum.
2259. Desde 1950 —escribe el
Fundador—, ni yo ni el Secretario
General del Opus Dei hemos asistido
a ningún acto oficial, fuera o no



religioso (Carta a Su Santidad Pablo
VI, en EF-640614-1).

189. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-661019-3.

190. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Elorrio (Vizcaya), en
EF-640815-1.

191. Carta a sus hijos de Holanda, en
EF-640320-2. Con serenidad
sobrenatural les escribía dos meses
más adelante:

Queridos hijos: que Jesús me guarde
a todos vosotros siempre in laetitia!

Espero —sé— que tendremos
muchas cosas y muy buenas en esa
estupenda tierra de los tulipanes.
Comed, dormid, divertíos con todo,
porque no hay motivo para otra cosa
(Carta, en EF-640519-1).

192. Carta, en EF-640327-1.



193. Carta a Luis Carrero Blanco, en
EF-640403-1.

194. Carta a Patrick Cormac Burke,
en EF-640510-1.

195. Ibidem.

196. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-640510-4.

197. Carta, en EF-640523-1.

198. Ibidem. El Fundador pasó a
Mons. Dell’Acqua copia de esta carta
para conocimiento de Su Santidad
(Carta, en EF-640528-1).

199. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640614-1. El 12 de junio escribía el
Fundador a Mons. Angelo Dell’Acqua,
adjuntándole la carta dirigida al
Santo Padre, con unas líneas: Le
ruego calurosamente que la lea, y,
solamente en el caso de que Vuestra
Excelencia lo considere oportuno, la
haga llegar a las Augustas Manos del



Papa; me atengo de buen grado a su
iluminado y querido juicio, con la
alegría de aceptar su decisión,
cualquiera que sea (Carta, en
EF-640612-1).

200. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640614-1. Acerca del
"providencialismo" se dice en la
carta: Hombre providencial, repito,
se ha llamado a Franco todos estos
años, con todos los tonos y en todas
las ocasiones. Podría presentar a
Vuestra Santidad una gruesa
antología de discursos y documentos
episcopales —prácticamente, de
todos los Obispos—, en los que se
elogia de manera "hiperbólica" al
Caudillo, que es en verdad un buen
hijo de la Iglesia subjetivamente, y
muchas veces también
objetivamente. Y la Jerarquía
eclesiástica, las Órdenes y las
Congregaciones religiosas han
obtenido buen provecho —si me
fuese permitido, diré que a veces se



han aprovechado— de la buena
disposición del Generalísimo para
con la Iglesia.

201. Ibidem.

202. Ibidem.

203. Carta 15-VIII-1964, n. 1.

204. Ibidem, n. 13.

205. Ibidem, n. 9. Algunos ejemplos
de puntos de doctrina que hay que
defender, por haber sido injusta o
imprudentemente desfigurados, son
el trato entre católicos y el recto
entendimiento del retorno a la
primitiva Iglesia: Si se extiende una
mano a los que tienen la desgracia de
no creer, pero con la otra se golpea al
hermano en la fe, no podremos decir
razonablemente que eso es un noble
diálogo, sino un gesto desordenado.
Si el retorno a la vida de la primitiva
cristiandad, esa bendita realidad que
es práctica habitual en la Obra, se



entiende como un deseo de relegar la
Iglesia a las catacumbas —pero, en
realidad, la quieren meter en las
alcantarillas, con las ratas, no con los
hombres—, procuraremos hacer ver,
con todo el Magisterio eclesiástico,
que durante veinte siglos no ha
trabajado en vano el Espíritu Santo
(ibidem, n. 20).

206. Carta a Francisco Franco
Bahamonde, desde Pamplona, en
EF-641129-1. Los dos primeros
doctores honoris causa de la
Universidad de Navarra fueron los
profesores don Miguel Sancho
Izquierdo y don Juan Cabrera y
Felipe.

207. Carta a Francisco Franco
Bahamonde, desde Pamplona, en
EF-660927-1.

208. Carta a sus hijos de España, en
EF-651002-1.



209. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-651009-2. Acerca del origen de
los errores sobre el Opus Dei, decía el
Fundador en 1971: En España y sólo
en España está el origen, por la
celotipia religiosa de algunos, por la
pasión política de otros pocos —muy
pocos— y por la superficialidad de
quienes repiten lo que oyen, porque
les divierte (A.B.C., Madrid 24-
III-1971: entrevista del corresponsal
Julián Cortés Cavanillas).

210. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, en EF-650604-1. Entre el
montón de noticias y asuntos varios
está la entrega del primer ejemplar
de Camino de la edición de bibliófilos
a Pablo VI (cfr. Carta, en
EF-660125-1); y la de un ejemplar de
la primera edición polaca al Cardenal
Stefan Wyszynski (cfr. Carta, en
EF-661220-3); la expansión de la Obra
en Nigeria y el proyecto apostólico de
crear una Universidad en África (cfr.
Carta, en EF-650524-1); y la



exhortación a los fieles sobre la
llamada universal a la santidad,
hecha en una de las audiencias
generales de la Basílica Vaticana,
como mensaje del Concilio, y que
tanto conmovió al Fundador (cfr.
Carta, en EF-660322-1).

De singular importancia es la
audiencia privada que obtuvo del
Santo Padre, a través de Mons.
Dell’Acqua: No consigo —escribe—
habituarme a estos felices
encuentros, aunque siempre me
halle a mi gusto, como hijo que
conversa con su Padre (Carta, en
EF-660129-2).

La audiencia tuvo lugar el 25 de
enero de 1966; en ella entregó al
Santo Padre una nota sobre la
diócesis de Barbastro, ya que corrían
rumores de que pronto sería
suprimida. Trató también del
proyecto de crear una Facultad de
Medicina en la Universidad Católica



de Friburgo y un par de residencias
universitarias en dicha ciudad (cfr.
ibidem).

211. Sobre noticias falsas difundidas
por el diario Le Monde, cfr. Cartas a
Mons. Angelo Dell’Acqua, en
EF-641112-1; en EF-650919-1; en
EF-650921-1; y por el periódico La
Croix: artículos del 26 de abril de
1966 y días sucesivos: cfr. Carta, en
EF-660511-1; y también la campaña
organizada por Le Nouvel
Observateur y Le Canard Enchaîné
(cfr. Carta, en EF-660611-1).

212. Carta a Richard Stork,
Consiliario del Opus Dei en el Reino
Unido, en EF-661121-3.

213. Jacques Guillemé-Brûlon,
corresponsal de Le Figaro, preparó la
publicación de la entrevista. Con esa
y otras entrevistas sobre temas de
actualidad, en los años 1967 y 1968
(corrientes y movimientos
posconciliares, organizaciones



religiosas, apostolados del Opus Dei,
etc.) fue editado un libro que lleva
por título Conversaciones. El artículo
de Le Figaro aparece con el título: El
apostolado del Opus Dei en los cinco
continentes (cfr. nn. 34 y ss).

214. Ibidem, n. 34.

215. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, en EF-661029-1, Appunto;
cfr. también Carta, en EF-661201-1.

216. Cfr. César Ortiz-Echagüe Rubio,
Sum. 6845. A quienes han querido
presentar el Opus Dei como una
organización monolítica y negar el
legítimo pluralismo de sus fieles, les
desconcierta saber que tanto en el
Gobierno de Franco, como en la
Secretaría General del Movimiento y
en la Organización Sindical había
miembros del Opus Dei, al igual que
eran miembros del Opus Dei aquéllos
que, junto a otras personas,
criticaban duramente la falta de
representatividad de los sindicatos.



217. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-661101-1. Unos días antes
escribía a sus hijos de España: Bien
sabéis que yo, como todos los
sacerdotes del Opus Dei, no hablo
nunca de política: mi oficio es rezar,
y estar en la Cruz con los dos brazos
abiertos, y lograr de este modo que
ningún alma se sienta rechazada
(Carta a Florencio Sánchez Bella, en
EF-661019-3).

218. Carta a José Solís Ruiz, en
EF-661028-1.

Con fecha de 29-X-1966 enviaba el
Fundador a Mons. Dell’Acqua una
nota, que en uno de sus párrafos
decía: Adjunto fotocopia de una carta
que he enviado al ministro Solís.
Pienso que le causará impresión y
espero que al darse cuenta de que, al
exponer las razones sobrenaturales y
lógicas que considero conveniente, le
trato de Excelencia en lugar de
llamarle de tú, quizá le haga



reflexionar (en EF-661029-1,
Appunto).

De dicha carta recibió también copia
don Juan de Borbón y Battenberg,
que acusa recibo desde Estoril
(Portugal), el 15 de noviembre:

«Mi querido Don José María:

Me ha sido entregada a mano una
copia de tu brillante y enérgica carta
al Ministro Secretario General del
Movimiento protestando de la injusta
campaña de prensa contra el Opus
Dei.

Estimo ha sido un gran acierto
aclarar las cosas que ciertas personas
no han querido comprender desde
un principio y era de todo punto
necesario cortar de una vez para
siempre.

He visto también con agrado la visita
de la Reina Madre de Inglaterra a
Netherhall House, en Londres, y los



acertados comentarios que hizo a la
prensa a la salida.

Encomendándome a tus valiosas
oraciones, recibe un fuerte abrazo,
besándote la mano, de tu
afmo.» (RHF, D-30752).

219. Cfr. Carta a don Juan de Borbón
y Battenberg, en EF-661121-1.

220. A.B.C. (Madrid), 24-III-1966.

221. Entre las cartas de la década de
los sesenta, cfr. correspondencia con
Francisco Franco Bahamonde:
Cartas, en EF-641129-1, desde
Pamplona; en EF-660927-1, también
desde Pamplona; y en EF-680803-1.
La correspondencia con don Juan de
Borbón y Battenberg: Cartas, en
EF-640105-1; en EF-661121-1; en
EF-670624-1; en EF-680201-1; y en
EF-680621-1.

222. Se refiere a la presencia de la
Reina Madre de Inglaterra en la



inauguración de Netherhall House,
en Londres, el primero de
noviembre.

223. Carta a don Juan de Borbón y
Battenberg, en EF-661121-1. Muy
conocida, por haberla referido en
varias ocasiones a sus hijos, es la
anécdota que recoge unos de los
testigos del proceso sobre la vida y
virtudes del Fundador del Opus Dei:
«En otra ocasión me contó que le
había visitado el Jefe de la Casa Real
Española y que, en tono amable y
sonriente, (el Fundador) le había
dicho: Alteza, yo tengo hijos
monárquicos, pero también los tengo
republicanos» (Alfredo López
Martínez, Sum. 5749).

224. El Fundador se mantuvo
siempre fiel en su conducta al
principio de respetar toda opinión en
materia política, situándose
personalmente al margen de estas
cuestiones. En una carta,



excepcionalmente extensa, dirigida a
don Juan de Borbón, hace clara
referencia a los principios en que
basa su comportamiento. La carta
del Fundador (en EF-711110-1) es
contestación a otra de don Juan, del
6-XI-1971. De ella entresacamos los
párrafos pertinentes:

Yo no conocía nada de eso, porque
vivo en otro ambiente, y porque
nadie me habla de política, y menos
de política de España. Por tanto,
todas las noticias que me da son
nuevas para mí [...].

Esa carta está redactada en línea con
toda mi conducta de no
entrometerme en asuntos
temporales, y dentro de una delicada
pero clara demostración de la lealtad
que a V. M. debo [...].

No es mi actitud la neutralidad.
Rechazo esa conducta —la
neutralidad—, porque en las cosas
sobrenaturales hay que estar con



Cristo o contra Cristo: no se puede
ser neutral. En cambio, en las
terrenas, tengo obligación de no
juzgar y de derrochar abundante
caridad para todos: ésta es la
enseñanza que transmito a mis hijos
[...].

No tenemos neutralidades, ni tácticas
humanas: respetamos delicadamente
las legítimas opiniones de los demás
en las cosas temporales, como he
tenido la alegría y el honor de
decírselo a V. M., invariablemente,
durante tantos años. Y esto, aunque
en algún caso no falten quienes
personalmente me hagan sufrir.
Porque, por encima de cualquier
consideración, no debo ser hombre
de parte en las cosas terrenas, para
poder así atender espiritualmente a
cualquier alma, sin distinción [...].

Puede estar bien seguro, Señor, de
que ni las intrigas de unos, ni las
increíbles calumnias y difamaciones



de otros harán cambiar el seguro
criterio sacerdotal que —por la
gracia de Dios— ha sido y será
siempre la línea de mi conducta.

225. Carta a Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, en EF-640320-1.

226. Cfr. Carta a Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, en EF-571002-1.

227. Cfr. Carta a José Sinués Urbiola,
en EF-571231-2; Álvaro del Portillo,
Sum. 507.

228. Cfr. Carta a Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás y a Gloria García-
Herrero Ruiz, en EF-660617-2.

229. Carta a María José Escrivá de
Balaguer García-Herrero, en
EF-680329-13.

230. Cfr. Carta a Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás y a Gloria García-
Herrero Ruiz, en EF-631200-3.



231. Carta a Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás y a Gloria García-
Herrero Ruiz, en EF-680715-2.

232. Cfr. ibidem.

233. Ibidem.

234. En el Boletín Oficial del Estado,
n. 186, de 3 agosto de 1968, p. 11539,
aparece publicado el Decreto
1851/1968, de 24 de julio de 1968,
«por el que se rehabilita, sin
perjuicio de tercero de mejor
derecho, el título de Marqués con la
denominación de Peralta a favor de
don José María Escrivá de Balaguer y
Albás».

235. Carta a Francisco Franco
Bahamonde, en EF-680803-1. Franco,
sin duda alguna, se hallaba al tanto
de la historia de la rehabilitación. De
ahí que no se haga mención del título
obtenido; y sí de la bondad que ha
tenido con mi gente (con la familia



Escrivá de Balaguer) y la noble
comprensión.

236. Cfr. Florencio Sánchez Bella,
Sum. 7489.

237. Cfr. Javier Echevarría, Sum.
2043. El mismo Mons. Echevarría
comenta que cuando el Padre
hablaba en las tertulias y salía
alguna anécdota de familias ilustres
o nobiliarias, emparentadas con los
Escrivá o con los Blanc,
inmediatamente rebajaba toda
presunción de grandeza con un
comentario de humor (cfr. ibidem).

238. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
386.

239. Cfr. ibidem. Florencio Sánchez
Bella testimonia que, «aprovechando
viajes apostólicos o de descanso»,
personalmente visitó los archivos de
la Corona de Aragón, los del Reino de
Valencia y los Archivos Generales de
Viena (Sum. 7489).



240. Las primeras consultas se
hicieron a don Gregorio Arranz,
letrado del Ministerio de Justicia (cfr.
ibidem); y los documentos que
acompañaron a la instancia de
rehabilitación en 1968 fueron
preparados por don Adolfo Castillo
Genzor, Secretario de la Real
Academia de Nobles y Bellas Artes de
San Luis, de Zaragoza, experto
genealogista e historiador del Reino
de Aragón.

241. Cfr. Pedro Casciaro Ramírez,
Sum. 6321.

242. Cfr. Real Decreto, 8-VII-1922 y
Real Orden, 21-X-1922.

243. Entre los nombramientos y
títulos de carácter eclesiástico están
los de: miembro honoris causa de la
Pontificia Academia Teológica
Romana (19-XII-1956; cfr. RHF,
D-15099); Consultor de la Sagrada
Congregación de Seminarios y
Universidades (23-VII-1957; cfr. RHF,



D-15101); Gran Canciller de la
Universidad de Navarra (Decreto de
la Sagrada Congregación de
Seminarios y Universidades, 15-
X-1960; cfr. RHF, D-15102); Consultor
de la Comisión Pontificia para la
interpretación auténtica del Código
(21-III-1961; cfr. RHF, D-15103), etc.

Entre los honores y distinciones
civiles, aún no mencionados, se
cuentan las Grandes Cruces
españolas. Sobre estas cruces
honoríficas solía decir, si alguno le
felicitaba: te lo aseguro en la
presencia de Dios, no me va ni me
viene, no me deja ni frío ni caliente;
la única Cruz que me importa, que
amo y que deseo llevar con garbo
todos los días, es la Cruz de mi Señor
Jesucristo (Javier Echevarría, Sum.
2765). La Gran Cruz de San
Raimundo de Peñafort (23-I-1954) le
sirvió para escribir una carta de
agradecimiento al Jefe del Estado
(Carta a Francisco Franco



Bahamonde, en EF-540126-1)
insistiendo en la universalidad del
Opus Dei, que nació en Madrid. En
cuanto a la Gran Cruz de Carlos III
(distinción concedida por Decreto del
18-VII-1960), escribía desde Londres
a uno que le felicitaba: Ayúdeme a
dar gracias a Dios Nuestro Señor, por
la Cruz que Él quiso poner sobre mis
hombros hace ya treinta y dos años;
y rece por mí para que la lleve
siempre con garbo y con alegría
(Carta a Sergio Fernández Larráin, en
EF-600805-3). Cuatro años más tarde
recibió la Gran Cruz de la Orden Civil
de Beneficencia (26-XI-1964), con
distintivo blanco, en consideración a
sus méritos y servicios en el ámbito
de la acción benéfica social, como
explicaba oficialmente el Ministro de
la Gobernación.

Pienso siempre que he llegado a viejo
—escribía el Fundador agradeciendo
la felicitación del Ministro— y que el
Señor ha querido que no me faltara



su Santa Cruz jamás. Pero ahora he
de agradecer la que han querido
poner sobre mí, sin ningún
merecimiento personal. Gracias, por
esa gran cruz de beneficencia, que
merecen mis hijos —yo no, repito—,
por la continua y generosa labor que
hacen con las clases más humildes de
nuestra amadísima España: le ruego
que presente también mi respetuoso
agradecimiento a S. E. el Jefe del
Estado (Carta a Camilo Alonso Vega,
desde Pamplona, en EF-641128-1).

Cfr. también Florencio Sánchez Bella,
Sum. 7490 y 7491.

244. Javier Echevarría, Sum. 2286.

245. Javier Echevarría, Sum. 2764;
Álvaro del Portillo, Sum. 385.

246. Florencio Sánchez Bella, Sum.
7491 .



247. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 387
y 388; Javier Echevarría, Sum. 2045;
Florencio Sánchez Bella, Sum. 7489.

248. Cfr. ibidem. Como decía el
Fundador a sus hijos: es más difícil
muchas veces ejercitar un derecho
que cumplir un deber (Fernando
Valenciano Polack, Sum. 7081).

249. Con ocasión de estar reunido
con un pequeño grupo de Prelados
españoles, les explicó las razones por
las que pedía la rehabilitación del
título de Marqués: No lo he hecho
por mí; ni lo necesito, ni lo utilizaré
nunca [...]. Lo he hecho
exclusivamente por el derecho que
asiste a mi familia, y que podría
perderse por negligencia mía; es una
exigencia de la virtud de la piedad
que me obliga con mi hermano y mis
sobrinos, ya que siendo el cabeza de
familia, no puede hacer otro por mí,
esa petición (palabras recogidas por



Enrique Delgado Gómez, en
Testimonios..., ob. cit., p. 139.

250. Los gastos de gestiones y
tramitación los sufragó, «con mucha
generosidad, D. José Badrinas» (cfr.
Florencio Sánchez Bella, Sum. 7489).

251. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-680125-2.

252. La instancia de don Josemaría
Escrivá de Balaguer y Albás para
obtener el reconocimiento a su favor
del título de Marqués de Peralta es
del 11 de enero de 1968
(«Documentación relativa a la
rehabilitación del título de Marqués
de Peralta», en RHF, D-15105). El
expediente de prueba presentado
por el pretendiente al título fue
preparado por el ya citado
especialista don Adolfo Castillo
Genzor.

253. El Decreto de 24 de julio de 1968,
de reconocimiento del título; y el



Despacho de rehabilitación del 5 de
noviembre de 1968, en RHF, D-15105.

254. Cfr. Rolf Thomas, Sum. 7676.

255. La cesión del título nobiliario se
hizo, por escritura ante notario, a
favor de don Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás; cfr. RHF, D-15105.
La aceptación se verificó, también
ante notario, el 22 de junio de 1972;
cfr. ibidem.

256. Carta a don Juan Carlos de
Borbón y Borbón, en EF-690916-1.

257. Carta 25-V-1962, n. 24.

258. Ibidem.

259. Este proceso de asimilación de
los Institutos Seculares a las
Congregaciones Religiosas
desfiguraba la naturaleza secular
propia de los primeros. Como
escribía el Fundador: Además la
gente —no sólo el hombre de la calle



y las autoridades civiles, sino
también la generalidad de los
eclesiásticos, incluidas algunas
personas de la Jerarquía— considera
como religiosos a todos los que
forman parte de un Instituto Secular,
por el simple hecho de ser miembros
de esas asociaciones y de depender
de la Sagrada Congregación de
Religiosos (Carta 25-V-1962, n. 23).

260. Según la Constitución Provida
Mater Ecclesia (art. II, 1, 2) la Sagrada
Congregación de Religiosos podía
aplicar a los Institutos Seculares,
como derecho supletorio, algunas
prescripciones particulares del
derecho de religiosos. Por otro lado,
el Código de Derecho Canónico de
1917 establecía, en el canon 500, que
«sin especial indulto apostólico,
ninguna religión de varones puede
tener sujetas a ella congregaciones
de mujeres, o retener el cuidado o
dirección de tales religiosas como a
ella especialmente encomendada».



Caso éste en que, como se ve, la
unidad institucional de los miembros
del Opus Dei no estaba eficazmente
protegida por la legislación de los
Institutos Seculares, quedando
expuesta a muy graves riesgos.

261. Un ejemplo de esta asimilación
consistió en calificar los votos que se
emitían en los Institutos seculares
como votos públicos religiosos, o a
ellos equiparados. A este respecto,
escribió el Fundador: No
despreciamos los votos: sentimos por
ellos la gran estima que la teología
nos enseña a tener. Pero desde el
momento que a un acto de devoción
privada hay quienes le quieren dar la
fuerza jurídica de un acto público,
nos estorban: nos quedamos con las
virtudes (Carta 31-V-1954, n. 9).

262. Carta 12-XII-1952, n. 2. Temía el
Fundador que pudiese repetirse la
historia de san Francisco de Sales,
que quiso fundar una institución



para mujeres que buscasen la
santidad en medio del mundo, y la
fundación se transformó en una
Congregación religiosa de clausura
rigurosísima (cfr. Álvaro del Portillo,
Sum. 562).

263. Carta 2-X-1958, n. 9.

264. Ibidem, n. 12.

265. Carta 2-X-1958, n. 10. Haciendo
esto —continúa en dicha carta—,
depositamos nuestra confianza filial
en Dios, para que se digne poner fin
a esta preocupación espiritual.

Con la misma confianza filial, y
pidiendo la intercesión de la
Bienaventurada Virgen María, Madre
nuestra —Cor Mariae Dulcissimum,
iter para tutum!—, informaré a la
Santa Sede, en el momento oportuno,
de esa situación, de esa preocupación
(ibidem, nn. 10 y 11).



266. Cfr. Appunto, en Carta a Mons.
Domenico Tardini, Secretario de
Estado de Su Santidad, en
EF-600319-1.

267. Ibidem, n. 2. Señalaba también
otro grave motivo para la revisión
del Estatuto; a saber, los millares de
personas que, desde un principio, se
habían dedicado al servicio de la
Iglesia en el Opus Dei con una
condición precisa: la de seguir siendo
comunes fieles cristianos, no
religiosos ni equiparados a los
religiosos.

En el Appunto se especificaba el
número de miembros: 25.671
numerarios y numerarias, con 307
sacerdotes; 1.118 agregados y 3.564
supernumerarios, con varios
centenares de sacerdotes asociados
(cfr. ibidem, n. 8).

268. Por reforma establecida por
Pablo VI en 15-VIII-1967, la Sagrada
Congregación Consistorial pasó a



denominarse Congregación para los
Obispos.

269. Hay que resaltar, señalan
algunos comentaristas, un dato de
gran importancia; a saber: «que,
desde este momento, el Fundador
empezó a actuar de forma decidida a
partir de categorías y estructuras
pertenecientes a la jurisdicción
eclesiástica ordinaria» (Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., p. 327).

270. Álvaro del Portillo, Sum. 563.

271. AGP, Sección Jurídica, VI,
D-15611.

272. Carta 25-I-1961, n. 62.

273. Cfr. Nota del Fundador para el
Archivo del Opus Dei, en
EF-620420-2.

274. Ibidem.

275. Carta a Su Santidad Juan XXIII,
en EF-620107-2; cfr. Carta, de la



misma fecha, al Cardenal Amleto
Giovanni Cicognani, en EF-620107-1.
Vid. texto de estas dos cartas en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndices Documentales 44 y 43
respectivamente, pp. 568-571.

276. Poco después, el Cardenal
Secretario de Estado pidió parecer al
Cardenal Ciriaci sobre la instancia
del Fundador al Santo Padre. Y el
Fundador preparó para Ciriaci un
Appunto (8-III-1962), en el que se
recogía la historia de las
aprobaciones del Opus Dei, motivos,
soluciones propuestas, etc. El
Cardenal Ciriaci insistió para que el
Fundador enviase otro Appunto
complementario, con objeto de
aclarar dudas de algunos Prelados
sobre la solución solicitada.

277. Nota del Fundador para el
Archivo del Opus Dei, en
EF-620420-2. Su oración era muy
intensa. El 1 de abril de 1962,



dirigiendo la meditación en el
oratorio, repetía insistentemente,
para obtener esa gracia del Señor:

¡Señor, lúcete! ¡Haz una de las tuyas!
¡Que se vea que eres Tú! (AGP, P01
1982, p. 1378).

278. Carta del Cardenal Amleto
Giovanni Cicognani al Fundador, del
20-V-1962, en Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., Apéndice Documental
45, pp. 571-572.

279. En carta del 3 de junio el
Fundador acusaba recibo al Cardenal
Amleto Giovanni Cicognani de la
denegación de lo solicitado; y
humildemente le decía al Cardenal:
no puedo por menos de agradecer a
Vuestra Eminencia Reverendísima el
habérmelo comunicado, ya que con
ello me ha dado ocasión de
demostrar, una vez más, mi completa
y perfecta adhesión a la Santa Sede
(EF-620603-1; vid. carta completa en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,



Apéndice Documental 46, pp.
572-573). El 27 de junio tuvo el
Fundador una audiencia privada con
Juan XXIII, de la que salió conmovido
por el afecto que le demostró el Papa.

280. La Sagrada Congregación de
Religiosos, por carta del 2 de agosto
de 1950, concedió especiales
facultades al Fundador para
proponer cambios, aclaraciones o
modificaciones complementarias que
considerase oportunas para la
expansión y necesidades de la Obra.
Cfr. Amadeo de Fuenmayor et al., ob.
cit., Apéndice Documental 33, pp.
555-556.

281. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640214-2; el texto completo se
encuentra en Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., Apéndice Documental
48, pp. 574-575.

282. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640214-2: n. 20 de la nota
reservada adjunta.



283. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, Sustituto de la Secretaría
de Estado, desde París, en
EF-640815-2; vid. texto completo en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 49, pp.
575-578.

284. Carta al Cardenal Amleto
Giovanni Cicognani, en EF-620603-1;
vid. texto completo en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 46, pp. 572-573.

285. Carta 25-V-1962, n. 26. Cuando
me preguntan si pertenezco a un
Instituto Secular, como he de salvar
mi alma, contesto siempre que no:
porque ésta es la verdad (ibidem, n.
3).

286. Nota del Fundador para el
Archivo del Opus Dei, en
EF-620420-2.

287. Sal. LXX, 9, 17 y 18.



288. Carta 25-V-1962, n. 1.

289. Carta a Patrick Cormac Burke,
en EF-640510-1.

290. Carta a Camilo Alonso Vega,
desde Pamplona, en EF-641128-1.

Rezad por mí —escribe a su hermano
Santiago y a su cuñada Yoya—, que
tengo mucho trabajo importante
sobre mis hombros, y ya soy un viejo
(Carta a Santiago Escrivá de Balaguer
y Albás y a Gloria García-Herrero
Ruiz, en EF-660401-1). Y ahora —
escribe a sus hijos—, con la humedad
del Tevere —¡con los años!—, se me
ha echado encima un señor lumbago
bastante considerable (Carta a
Florencio Sánchez Bella, en
EF-640908-4).

En algunas ocasiones, como todas las
personas de edad, el Fundador se
deja ir y carga las tintas de su buen
humor. Así sucedió cuando los de
España se habían empeñado en que



un fotógrafo catalán —Catalá-Roca—
le hiciese unas fotos. He aquí sus
comentarios por carta: Veo que estáis
decididos a inmortalizar a este
vejestorio, tratando de lograr algunas
fotografías buenas. Yo os ruego que
no me martiricéis demasiado (Carta a
Rafael Caamaño Fernández, desde
Pamplona, en EF-660922-1). Y en
otra: ¡Dios no os lo tenga en cuenta!
Estas cosas se hacen cuando el
interesado tiene veinte años majos, y
no cuando es un viejo pachucho de
sesenta y cinco (Carta a Florencio
Sánchez Bella, desde Pamplona, en
EF-660922-2).

291. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-641215-2.

Y, por lo que se refiere a la "cuenta
de miles de años", recordemos que
en los primeros tiempos de la
fundación, cuando se veía demasiado
joven para la labor de apostolado,
pedía al Señor que le concediese 80



años de gravedad. Medio en broma
medio en veras solía decir a sus hijos
y a sus hijas: ¿Cuántos años pensáis
que tiene el Padre?; y hacía la suma:
comenzando por la edad de Cristo:

ipse Christus2.000años

por dentro80

por fuera62

______

total2.142años

Cfr. María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, p. 77.

292. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
568; y Mario Lantini, Sum. 3631.

293. AGP, P01 1982, p. 1388.

294. Cfr. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, Sustituto de la Secretaría
de Estado, desde París, en
EF-640815-2; vid. texto completo en



Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 49, pp.
575-578. Cfr. también Álvaro del
Portillo, Sum. 567.

295. Cfr. Carta de Mons. Álvaro del
Portillo, del 28-XI-1982, n. 37, en
Rendere amabile la verità. Raccolta
di scritti di Mons. Álvaro del Portillo,
Ciudad del Vaticano 1995, p. 71.

296. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
568.

297. El decreto Presbyterorum
Ordinis, en su n. 10, habla de
atender, por razones de apostolado,
«las tareas pastorales
peculiares» (cfr. A.A.S. LVIII (1966),
p. 1007).

298. El Motu proprio Ecclesiae
Sanctae se ocupa en su n. 4 de las
Prelaturas personales: «Además,
para la realización de peculiares
tareas pastorales o misioneras en
favor de determinadas regiones o



grupos sociales, que necesiten ayuda
especial, puede ser útil que la Santa
Sede erija Prelaturas que consten de
presbíteros del clero secular, con una
formación peculiar, bajo el régimen
de su propio Prelado y dotadas de
estatutos propios [...].

Nada impide que laicos, célibes o
casados, mediante convención con la
Prelatura, se dediquen con su
competencia profesional al servicio
de sus tareas e iniciativas» (A.A.S.
LVIII (1966), p. 760).

299. Cfr. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, en EF-670302-1.

300. Cfr. Appunto adjunto a Carta a
Su Santidad Pablo VI, en EF-690916-2.

301. Luc. 10, 27.

302. Meditación del 6-I-1970, dirigida
por el Padre en el oratorio de
Pentecostés, Roma; en AGP, P09 p.
116.



303. Ibidem, pp. 115 y 116.

304. Carta al Cardenal Ildebrando
Antoniutti, Prefecto de la Sagrada
Congregación de Religiosos e
Institutos Seculares, en EF-690520-2
(vid. texto completo en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 50, pp. 578-579). Entre
los motivos que le llevaron a cambiar
de idea estaba el propósito —según
dijo a varios Prefectos de la Curia—
de insistir en que el Opus Dei no se
encuadra en el marco de la vida
consagrada.

305. La respuesta del Cardenal
Antoniutti al Fundador (11-VI-1969):
en Amadeo de Fuenmayor et al., ob.
cit., Apéndice Documental 51, p. 579.

306. Sobre el desarrollo del Congreso:
cfr. Amadeo de Fuenmayor et al., ob.
cit., pp. 371 y sigs. Cfr. AGP, Actas del
Congreso General Especial, I, 2-
IX-1969.



307. Tan pronto se clausuró la
primera parte del Congreso, el
Secretario General del Opus Dei,
Álvaro del Portillo, informó a la
Santa Sede sobre la marcha del
Congreso y la preparación de su
segunda parte (cfr. Carta de don
Álvaro del Portillo al Cardenal
Ildebrando Antoniutti, del 18-
IX-1969, en Amadeo de Fuenmayor et
al., ob. cit., Apéndice Documental 52,
p. 580).

308. Carta al Cardenal Ildebrando
Antoniutti, Prefecto de la Sagrada
Congregación de Religiosos e
Institutos Seculares, en EF-691022-1
(vid. texto completo en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 54, pp. 581-583).

309. Ibidem. Con esas palabras —
profesión de los consejos evangélicos
— venía a tipificar el modo de la
llamada vida consagrada, propia del
estado religioso.



310. Carta a Su Santidad el Papa
Pablo VI, en EF-690916-2.

311. He aquí algunos puntos del
Recurso, recogidos también en las
consideraciones del Appunto (Nota)
que acompaña la carta al Papa Pablo
VI:

Recurso: Habiendo tenido noticia de
la constitución de una Comisión
Pontificia especial para conocer, in
iure et in facto, algunos aspectos de
la organización jurídica y actividad
apostólica del Opus Dei [...]. Por el
presente acto se propone
formalmente exceptio suspicionis
contra tres de los cinco miembros de
la mencionada Comisión Pontificia.
(A continuación vienen los nombres
de los formalmente recusados; y las
consecuencias jurídicas de la
recusación establecidas por el canon
1613).

La exceptio suspicionis podrá ser
adecuadamente documentada y



probada, solicitándose por tanto
amplia facultad de prueba. Y, a tenor
del canon 1614, dicha excepción
deberá ser examinada, no por esa
misma Comisión sino por quien
delega. Tratándose en el presente
caso de una Comisión Pontificia,
consideramos que la exceptio
suspicionis deberá ser examinada
por el Romano Pontífice, etc.

312. Carta de acompañamiento al
Appunto (16-IX-1969).

313. Appunto, n. 1.

314. Conclusiones, n. 4.

315. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
804; Javier Echevarría, Sum. 2360.

316. Javier Echevarría, Sum. 2360.

317. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-691011-2.

318. Ibidem.



319. Carta a Mons. Giovanni Benelli,
Sustituto de la Secretaría de Estado
para los Asuntos Ordinarios, en
EF-691029-1.

320. Ibidem. Sobre la posible
intervención de Mons. Benelli en este
asunto, nada dice la carta del
Fundador.

En nota al Appunto del 16 de
septiembre de 1969, ya citado, dice
Mons. Álvaro del Portillo que la
Comisión especial «no llegó a realizar
ningún trabajo relacionado con la
situación jurídica del Opus Dei y, de
hecho, quedó disuelta
inmediatamente».

321. Cfr. Actas del Congreso General
Especial, del 30-VIII-1970; AGP, RHF,
Sección Jurídica, VII, D-15256.

322. AGP, P01 1970, p. 501.

323. Cfr. César Ortiz-Echagüe Rubio,
Sum. 6860; y AGP, P01 1982, pp. 1488



y sigs. Poco antes de acercarse a
Torreciudad compuso la letra de una
jota, improvisada allí mismo, en el
coche: El amor de los baturros, / es
difícil de lograr; / pero, aunque pasen
los años, / es un amor de verdad
(ibidem, p. 554).

324. Ibidem, p. 1499.

325. AGP, P01 1982, p. 1506.

326. Ibidem, p. 1508.

327. Ibidem, p. 1317.

328. AGP, P01 1970, p. 937.

329. AGP, P01 1982, p. 1319. Durante
toda esa temporada, su oración a la
Virgen era especialmente filial. En el
libro de firmas de Torreciudad,
aunque no solía escribir en los libros
de visitas, había escrito unas
semanas antes: Madre mía y Señora
mía de Torreciudad, Reina de los
Ángeles, monstra te esse Matrem y



haznos buenos hijos, hijos fieles.
Torreciudad, 7 de abril de 1970 (AGP,
P01 1982, p. 1499).

330. Ibidem, p. 1321.

331. Ibidem. «En este contexto de
oración universal, abierta a todas las
necesidades de los hombres —
escribe Mons. Javier Echevarría a los
fieles de la Prelatura—, pedía
perseverantemente por el Opus Dei,
para que el Señor, en su Bondad y
Poder infinitos, protegiera a su Obra
y conservara íntegros e inviolados —
también mediante la sanción jurídica
adecuada por parte de la Autoridad
eclesiástica— el espíritu, la
naturaleza y los modos apostólicos
propios del Opus Dei» (Carta, 1-
V-1995).

332. AGP, P01 1982, p. 1324.

333. AGP, P01 1970, p. 950.

334. Ibidem.



335. AGP, P01 1976, p. 451.

336. Actas del Congreso General
Especial II, del 30-VIII-1970; AGP,
Sección Jurídica, VII, D-15256..

337. Actas del Congreso General
Especial II, del 14-IX-1970; en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 55, pp.
584-585.

338. Ibidem.

339. RHF, AVF-80.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/7-el-congreso-
general-especial-1969-1970/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/7-el-congreso-general-especial-1969-1970/
https://opusdei.org/es-es/article/7-el-congreso-general-especial-1969-1970/
https://opusdei.org/es-es/article/7-el-congreso-general-especial-1969-1970/

	7. El Congreso General Especial (1969-1970)

