opusdei.org

7. El1 Congreso
General Especial
(1969-1970)

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

09/12/2010

Habian transcurrido afios desde
aquella primera e inolvidable
audiencia en la que Pablo VI acogio a
don Josemaria con los brazos
abiertos. Aquel mismo dia (24 de
enero de 1964) insistia a sus hijos
que perseverasen en oracion:



Seguid rezando por esa intencion
especial, de la que he hablado al
Papa: jque deis la lata a Dios Nuestro
Sefor, para que tenga presente esta
intencion tan grande! Solo nos
mueve servir mejor a la Iglesia y a la
humanidad entera, fortalecer el
espiritu de la Obra, asegurar nuestra
entrega, y dar mayor eficacia a
nuestro apostolado. Os pido que
recéis mucho por la intencion
grande, por la que suelo ofrecer la
Misa todos los dias |# 293].

Tenian que rezar por esa "intencion
grande", porque el camino estaba
sembrado de dificultades. De algunas
se enterd casualmente, como sucedio
el 5 de mayo de 1964, cuando Mons.
Paul Philippe, entonces Secretario de
la Congregacion para los Religiosos,
fue invitado a almorzar en la Sede
Central del Opus Dei. En esa ocasion
el Fundador le comento largamente
un escrito sobre la naturalezay
espiritu del Opus Dei, exponiendo las



insalvables dificultades con que
tropezaba a causa del status juridico
propio de los Institutos Seculares. Y
tan pronto como acabo de hablar,
intervino espontaneamente Mons.
Philippe: «jQué lastima! Hace poco
tuve que dar mi parecer sobre
algunas materias referentes al Opus
Dei y veo que me equivoqué por
entero, que no interpreté bien lo que
ahora entiendo perfectamente,
después de esta conversacion» |#
294]|.

Estas breves palabras bastaron para
confirmar al Fundador, una vez mas,
que seria sumamente oportuno
explicar a expertos y consultores
cuales eran las dificultades que
encontraba para mejor servir a la
Iglesia.

Pablo VI concedio6 a don Josemaria

una nueva audiencia el 10 de octubre
de 1964. Entrevista que tuvo lugar en
una atmosfera de caluroso afecto. En



ella el Papa le dio a entender que «los
Decretos del Vaticano II —ya en
pleno desarrollo— podrian quiza
proporcionar, en el futuro, elementos
validos para resolver el problema
institucional del Opus Dei» |# 295].
Convinieron, pues, en esperar a que
acabase el Concilio para estudiar a
fondo la tan deseada solucion
juridica, que no debia ser una forma
juridica exclusiva para la Obra, ni
tener tampoco caracter de privilegio,
como manifesto el Fundador |# 296].

El Concilio Vaticano II termind sus
sesiones el 8 de diciembre de 1965.
Se recogia en sus documentos la
llamada universal a la santidad que
vino a traer Jesucristo, y la mision y
dignidad de los laicos, puntos en los
que Mons. Escriva de Balaguer se
cuenta entre los precursores de la
doctrina del Concilio. Se habia
adelantado no solo en las
consideraciones tedricas sino
también en el fenomeno vivo y



pastoral que es el Opus Dei. En esta
linea renovadora, y como
prolongacion de las estructuras
jurisdiccionales necesarias a la
accion apostolica de los laicos, se
abrieron nuevas perspectivas en el
régimen de la Iglesia. Efectivamente,
entre los documentos sancionados al
clausurarse el Concilio estaba el
decreto Presbyterorum Ordinis (7-
XII-65), que recomendaba la
constitucion de peculiares didcesis o
prelaturas personales para el
servicio y atencion de obras
pastorales que por sus especiales
condiciones asi lo requieran |# 297].

El Fundador veia por fin acercarse la
tan deseada solucion juridica.
Ansiaba volver a los comienzos,
cuando la Obra, desnuda de ropaje
juridico, no presentaba las anomalias
canonicas que se vio obligado a
aceptar. Llegaba el momento de
desandar el camino tomado en 1947



y dejar la configuracion de Instituto
Secular.

Al afio siguiente de la clausura del
Concilio, Pablo VI promulgo el Motu
proprio Ecclesiae Sanctae (6-
VIII-1966), con normas para la
ejecucion de los decretos del
Concilio, determinando con mayor
precision la figura de las Prelaturas
personales |# 298|. La alegria
experimentada por don Josemaria, al
saber que tenia casi al alcance de la
mano la solucion institucional
apropiada para el Opus Dei, se tifio
de dolor en vista de la suerte que
estaban corriendo la Iglesia y las
almas. Un mal llamado "espiritu del
Concilio" habia provocado el
desconcierto doctrinal en el Pueblo
de Dios, dafiando costumbres y
creencias. Por entonces, en carta del
2 de marzo de 1967, el Fundador
manifestaba su estado de animo a
Mons. Dell’Acqua, ante la crisis que
estaba padeciendo la Iglesia, y su



perplejidad por la desconfianza, tan
poco comprensible, que seguia
encontrando respecto a su persona
en algunos ambientes eclesiasticos |#
299].

Recorrio varios santuarios de la
Virgen en romeria de desagravio y de
peticion por la Iglesia, por el Papay
por la Obra. Visité Lourdes, en
Francia; Sonsoles, el Pilar y la
Merced, en Espafia; Einsiedeln, en
Suiza; y Loreto, en Italia. En la
primavera de 1969 le llegaron
rumores de que se habia constituido
en la Curia romana una comision
que, al parecer, pretendia introducir
modificaciones en los Estatutos del
Opus Dej, sin consultar al Fundador |
#300].

Don Josemaria se daba
perfectamente cuenta del peligro que
corria si se modificaban los
Estatutos, falseando la naturaleza del
Opus Dei. Todo le movia a actuar con



rapidez, para impedir que siguiera
adelante aquel plan. Pero, ¢a quién
dirigirse para exponer sus quejas?

Pronto tomo una decision. Se dejo
guiar por el espiritu del Opus Dei.
Puso por delante los medios
sobrenaturales: oracion y
mortificacion; y luego los humanos:
discurrir con la cabeza y emplear a
fondo la voluntad. Fue el suyo un
acto de amor de Dios, prolongado y
heroico. Vivio, punto por punto, al
pie de la letra, el primer
mandamiento: «Amaras al Sefior tu
Dios con todo tu corazon y con toda
tu alma y con todas tus fuerzas y con
toda tu mente» |# 301].

En una meditacion que dirigia a sus
hijos, en la fiesta de la Epifania de
1970, les exponia en breves palabras
cudl era el procedimiento: Tu, Sefior,
nos has dado la inteligencia para que
discurramos con ella y te sirvamos
mejor. Tenemos obligacion de poner



de nuestra parte todo lo posible: la
insistencia, la tozudez, la
perseverancia en nuestra oracion | #
302 |. Asi, en tension de servicio,
contemplando serenamente los
acontecimientos, se comprometio a
defender por todos los medios a su
alcance la herencia divina del 2 de
octubre de 1928. {Tranquilos,
tranquilos! —decia a sus hijos— no
podran nada, Sefior [...]. Estoy seguro
|# 303].

kK 3k

El motu proprio Ecclesiae Sanctae, de
agosto de 1966, recomendaba a los
Institutos Religiosos y Seculares
ponerse al dia, de acuerdo con el
Magisterio del Concilio Vaticano IT'y
el espiritu de sus fundadores. En un
primer momento don Josemaria no
consider6 oportuno seguir esta ruta
de revisién constitucional. Pero, en
vista de las circunstancias, vio alli un
camino para detener una posible



actuacion de la reciente Comision ya
mencionada. No habia tiempo que
perder. Inmediatamente, por carta
del 20 de mayo de 1969, dirigida al
Cardenal Antoniutti, solicito celebrar
una asamblea: deseamos proceder
ahora a la renovacion y adaptacion
de nuestro actual derecho particular
y solicitamos a la vez autorizacion
para que el periodo de tiempo
establecido para dicha reunion se
compute a partir de la fecha del dia
de hoy |# 304 |. La respuesta
afirmativa, a dicha peticion es del 11
de junio |# 305|. Dos semanas mas
tarde (25-VI-1969) el Fundador
convoco un Congreso General
Especial para el 1 de septiembre de
1969.

Era deseo del Padre que todas las
Regiones estuvieran representadas
en el Congreso, para poner de
manifiesto la unidad de la Obra y la
colegialidad de su gobierno. Con este
propasito fueron convocadas ciento



noventa y dos personas (ochenta y
siete varones y ciento cinco mujeres),
de procedencia, edad y condiciones
muy variadas |# 306 |.

El trabajo, que duro dos semanas, se
llevo a cabo en asambleas paralelas,
una de hombres y otra de mujeres,
cada una de ellas dividida en cuatro
Comisiones. En total, las propuestas
presentadas ascendian a ciento
setenta y siete. La clausura de las
sesiones de los varones tuvo lugar el
15 de septiembre; y las de mujeres, al
dia siguiente. Como declaro el
Fundador, en septiembre de 1970 se
celebraria la segunda parte del
Congreso. Las propuestas y
enmiendas sometidas al Congreso
hacian patente la unidad de miras de
todos los asistentes. Quiso, sin
embargo, el Fundador que todos en
la Obra participaran, aun cuando
fuese indirectamente, en las
decisiones que en 1970 tomarian los
congresistas. Para llevar a cabo este



intento tendrian lugar, en los meses
siguientes, unas Semanas de Trabajo,
con el fin de estudiar propuestas o
iniciativas de las diversas Regiones,
que se enviarian luego a Roma, para
someter sus conclusiones al Congreso
|# 307 |. De momento, como expone
el Fundador a la Santa Sede, por
carta del 22 de octubre de 1969, se
consider¢ oportuno limitarse a
elaborar criterios generales |# 308 ].

Esos criterios eran los mismos que el
Fundador venia repitiendo,
incansablemente, a lo largo del
itinerario juridico del Opus Dei. A
saber: que la configuracion canonica
de Instituto Secular —muy apropiada
para otras instituciones de la Iglesia
— resultaba inadecuada a la realidad
sociologica, espiritual y pastoral del
Opus Dei; que al momento de su
aprobacion, y con objeto de que
gozara de un régimen de caracter
universal, se habia forzado su
naturaleza, incluyéndole entre los



Institutos de perfeccion; que el
ordenamiento canonico vigente no
respondia a una caracteristica
esencial del Opus Dei, cual es la
secularidad propia de los fieles
corrientes y de los sacerdotes
diocesanos; y que, como resultado de
todo ello, el Congreso habia
expresado el deseo de salir del marco
juridico de los Institutos de
perfeccion. De ahi que el Congreso
haya tomado nota, con hondo
sentimiento de gratitud y esperanza,
de que después del Concilio Vaticano
IT pueden existir, dentro del
ordenamiento de la Iglesia, formas
canodnicas con régimen de caracter
universal, que no requieren la
profesion de los consejos evangélicos
por parte de quienes integran esas
personas morales |# 309|. Y la carta
aclaraba enseguida a qué forma
canonica queria referirse,
remitiendo expresamente al Decreto
Presbyterorum Ordinis, n. 10 y al
motu proprio Ecclesiae Sanctae, n. 4.



Es decir, a los documentos en los que
se habla de las Prelaturas personales.

El plan trazado mentalmente por el
Fundador para el desarrollo del
Congreso en dos partes —una en
septiembre de 1969 y otra en el
mismo mes de 1970— tenia por
objeto evitar la posible intervencion
de quienes pretendian reformar el
Opus Dei sin contar con don
Josemaria. De modo que, mientras se
desarrollara el Congreso, se llevaria a
cabo la revision del Derecho
particular del Opus Dei de acuerdo
con la autoridad eclesiastica y la
normativa del Concilio Vaticano II.
Permitia también el llevar a cabo
una movilizacion general de la Obra,
con la libre consulta a sus mas de
50.000 miembros, unidos y
perseverantes en oracion y
propasitos.

El dia mismo de la clausura de la
primera parte del Congreso, don



Josemaria, después de honda
meditacion, dio un paso
delicadisimo, inesperado y de
maravillosa audacia. En carta
fechada el 16 de septiembre, dirigida
a Pablo VI, imploraba de la Paternal
Bondad de Su Santidad no
interrumpir el ejercicio del derecho
que le concedia el motu proprio
Ecclesiae Sanctae para proseguir la
tarea de adaptacion juridica, segun
las directrices del Vaticano II. Y
continuaba:

si esta esperanza filial se viese
frustrada y se pensara interrumpir
prematuramente el legitimo y
pacifico ejercicio de tal derecho (del
que disfrutan, por otra parte, todos
los Institutos dependientes de la
Santa Sede), por motivos que me son
desconocidos, todavia me atrevo a
rogar a Vuestra Santidad que acojay
valore benévolamente las razones
aducidas en el adjunto Appunto.
Documento que, en mi intencion, no



pretende hacer otra cosa que
exponer humilde, filial y
sinceramente las preocupaciones que
afligen mi animo |# 310].

Junto con esta carta iba otra de la
misma fecha (16-IX-1969), también
dirigida a Pablo VI, que servia de
introduccion a una nota con
larguisima exposicion de los hechos.
Todo ello concluia en un Recurso
formal ante la Santa Sede sobre las
actividades de una Comision especial
encargada de decidir por su cuenta
sobre el futuro candnico del Opus Dei
|#311|. He aqui la carta:

Beatisimo Padre:

Ante la eventualidad de que una
Comision especial de la Santa Sede
tome decisiones respecto al Opus Dei,
sin que nosotros estemos al corriente
de los motivos y sin que se nos haya
pedido el parecer, después de
haberlo considerado largamente en
la presencia de Nuestro Sefior, y



pensando en la salvacion eterna de
mi alma, y también en la de muchos
millares de socios y asociadas del
Opus Dei, cuya vocacion se veria
comprometida, no quiero que el
juicio de la Historia me acuse de no
haber puesto cuanto estaba en mis
manos para salvaguardar la
configuracion genuina del Opus Dei.
Asi, pues, respetuosamente expongo
a Vuestra Santidad el ruego de tomar
benévolamente en consideracion el
Appunto adjunto |# 312].

Hecho este preambulo, la relacion
entra paulatina y sosegadamente en
el asunto. Con estas palabras
comienza la Nota:

Como de afios atrds me viene
sucediendo, siempre soy el ultimo de
Roma en enterarse de las noticias y
dichos que circulan sobre la Curia
Romana. También ahora, de regreso
a Roma para presidir la primera
parte de nuestro Congreso General,



me han contado rumores que, al
parecer, circulan ya desde hace tres
0 cuatro meses. Segun lo que se dice,
ha sido creada una Comision Especial
con el encargo de juzgar al Opus Dei,
(a proposito de unas no muy precisas
acusaciones), y de introducir
modificaciones en las Constituciones
de la Obra. Esta Comision seria
secreta y tomaria sus decisiones sin
consultarnos |# 313].

A manera de introduccion nos
advierte el Fundador que, tratandose
de materia tan extremadamente
grave, no se ha contentado con
recoger los rumores que circulan por
Roma sino que ha analizado a fondo
el asunto. Porque siempre que de los
intereses de la Iglesia se trata
procura hablar y escribir con
sencillez y en la presencia de Dios. Y
si el estilo es claro y preciso, el tono
es firme y exigente.



Entre otras cosas, el Fundador se
pregunta por el motivo de revisar el
Derecho del Opus Dei, cuando nadie
lo ha pedido y Su Santidad habia
manifestado, por el contrario, la
conveniencia de diferir esta cuestion.

En la Conclusion de la Nota se solicita
que no se estudie ni se tomen
decisiones sobre la situacion juridica
del Opus Dei, ya que nadie las ha
pedido. Pero, si fuese necesario
estudiar su configuracion candnica,
pide que no se lleve a cabo por esa
Comision. De manera que se proceda
en toda justicia y que, por parte del
Opus Dej, se permita replicar a
posibles criticas, o aclarar eventuales
errores e interpretaciones desviadas.
Finalmente cierra el escrito con estas
palabras:

Declaro, por ultimo, que si me he
expresado con mi acostumbrada
sinceridad, lo he hecho por mi amor
a la Santa Iglesia de Dios, por mi



amor y mi lealtad al Sumo Pontifice,
por mi deseo de servir a las almas —
especialmente a aquellas que el
Sefior me ha confiado y que estan
esparcidas por todo el mundo—, y
porque quiero salvar también mi
alma. Y todo esto lo he hecho
después de haber rezado largamente
y con perseverancia, de haber pedido
ayuda a la Madre de Dios, y de
ponerme en presencia de Nuestro
Sefior, ddndome perfectamente
cuenta de mi responsabilidad
personal.

Roma, 16 de septiembre de 1969 |#
314].

Era entonces Secretario de Estado de
Su Santidad el Cardenal Jean Villot,
que el 9 de octubre concedio una
audiencia al Fundador, y le
comunico que la Comision especial
tenia una finalidad muy limitada: la
de examinar las Constituciones de los
Institutos Seculares formados por



sacerdotes. En el curso de la
entrevista el Cardenal le hizo
también entender que algunas
expresiones de su escrito habian
desagradado al Santo Padre, al que le
dolia la reclamacion de derechos |#
315|. Tal vez el Cardenal, por falta de
dominio en el idioma italiano, o por
querer resumir en dos palabras una
conversacion, interpreto con
desacierto el pensamiento del Papa.
El caso es que la frase causé inmenso
dolor al Fundador, el cual, con
mucha paz, replicd al Cardenal:

Eminencia, transmita de mi parte al
Santo Padre que no soy ni Lutero, ni
Savonarola; que yo acepto con toda
mi alma lo que decida el Santo Padre,
y que escribiré una carta para
confirmar mi auténtica
disponibilidad en las manos del
Romano Pontifice, al servicio de la
Iglesia |# 316].



Efectivamente, dos dias mas tarde, el
11 de octubre de 1969, escribia a
Pablo VI agradeciéndole la
informacion recibida a través del
Secretario de Estado sobre la
Comision especial. Manifestaba luego
un hondo dolor por la pena que
pudiera haber causado con su
escrito, pues su titulo de honra y
servicio habia ido siempre presidido
por su lealtad de buen hijo de la
Iglesia, fiel al Santo Padre hasta la
muerte |# 317|. Acto seguido pide
perdon muy sinceramente; pero
vuelve enseguida al asunto. En
manos de Su Santidad —dice— pone
su anhelo para que se resuelva de
modo definitivo la cuestion
institucional. Por eso desea hacer
antes, en el Congreso General, un
estudio acabado, que refleje la
auténtica realidad de la vida y
fisonomia espiritual del Opus Dei,
con objeto de poder luego
abandonarse serenamente al buen
juicio de las personas que la



iluminada prudencia de Su Santidad
designe para el estudio de nuestra
situacion juridica |# 318].

No queriendo dejar ningun cabo
suelto, el Fundador se entrevistd con
Mons. Benelli, Sustituto de la
Secretaria de Estado para Asuntos
Ordinarios, el 14 de octubre. La
conversacion fue afectuosa y cordial;
y ambas partes aprovecharon la
ocasion para exponer, con lealtad y
sinceridad cristianas, sus respectivas
informaciones e impresiones |#
319].

El Fundador hizo lo posible por tener
un nuevo encuentro con Mons.
Benelli, para tratar con calma de los
argumentos que nos interesan, le
escribe en carta del 29 de octubre |#
320]|. Seiial evidente de que no
habian llegado a aclarar todos los
aspectos del asunto.

kK 3k



En los ultimos meses de 1969 y en los
primeros de 1970 se celebraron las
Semanas de Trabajo, en que se dio a
conocer a los miembros de la Obra lo
estudiado en la primera parte del
Congreso. A saber: la necesidad de
obtener una configuracion juridica
apropiada a su contenido espiritual y
fines fundacionales. Con gran
amplitud de miras, el Fundador —
como va indicado— invito a
colaborar en esta labor también a los
mas jovenes de la Obra, e incluso a
Cooperadores y a personas que
participaban en las labores
apostolicas. De suerte que
intervinieron mas de 50.000
personas, de setenta y siete paises.
En total se presentaron 54.781
comunicaciones escritas, que, como
propuestas, fueron enviadas a Roma,
pasando ulteriormente a las
Comisiones del Congreso General de
1970 |# 321].



El primero de abril de 1970 busco de
nuevo el Padre la intercesion de la
Virgen. Como los romeros de siglos
pasados, inicid un viaje penitente a
varios santuarios de Espafiay
Portugal. En Madrid, antes de
empezar su peregrinacion, le dieron
una agradable sorpresa. A Diego de
Leon habian trasladado, de
momento, la imagen de Nuestra
Sefiora de Torreciudad, que
acababan de reparar en un taller
madrilefio. La Unica vez que se
habian encontrado cara a cara fue en
1904, cuando, siendo nifio el
Fundador, sus padres le llevaron de
Barbastro a la ermita de Torreciudad
para ofrecerle a la Virgen, a raiz de
su curacion. El Fundador pidio
perdon en voz alta por tan largo
retraso. Sesenta y seis afios hacia
desde entonces:

iPerdoname, Madre mia! Desde los
dos afios hasta los sesenta y ocho.
iQué poca cosa soy! Pero te quiero



mucho, con toda mi alma. Me da
mucha alegria venir a besarte y me
da mucha alegria pensar en los miles
de almas que te han venerado y han
venido a decirte que te quieren, y en
los miles de almas que vendran.

Antes no me daba cuenta, pero ahora
me pareces preciosa, jguapisimal, y
siento la necesidad de decirte que te
quiero. Perdoname, pero eres tan
Madre que, al verte, en vez de
agradecer tu carifio y tu proteccion,
he comenzado por pedir: ya me
entiendes. Y ahora te digo otra vez
que te quiero con toda mi alma |#
322].

Se fue luego a Zaragoza, a visitar el
Pilar, donde rezaba, siendo
seminarista, por el cumplimiento de
un barrunto —Domina, ut sit!—, sin
saber a ciencia cierta lo que
solicitaba.

El martes, 7 de abril, salia de alli para
el norte, hacia el Pirineo. A la vista



del paisaje se agolpaban en su
memoria recuerdos de nifiez.
Camino de Barbastro desfilaban
pueblos, campos y reliquias de la
historia: el viejo castillo de
Montearagon, sede que fue de reyes;
Siétamo, pueblo donde se cambiaba a
principio de siglo el tiro de caballos
de la diligencia que enlazaba
Barbastro con Huesca; el monasterio
de El Pueyo, en lo alto de una colina,
que los de Barbastro compraron en
los afios de la desamortizacion, con
el propdosito de devolverlo a la
Iglesia... No quiso el Padre detenerse
en Barbastro. Le urgia cumplir su
promesa de romero.

Un kilometro antes de llegar a la
ermita habian colocado un mojon en
la carretera, que estaba sin asfaltar,
con grava y cantos |# 323|. Se quito
el Padre zapatos y calcetines. Inicio
el rezo del rosario. Comenzaba
entonces a lloviznar. Casi una hora
camind con el pequerio grupo de



gente que le acompafiaba, rezando el
rosario. Luego de descansar en la
ermita, el Padre se acerco a la
explanada donde se llevaban a cabo
las obras del futuro santuario.
Aquello era un desmonte, con un
gran hoyo excavado a mucha
profundidad, donde iria la cripta 'y
cuarenta confesonarios, que el Padre
bendijo con viva fe |# 324|.

Volvig el Padre a Madrid y, a los
pocos dias —el 13 de abril— salid en
coche para Fatima. Junto a la
carretera, antes de llegar a la
explanada del santuario, le esperaba
un buen grupo de sus hijos
portugueses. Como en Torreciudad,
se descalzo para ir rezando a pie
hasta la capilla de la Virgen. Pasé un
buen rato, y el Padre seguia descalzo.
Alguien quiso evitar que caminara
por lugares donde el suelo tenia
grava:



jPues vaya una cosa! —protestaba—.
iQue me he descalzado! Eso lo hace el
ultimo campesino, y se viene
kilémetros y kilometros, sin darle
importancia. Yo he recorrido unos
metros nada mas, juna verguenza! |#
325].

Habia ido a Fatima a rezar a la
Virgen, seguro de que, en su
omnipotencia suplicante, la Sefiora
escucharia sus peticiones. Le pedia
por la Iglesia, para que la librase de
sus enemigos, y por la Obra. Su visita
a Fatima era también de
agradecimiento. Por lo demas, se
encontraba seguro y optimista; hoy,
aqui, con mas optimismo que nunca,
les afirmaba.

La visita se le hizo corta; pero su
oracion habia sido larga, como
explicaba a sus hijos al tiempo de
despedirse:

He procurado meter, en mis raticos
de charla con la Virgen, viviéndolos



en silencio, todo lo que llevo dentro,
todo lo que he rezado en estos meses,
y todo lo que mis hijos habran
rezado |# 326].

kK 3k

Regresd a Roma el 20 de abril. Pero
no podia contener una fuerza
interior, que le impelia a proseguir el
peregrinar mariano. Era como una
atraccion impetuosa que reclamaba
su presencia a la vera de Nuestra
Sefiora. El primero de mayo decidio
cruzar el Atlantico y presentarse en
el santuario de Nuestra Sefiora de
Guadalupe, en México. Si mayores
eran las dificultades, mayor aun la
muestra de su amor.

El 15 de mayo de 1970, acompafiado
de don Alvaro y don Javier, tom6
tierra en México. A esas horas estaba
cerrado el santuario. A Pedro
Casciaro, a quien habia enviado
veinte afios antes a México, y a los
demas que salieron a esperarle al



aeropuerto aquella noche, les
recordaba su programa de viaje: He
venido a ver a la Virgen de
Guadalupe, y de paso a veros a
vosotros |# 327].

Su primer encuentro con la Virgen
en la basilica fue de entusiasmo
contemplativo. Hora y media se paso
de rodillas, absorto, encandilado, con
los ojos clavados en la imagen. La
piedad de los fieles, que entraban y
salian del templo, algunos hincados
de rodillas, todos con la mirada
suplicante, refrescaba la historia del
indio Juan Diego. A principios de
diciembre de 1531, yendo de camino,
0yo0 el indio una voz dulce que en
lengua nahuatl le preguntaba adonde
iba. Y vio una Sefiora envuelta en
resplandores que le decia que se
levantara alli mismo un templo, pues
queria derramar desde ese santuario
sus clemencias sobre las gentes
recién salidas del paganismo. Cuenta
también la historia como el Obispo



de México, fray Juan de Zumarraga,
dio largas al indio; y cuando de
nuevo volvio con el mensaje, le pidio
pruebas. Por tercera vez se aparecio
la Sefiora a Juan Diego, e hizo
florecer milagrosamente un rosal,
poniendo una brazada de rosas en la
tilma del indio. Al presentarse al
Obispo y abrir la manta, cayeron al
suelo las rosas. Su fragancia lleno la
habitacion, y en el tejido de la tilma
aparecio estampada la imagen que
en el santuario se venera.

Desde una tribuna del templo, a la
altura de la imagen y resguardado de
miradas curiosas, hizo el Padre su
novena. Humildemente mostroé sus
manos vacias:

No me encuentro virtudes. Sefiora, si
tu Hijo hubiera encontrado un trapo
mas sucio que yo, no seria yo el
Fundador del Opus Dei |# 328]|.

Hubo de acogerse al titulo de hijo de
una Madre misericordiosa, porque



no tenia mejores credenciales.
Acudia a la Virgen con audacia, como
un nifio pedigliefio, como un nifio
pequertio, que esta persuadido de que
tienen que escucharle |# 329].

Pedia el Padre, junto con todos sus
hijos, en nombre de todos los fieles
del Opus Dei. Pedimos como un nifio
pequeio —decia al Sefior—, como
una familia pequenia, y quiero que la
Obra sea siempre asi: una pequena
familia muy unida, aunque estemos
extendidos por todas partes. Y te
pedimos exigiendo, sirviéndonos de
la intercesion de tu Madre, sabiendo
que tienes que escucharnos |# 330].

Su oracion era insistente, llena de
audacia y sencillez filial:

Madre, venimos a Ti; Tu nos tienes
que escuchar. Pedimos cosas que son
para servir mejor a la Iglesia, para
conservar mejor el espiritu de la
Obra. iNo puedes dejar de oirnos! Tu
quieres que todo lo que desea tu Hijo



se cumpla, y tu Hijo quiere que
seamos santos, que hagamos el Opus
Dei iNos tienes que escuchar! |#
331].

Perseveraba el Padre en su oracion;
exigente, confiado, importunando o
implorando, para que, por
intercesion de Nuestra Sefiora de
Guadalupe, saliese de una vez
aquella intencion especial que
moldearia juridicamente la Obra
conforme a su realidad teoldgica. Esa
era la causa de su venida a México:

Te hemos venido a pedir, junto a tu
Madre, que acabes nuestro camino,
como una coronacion de la llamada
que hemos recibido |# 332].

Después, acabada la novena, se
ocupo de la segunda parte del
programa, de sus hijos: Hijos mios —
les decia—, a México no he venido a
ensefiar, sino a aprender. Pero
ensefo; y ensefio mucho, a grupos
numerosos de personas, dentro y



fuera de la capital. La tarde del 3 de
junio estuvo en el valle de Amilpas,
en el Estado de Morelos, donde se
habia reconstruido una vasta iglesia
de estilo barroco colonial en una
finca llamada Montefalco, con una
casa de retiros y otras obras
apostolicas promovidas por
miembros del Opus Dei, tales como
un centro agropecuario y unas
escuelas para campesinas. Los
trabajadores de los contornos
llegaron en muchedumbre a oir
hablar al Padre, que les predicaba
maravillas:

iNadie es mas que otro, ninguno!
iTodos somos iguales! Cada uno de
nosotros valemos lo mismo, valemos
la sangre de Cristo. Fijaos qué
maravilla. Porque no hay razas, no
hay lenguas; no hay mas que una
raza: la raza de los hijos de Dios |#
333].



Las gentes de Montefalco no se
perdian palabra, porque les entraban
hasta el fondo del sentimiento:

Mirad la cara bellisima, magnifica,
que dejo Santa Maria entre las
manos de Juan Diego, en su ayate. Ya
lo veis que tiene trazos indios y
trazos espafioles. Porque solo hay la
raza de los hijos de Dios |# 334].

Regresd a la capital, donde le
esperaba mas trabajo. Después, del 9
al 17 de junio estuvo en Jaltepec,
junto a la laguna de Chapala. Un dia
en que habia dirigido la palabra a un
grupo de sacerdotes, se retirg
fatigado a una habitacion, donde
reposé unos momentos. Habia en el
cuarto un cuadro de la Virgen de
Guadalupe dando una rosa a Juan
Diego. Al contemplarlo se le encendio
el deseo al Padre; y la persona que le
acompaiiaba, el Lic. Alberto Pacheco,
Notario, oy0 estas palabras: Asi
querria morir: mirando a la



Santisima Virgen, y que Ella me dé
una flor |# 335].

El 22 de junio, vispera de su salida de
México, fue a despedirse de la Virgen
de Guadalupe. El santuario estaba
abarrotado de gente, fieles del Opus
Dei y personas que cooperaban en
los apostolados de la Obra. Salio
emocionado y con la seguridad de
que la Sefiora habia escuchado su
oracion, ya antes, el 24 de mayo, al
acabar la novena.

kK 3k

El 30 de agosto de 1970 se
reanudaron en Roma las tareas del
Congreso General Especial. En la
sesion inaugural el Fundador recalco
la finalidad de esas reuniones, para
vivir de perfecto acuerdo con el
espiritu querido por Dios; de manera
que la espiritualidad, la vida y el
modo apostdlico de la Obra
encuentren una adecuada y



definitiva configuracion juridica en
el derecho de la Iglesia |# 336].

La labor de las Comisiones consistio,
principalmente, en el examen de las
comunicaciones que las Asambleas
Regionales habian enviado a Roma al
acabar las Semanas de Trabajo. Pero
la revision del derecho particular de
la Obra requeria la colaboracion de
especialistas, razon por la que se
aprobo crear una Comision Técnica.
La clausura de las sesiones plenarias
del Congreso tuvo lugar el 14 de
septiembre; pero el Congreso General
Especial continuaba abierto y sus
conclusiones servirian «para
fundamentar y encauzar el trabajo
ejecutivo de la Comision Técnica» |#
337].

La primera de las conclusiones,
votada y aprobada por unanimidad,
decia textualmente: «Ruegan al
Fundador y Presidente General de la
Obra que, en el momento y forma



que él considere mas oportunos,
renueve ante la Santa Sede su
humilde y esperanzada peticion para
que se resuelva definitivamente el
problema institucional del Opus Dei»
|# 338].

Entre los papeles y notas sueltas del
Fundador, de afios anteriores,
aparece una breve frase, de ancho
sentido. Dice asi: corres mas con la
cabeza que con los pies |# 339].
Acaso puede entenderse como un
consejo para no obrar con
precipitacion o también como
llamada para poner de acuerdo el
pensamiento con las obras. La
verdad es que bien pudiera aplicarse
a la situacion en que quedaba la
revision institucional del Opus Dei.
Después de afios de espera, las cosas
parecian a punto de acabarse, salvo
algun ligero retoque sin mayor
importancia. Asi, pues, ateniéndose a
la conclusion primera del Congreso
General Especial, que dejaba a su



buen criterio la eleccion de tiempo y
modo de actuar, el Fundador juzgo
mas prudente esperar mejores
tiempos.

Lo cierto es que el camino
fundacional, comenzado en 1928,
estaba ya totalmente recorrido,
aunque no llegase a pisar la meta. El
Fundador moriria sin ver al Opus Dei
erigido en Prelatura personal, pero
con la certeza de que lo seria.

NOTAS:
1. Alvaro del Portillo, Sum. 320.

2. Del "minuto heroico" al levantarse
se habla en Camino, n. 206.

3. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 320.

4. José Luis Pastor Dominguez, Sum.
6075.



5. Cfr. Rosalia Lopez Martinez, Sum.
7006; y Carmen Ramos Garcia, Sum.
7365.

Su habitacion —refiere Mons. Javier
Echevarria— era muy calurosa en
verano y muy fria en invierno.
Nunca se quejo, para no ocasionar
gastos. En 1964 se produjo una
averia en el alcantarillado de aguas
negras. La permanencia en la
habitacion, aunque fuera por unos
minutos, era molestisima, a causa del
olor pestilencial. El Fundador no
quiso cambiarse de habitacion
mientras se localizaba la averia y se
hacian las reparaciones pertinentes,
que duraron mucho. Cfr. Javier
Echevarria, Sum. 3087.

6. Jests Alvarez Gazapo, RHF,
T-15729, p. 5; cfr. Javier Echevarria,
Sum. 2733.

7. Encarnacion Ortega Pardo, Sum.
6329.



8. Alvaro del Portillo, Sum. 332; y
Javier Echevarria, Sum. 2011.

9. Amigos de Dios, n. 87.

10. Santiago Escriva de Balaguer
Garcia-Herrero, Sum. 7307.

11. AGP, P01 1969, p. 304.

12. Ibidem; cfr. también Javier
Echevarria, Sum. 2013.

13. Amigos de Dios, n. 86

14. Durante los dos ultimos decenios
de la vida del Fundador le ayudaba a
misa Mons. Javier Echevarria, el cual
testimonia que «durante estos veinte
afos en los que me fijaba
detenidamente para aprender de su
piedad, jamas he debido advertirle
de algo por haberse habituado a esos
pequetios defectos en que
inconscientemente se incurre, como,
por ejemplo, una pronunciacion mas
rapida, una postura equivocada, una



genuflexion mas precipitada, o no
mirar al Sefior Sacramentado en
algunos instantes» (Javier
Echevarria, Sum. 2014).

Lo mismo testimonia Mons. Julidn
Herranz: «En los veintidds afios que
he vivido con él, son muchas las
ocasiones que he tenido de oir su
Misa, de ayudarle y, en ocasiones, de
concelebrar con él. Era puntualisimo
en la observancia de las rubricas.
Siempre me impresionaba
profundamente su gran piedad, su
mucho recogimiento y la amorosa
delicadeza con que renovaba el
Santo Sacrificio. Recuerdo
perfectamente la mesura al leer los
textos liturgicos, su actitud contrita
al recitar la oracidn penitencial, el
temblor que se observaba en sus
dedos al purificarse en el "lavabo" o
al presentar a la adoracion la Hostia
y el Caliz después de consagrados; la
profunda adoracion con que
acompaifaba la elevacion de las



sagradas Especies. Todos sus
movimientos iban acompafiados de
solemnidad y de acuerdo con su
naturaleza. En suma, todo daba a
entender con cuanto amor y espiritu
de oracion vivia cada momento de la
Misa» (Julidn Herranz Casado, Sum.
3876).

15. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 338.

16. Alvaro del Portillo, Carta 30-
IX-1975, n. 29.

17. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 321.

18. Cfr. Blanca Fontan Suanzes, RHF,
T-06210.

19. Cfr. Javier Echevarria, Sum. 2012.
20. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 322.

21. Cfr. Mercedes Morado Garcia,
RHF, T-07902, p. 81.

22. «Pon, Sefior, en mi boca un
centinela» (Sal. CXL, 3)



23. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 322;
y Javier Echevarria, Sum. 3070.

24. Cfr. Dora del Hoyo Alonso, Sum.
7041; Javier Echevarria, Sum. 3070.

25. Cfr. Javier Echevarria, Sum. 3064.

26. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 325;
y Joaquin Alonso Pacheco, Sum.
4690.

27. Javier Echevarria, Sum. 2558.
Cuando el quehacer excesivo te
apabulle un poco —escribe a uno de
sus hijos—, piensa que el trabajo es
una enfermedad incurable —el
trabajo excesivo— para los que
somos hijos de Dios en su Opus Dei. Y
sonrie, y da a otros ese buen espiritu
(Carta a Jesus Urteaga Loidi, en
EF-640510-5).

28. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 325.

29. Mons. Alvaro del Portillo refiere
un hecho de heroico



desprendimiento por parte del
Fundador. Sucedio hacia el afio 1942.
Una muchacha que deseaba entrar
en un convento y no tenia dote
alguna, no sabiendo qué partido
tomar, fue a ver al Fundador al
centro de la calle Diego de Leon. Don
Josemaria llamé al administrador,
Isidoro Zorzano, para que le
entregase todo el dinero de que
disponia en aquel momento, y se lo
dio a la muchacha (cfr. Sum. 299).

30. Carta, en EF-630522-1.

31. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-661110-1.

32. Carta, en EF-661220-5.

33. Carta a Mercedes Morado Garcia,
desde Elorrio (Vizcaya), en
EF-640722-2.

34. Carta a Andrés Rueda Salaberry,
en EF-620611-1.



35. Carta al autor, en EF-631218-1.

36. Carta a Juan Bautista Torelld
Barenys, en EF-601100-3.

37. Carta a Jesus Urteaga Loidi, en
EF-611207-1.

38. Carta a Lorenzo Martin Nieto, en
EF-640611-1.

39. Cfr. Javier Echevarria, Sum. 2353.
40. AGP, P01 X-1958, p. 65.
41. Cfr. Javier Echevarria, Sum. 2354.

42. Siendo Patriarca de Venecia, el
Cardenal Roncalli fue a Espafia en
peregrinacion y visito el Colegio
Mayor "La Estila" en Santiago de
Compostela. Impresionado por el
ambiente y alegria que se respiraba
en esa residencia universitaria,
promovida por miembros del Opus
Dei, puso en el libro de firmas este
elocuente autdgrafo, con fecha del
23-VII-1954: «+ Angel José, Cardenal



Roncalli, Patriarca de Venecia.
Obediencia, Alegria y Paz». También
Vivio en otra residencia dirigida
espiritualmente por el Opus Dei, la
de "Miraflores", en Zaragoza.

43. En el Motu Proprio Superno Dei
nutu (5-VI-1960), por el que se
constituian las Comisiones
Preconciliares, se decia:
«Consideramos inspiracion del
Altisimo la idea de convocar un
Concilio Ecuménico, que desde el
comienzo de Nuestro Pontificado se
presento en nuestra mente como flor
de inesperada primavera». Y en la
Constitucion Apostolica, por la que se
convoca el Concilio (Humanae
Salutis, 25-XI1-1961), anuncia el Santo
Padre que «acogiendo como venida
de lo alto una voz intima de nuestro
espiritu, hemos juzgado que los
tiempos estaban ya maduros para
ofrecer a la Iglesia catolica y al
mundo el nuevo don de un Concilio
ecumeénico».



44. Alvaro del Portillo, Sum. 946.

45, Cfr. Bula Humanae Salutis (25-
XII-1961), n. 16.

46. Cfr. Giacomo Barabino, Sum.
4526. Mons. Barabino conocio al
Fundador al inicio del Concilio
Vaticano II y era entonces secretario
del Cardenal Siri.

47. Humanae Salutis, n. 18.

48. Apenas se anuncio la celebracion
del Concilio, el Fundador, «con gran
deseo de secundar la voluntad del
Papa, lo comunicé a todos sus hijos,
pidiendo redoblar la oracion por la
persona e intenciones del Papa, a fin
de que el Espiritu Santo, a través de
Santa Maria, derramase sus gracias
para el éxito de esta

iniciativa» (Ignacio Celaya Urrutia,
Sum. 5926).

Tan pronto anuncio el Papa Juan
XXIII su intencidon de reunir un



Concilio, el Fundador «envio una
nota circular a todos los Centros,
pidiendo oracion, ofreciendo a diario
una parte del Rosario, la Santa Misa,
algunas mortificaciones y todo lo que
a cada uno sugiriese su piedad
personal, para que el Espiritu Santo
iluminase al Papa y a sus
colaboradores» (Ernesto Julia Diaz,
Sum. 4142).

49. Carta a Mons. Loris Francesco
Capovilla, desde Londres, en
EF-620925-1. Mons. Loris Francesco
Capovilla era Secretario del Santo
Padre desde 1961. En 1967 fue
nombrado y consagrado Arzobispo
de Chieti. La correspondencia entre
el Fundador y los distintos
organismos y personas que integran
la Santa Sede, esta redactada en
italiano.

50. Carta a Mons. Loris Francesco
Capovilla, en EF-621125-1.

51. Carta 24-X-1965, n. 4.



52. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 947.
53. Cfr. Javier Echevarria, Sum. 2456.

54. Alvaro del Portillo, Sum. 949;
Julian Herranz Casado, Sum. 3932.

55. Algunos de los miembros del
Opus Dei colaboraron en la
preparacion y desarrollo del Concilio,
como don Julidn Herranz Casado,
sacerdote, que fue Oficial de la
Comision para la Disciplina del Clero
y del Pueblo Cristiano, y de la
Comision Pontificia para la revision
del Cédigo de Derecho Canonico;
Mons. Salvador Canals Navarrete,
también sacerdote del Opus Deiy
Prelado Auditor de la Rota Romana,
que trabajé como Perito en varias
Comisiones Conciliares; y también
algunos otros miembros del Opus
Dei, profesores de Teologia y Derecho
canodnico, que colaboraron en la
aplicacion de las normas del Concilio,
como don Amadeo de Fuenmayor
Champin, don Xavier de Ayala



Delgado y el profesor Pedro
Lombardia Diaz. Cfr. Alvaro del
Portillo, Sum. 954.

En carta del 28 de junio de 1960,
dirigida al Cardenal Domenico
Tardini, el Fundador le ofrecia, en
respuesta a una peticion oficial, una
lista con los nombres de doce
miembros del Opus Dei, de los que
podia escoger quienes quisiera para
que trabajasen en las Comisiones
preparatorias del Concilio Vaticano II
(cfr. Carta, en EF-600628-1).

56. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
953-954. Entre los nombramientos
que por entonces recibio el Fundador
estd el de Consultor de la Comision
Pontificia para la Interpretacion
auténtica del Codigo de Derecho
Canonico, de 21 de marzo de 1961
(RHF, D-15103).

57. Alguna ayuda en forma de
sugerencia, voto o consejo, solicitado
por alguna de las Comisiones



conciliares, dio lugar a determinadas
y concretas colaboraciones en las
labores conciliares. Asi, por ejemplo,
el 1 de marzo de 1963, el Secretario
de la Comisién Conciliar sobre la
Disciplina del Clero y del Pueblo
Cristiano, que era don Alvaro del
Portillo, solicité oficialmente del
Fundador un voto sobre temas a
incluir en el manual para parrocos y
en el Directorio catequistico (cfr.
RHF, D-15263, documento que
comprende también la respuesta, con
el envio del voto, el 5 de marzo de
1963).

58. Cfr. Javier Echevarria, Sum. 2354.
59. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 950.
60. Conversaciones, n. 22.

61. Desde los primeros tiempos de la
Obra, sintid el Fundador la necesidad
de realizar un serio apostolado ad
fidem. Solicito de la Santa Sede poder
admitir como cooperadores del Opus



Dei a personas no catolicas. La
respuesta de la Curia fue que nadie
hasta entonces habia pedido una
cosa semejante; y se 1o denegaron
con un: «jMonsefior, Vd. siempre
pide cosas nuevas!» Poco tiempo
después tornod a insistir. Esta vez la
respuesta no fue una rotunda
negacion sino un dilata. La cuestion
quedaba pendiente para el futuro. El
dilata —comentaba el Fundador— es
una formula muy sabia, encontrada
en la Curia Romana, para contestar
cuando uno tiene razon, pero no se la
pueden dar (Javier Echevarria, Sum.
2145).

Dejo pasar un tiempo prudencial y
en 1950, con ocasion de la
aprobacion definitiva de los
Estatutos, inserto alli la figura de los
cooperadores no catolicos (cfr.
Alvaro del Portillo, Sum. 541-542;
Joaquin Alonso Pacheco, Sum. 4676;
Mario Lantini, Sum. 3582).



Los cooperadores, sin ser miembros
del Opus Dei, colaboran en las
iniciativas apostolicas con sus
oraciones y limosnas v,
frecuentemente, con su trabajo. Lo
que era afos antes una realidad de
espiritu y de hecho fue aprobado por
la Santa Sede en 1950, como escribe
el Fundador a sus hijos:

Protestantes de muy diversas
denominaciones, hebreos,
mahometanos, paganos, pasan de la
noble amistad con una hija o con un
hijo mio a la participacion en labores
de apostolado. Y, como por un plano
inclinado, tienen asi ocasion de
conocer la riqueza de espiritu que
encierra la doctrina cristiana. A
bastantes les dara el Sefior la gracia
de la fe, premiando asi su buena
voluntad, manifestada en la leal
colaboracion en obras de bien (Carta
12-X11-1952, n. 33).



62. Carta, en EF-620712-1. El
Fundador califica esta carta de
"circular”. De ella envid una copia al
Secretario del Papa, Mons. Loris
Capovilla, con el deseo de que la
hiciese llegar al Santo Padre, para
que pudiese palpar el carifio que se
le tenia en el Opus Dei. Cfr. Carta, en
EF-620716-1.

63. Carta, en EF-620630-1.

64. Carta, en EF-620721-1. La
correspondencia del Fundador con
Mons. Loris Capovilla es abundante,
habida consideracion de los trabajos
del Concilio: diez cartas en diez
meses. Algunos de los asuntos en
ellas tratados se refieren al envio de
fotografias dedicadas por Juan XXIII,
que el Fundador quiso que hubiese
en todos los Centros de la Obra; y, por
iniciativa del Papa, la colocacion de
dos lapidas, que conmemoraban el
paso del entonces Cardenal Roncalli,
por las residencias universitarias,



labores de apostolado corporativo
del Opus Dei, en Zaragoza y Santiago
de Compostela. Cfr. Cartas, en
EF-620802-1, desde Londres, en
EF-621125-1, etc.

65. Carta, en EF-620925-1. Sobre la
entrevista: EF-621125-1.

66. Carta, en EF-621200-1.
67. Carta, en EF-630428-1.

68. Telegrama a Mons. Amleto
Giovanni Cicognani, en EF-630621-1.
Sobre la eleccion del Papa y las
cualidades del elegido tenia el
Fundador una vision muy
sobrenatural. Cuenta Mons. Giovanni
Cheli que, durante el periodo de Sede
Vacante, a la muerte de Juan XXIII,
hizo hipdtesis sobre quién seria su
sucesor. Mons. Escriva, refiere, corto
en seco las especulaciones y dijo:
Aunque el elegido viniese de una
tribu de salvajes, con anillos en la
nariz y en las orejas, me echaria



enseguida a sus pies y le diria que
toda la Obra esta a su incondicional
servicio (Giovanni Cheli, Sum. 5256).

69. Carta, en EF-630624-1.

70. Carta a Mons. Leopoldo Eijoy
Garay, en EF-630618-1.

71. Carta a Mons. José Maria Garcia
Lahiguera, desde Paris, en
EF-630902-1.

72. Carta, en EF-640124-1. El Papa,
que durante la audiencia se habia
interesado por la situacion juridica
del Opus Dei pidio6 al Fundador un
ejemplar del Codex. Pocos dias
después, el 14 de febrero, hacia llegar
a Mons. Dell’Acqua, para entregar a
Pablo VI, una carta junto con una
copia del Codex, otra sobre el espiritu
del Opus Dei (De Spiritu), una nota
sumaria (Appunto) relativa a la
naturaleza, espiritu y configuracion
juridica del Opus Dei; y la carta del
Fundador a los miembros del Opus



Dei sobre la cuestion institucional del
Opus Dei, en EF-581002-1; el texto
completo de esta carta en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 40, pp563-565. (cfr. Carta
a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640214-2).

73. Carta, en EF-640205-1.

74. Cfr. Carta a Su Santidad Pablo VI,
en EF-640614-1.

75. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 568;
también Javier Echevarria, Sum.
2358.

76. Cfr. Quirografo del Santo Padre
Pablo VI al Fundador del Opus Dei,
del 1-X-1964, en RHF, D-15239.

77. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-641024-2.

78. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 956.

79. Ignacio Maria de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7283.



80. Cfr. Giacomo Barabino, Sum.
4524,

81. Cfr. Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7119.

82. Joaquin Mestre Palacio, Sum.
6534. Otro de los testigos habla de
«un numero impresionante de
Cardenales, Arzobispos y Obispos,
provenientes de todas partes» (Juan
Udaondo Barinagarrementeria, Sum.
5045).

83. Cardenal Francois Marty, Carta
Postulatoria a Su Santidad Juan
Pablo II, Paris 8-1-1979.

84. Julian Herranz Casado, Sum.
3933. En el curso de esa conversacion
salio, poco mas tarde, una afirmacion
del mismo estilo: que la mision
propia de los laicos es ordenar las
estructuras seculares segun el querer
divino; y el Fundador afiadio
rapidamente:



Si, pero primero han de estar ellos
bien ordenados por dentro: siendo
hombres y mujeres de profunda vida
interior, almas de oracion y de
sacrificio. Si no, en vez de ordenar
esas realidades familiares y sociales,
llevaran ahi su propio desorden
personal (ibidem).

85. Juan Hervas Benet, en
Testimonios..., ob. cit., p. 199.

86. Cfr. Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5927.

87. Ademas de una profunda fe en la
actuacion del Espiritu Santo en el
Concilio, tenia un agudo
entendimiento teoldgico de las
cuestiones y gran capacidad de
discernimiento respecto a las
personas. Mons. Rolf Thomas
testimonia como, después de haber
visto una transmision televisiva en la
que participaba el profesor Hans
King sobre los temas debatidos en el
Concilio, el Fundador hablé muy



dolorido de la penosa impresion que
le habia hecho; de modo
extraordinariamente clarividente,
considerados los sucesos posteriores
(cfr. Rolf Thomas, Sum. 7700).

88. Carta 2-X-1963, n. 1.

89. Cfr. Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4705. La prensa, y los medios
de comunicacion, en general,
trataron de explicar las
intervenciones de los Padres
conciliares como posturas en las que
se buscaba la contraposicion.
Divididos en dos bandos —
progresistas e integristas; buenos y
malos; defensores a ultranza de lo
dogmatico y partidarios de la
revision— se les asigno el papel de
adversarios en hipotéticas batallas.
«No es de extranar, pues, si en las
ultimas sesiones conciliares, muchas
de las intervenciones y reacciones de
los Padres estuvieran condicionadas,
mucho mas de lo que ellos mismos se



imaginaban» (Louis Bouyer;
Cattolicesimo in decomposizione,
Brescia 1969, p. 22).

90. Carta 14-11-1964; y Carta 15-
VIII-1964.

91. Carta 15-VIII-1964, n. 10. La carta
del 14 de febrero de ese mismo afio
va especialmente dirigida a los
estudiosos e investigadores de las
ciencias filosoficas y teoldgicas. En
ella establece el principio de sentir
con la Iglesia de Cristo, siempre y en
todas las cosas. Por lo demas,
estimula el Fundador la total libertad
en la investigacion, sin otras
limitaciones que las sefialadas por el
Magisterio de la Iglesia a los
cristianos; y aconseja a sus hijos que
defiendan de posibles ataques la
autoridad del Romano Pontifice y
que los estudiosos huyan
prudentemente de todo extremismo
y del inmoderado afan de novedades.
Que estén por lo mas seguro; que



prefieran siempre lo que mejor
responda a la Tradicion (Carta 14-
[1-1964, nn. 12-13).

92. Carta 15-VIII-1964, n. 56.

93. Angelo Dell’Acqua naci6 en Milan
(9-XI1-1903). Se ordeno sacerdote el 9-
V-1926; fue consagrado obispo el 27-
XII-1958 y nombrado Sustituto de la
Secretaria de Estado para Asuntos
Ordinarios el 17-1I-1963. Creado
Cardenal por Pablo VI (Consistorio
del 26-VI-1967) y nombrado Vicario
de la diocesis de Roma el 13-1-1968
siguiente. Murio el 27-VIII-1972.

Mons. Dell’Acqua, hablando muchas
veces con el Fundador, «le
comunicaba la gran preocupacion
que el Santo Padre Pablo VI sentia
por los problemas y las opiniones
que se estaban manifestando en el
Concilio Ecumeénico Vaticano II, que
llevaba continuamente esta situacion
a su oracion personal y que pedia
consejo a muchos de sus



colaboradores para que le
manifestasen su opinion sobre la
oportunidad de acelerar los trabajos
conciliares y llegar a la

clausura» (Javier Echevarria, Sum.
2466; también: cfr. Alvaro del
Portillo, Sum. 958).

94. Carta, en EF-640423-2.

Con esa misma fecha (Carta, en
EF-640423-1) escribia el Fundador a
Mons. Angelo Dell’Acqua: adjunto
una carta para el Santo Padre,
dictada tan sélo por el amor que
tengo por la Santa Iglesia y por el
Romano Pontifice. De todos modos,
me atengo a su mejor parecer; por si
decidiera o no ponerla en manos del
Papa.

«Esta correspondencia —comenta
Mons. Alvaro del Portillo— no era
simplemente el resultado de la
estrecha amistad que los unia sino
que venia fomentada en este sentido



por el mismo Santo Padre» (cfr.
Alvaro del Portillo, Sum. 957).

Cuando esto escribia el Fundador, la
crisis de la Iglesia era ya un hecho.
Un célebre historiador de la Iglesia,
Hubert Jedin, que al principio se
resistio a admitirla, no pudo menos
de acabar reconociendo la gravedad
de la situacion. «La crisis —escribe—
estaba presente, habia surgido por
cuanto no se estaba satisfecho con
llevar a cabo el Concilio, sino que se
le veia como la descarga inicial para
desencadenar innovaciones radicales
que, en realidad, dejarian a sus
espaldas los decretos del

Concilio» (Hubert Jedin: Storia della
mia vita, Brescia 1987, p. 324).

Algun otro autor, como el filésofo
francés Jacques Maritain,
consideraba que la crisis existia ya,
antes del Concilio, en forma de
apostasia inmanente (esto es,
decidida a quedar dentro de la



Iglesia, a toda costa). Al principio del
Concilio comenzd a aflorar, bajo la
manipulacion sutil de los medios de
informacion, como creciente
malestar de fondo, para airear la
idea de "cambio" en la Iglesia,
acelerando las manifestaciones del
llamado "espiritu del Concilio" (cfr.
Jacques Maritain: Le paysan de la
Garonne, Paris 1966, p. 16).

95. Carta 24-X-1965, n. 73.

96. Desde la Secretaria de Estado se
consultd al Fundador sobre el
proyecto de Juan XXIII. Hasta el afio
1965, en que el complejo educativo
estaba a punto de acabarse, fueron
muchos los sacrificios que hubo de
hacer el Fundador. La Obra entera,
sobre todo en Italia, se vio obligada a
renunciar a algunas obras
apostolicas y, en otros casos, a correr
con mas trabajo personal, para llevar
a cabo la idea y proporcionar los
efectivos de personal que requeria



una labor social de tal envergadura
(cfr. Umberto Farri, Sum. 3421;
Teresa Acerbis, Sum. 4962).

Constituian el proyecto: el Centro
ELIS, la Escuela SAFI y la iglesia
parroquial de San Juan Bautista al
Collatino. El Centro ELIS tenia una
residencia, un centro de formacion
profesional técnica (mecanica,
electrdnica, artesania, etc.), clubs,
biblioteca, instituciones deportivas,
cursos de educacién familiar, etc. La
Escuela Hotelera Femenina
Internacional (SAFI), con sus anexos,
estaba a cargo de las mujeres del
Opus Dej; y la parroquia, bajo la
direccion de los sacerdotes del Opus
Dei.

97. Cfr. Alvaro del Portillo, PR, p. 988;
Javier Echevarria, Sum. 2358.

Fueron muchos los cardenales y
obispos que, encontrandose esos dias
en Roma, visitaron el Centro y la
Escuela para inspirarse en métodos



de formacion humana y cristiana con
vista a futuras iniciativas sociales
apostolicas en sus diodcesis (cfr.
Teresa Acerbis, Sum. 4964).

98. I’Osservatore Romano, 22/23-
XI-1965.

99. Fernando Valenciano Polack,
Sum. 7109; Javier Echevarria, Sum.
2359.

Tan emocionado sali6¢ el Fundador de
esa entrevista con el Papa que
comento6 en diversas ocasiones, en
los dias que siguieron a la
ceremonia: Estaba muy emocionado;
me he emocionado siempre: con Pio
XII, con Juan XXIII y con Pablo VI,
porque tengo fe (Alvaro del Portillo,
Sum. 786). Hubo un momento —
refiere Mons. Francesco Angelicchio
— en que, al dar la bienvenida al
Papa, apenas conseguia dominar la
voz (él, tan acostumbrado a hablar
en publico) y le temblaban en la
mano las hojas que estaba leyendo



(cfr. Francesco Angelicchio, Sum.
3518).

100. Cfr. Javier Echevarria, Sum.
3081.

101. Carta, en EF-660310-1.

102. Cfr. Javier Echevarria, PR, p.
1893.

103. Carta, en EF-660421-2. En Grecia
habia comprado un pequefio icono
que, como muestra de afecto filial,
hizo llegar a Pablo VI, a través de
Mons. Dell’Acqua (cfr. ibidem).

104. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
846.

105. La nota sobre "Trabajo
apostolico en Grecia", es parte de la
informacion adjunta en carta a
Mons. Angelo Dell’Acqua (en
EF-660428-1). Puntos de especial
interés son los referentes a la
consideracion oficial de la religion



ortodoxa y al modo de hacer
apostolado los catolicos:

Con vistas a la posibilidad de una
accion apostolica, me ha parecido
factor determinante la estrecha
vinculacion existente entre el poder
temporal y las autoridades religiosas
ortodoxas. Hasta el punto de que
estoy persuadido de que si un
extranjero intentara difundir la
doctrina catolica, correria el riesgo
de ser acusado de atentar a la unidad
del pais. Por esto pienso que la unica
via posible para desarrollar el
apostolado sea la de formar a los
ciudadanos catdlicos del pais, del
mejor modo posible y fuera de
Grecia. Y que, cuando regresen a su
nacion de origen, sepan ganarse la
confianza y la estima de sus
compatriotas y conciudadanos dando
ejemplo de sincero amor a la Patria,
adquiriendo prestigio profesional y
mostrando un espiritu de leal
comprension y de dialogo.



106. Carta, en EF-660310-2.

107. Cfr. Carta a Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga, en EF-660321-1.

108. Cfr. Gravissimum educationis,
nn. 10y 11.

109. Cfr. RHF, D-15291. Firmaban la
carta cuatro Prelados: el Arzobispo
de Pamplona y los Obispos de Jaca,
San Sebastian y Calahorra, La
Calzada y Logrofio.

110. Cfr. Carta a Su Santidad Pablo
VI, en EF-660421-1.

111. Cfr. Carta de la Sagrada
Congregacion de Seminarios y
Universidades, relativa a la ereccion
canonica de una Facultad de Teologia
en Pamplona, del 16-V-1966, en RHF,
D-15293.

112. Cfr. Nota adjunta en carta a
Mons. Angelo Dell’Acqua, en
EF-661205-3.



113. Cfr. Carta a Mons. Gabriel Marie
Garrone, Pro-Prefecto de la Sagrada
Congregacion de Seminarios y
Universidades, en EF-661227-1.

114. Carta de la Sagrada
Congregacion de Seminarios y
Universidades, relativa a la ereccion
canonica de una Facultad de Teologia
en Pamplona, del 16 de marzo de
1967, en RHF, D-15295.

115. Carta, en EF-670302-1.

116. Carta a Santiago Escriva de
Balaguer y Albas y a Gloria Garcia-
Herrero Ruiz, en EF-660717-2.

117. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-640815-1.

118. Carta a Santiago Escriva de
Balaguer y Albas y a Gloria Garcia-
Herrero Ruiz, en EF-650915-1.

En los meses de mayo y junio el
Fundador habia estado preparando



su trabajo estival: preparar para la
imprenta viejas cartas muy extensas
y acabar también el ciclo impreso de
las Instrucciones sobre el espiritu y
los apostolados del Opus Dei. ;Ya era
hora! —escribe—. En cambio, la
cuarta edicion del Catecismo se
retrasa. Hay que tener paciencia.
Podra ser el regalo de fines de afio.
Es sabido que todos estan
sobrecargados de trabajo y no se
puede repicar y andar en la
procesion (Carta a Florencio Sdnchez
Bella, en EF-650525-2). Se refiere al
Catecismo de la Obra (cfr. supra).

119. Carta, en EF-660817-2. Estoy
seguro —le dice en el parrafo
anterior— de que, con la gracia de
Dios y la ayuda de su Madre
Santisima, Vd. y yo y los muchos
santos RR. Padres jesuitas [...]
conseguiremos que la caridad de
Cristo brille siempre, sin que haya
nunca excepciones.



Esta carta, del 17 de agosto, es
contestacion a una carta del P. Pedro
Arrupe del 27 de julio, que dice asi:

«Muy estimado Mons. Escriva:

Me llego su carta de 26 de junio
pasado y le ruego me perdone el
retraso con que le contesto ya que
comenzaba por esos dias los
Ejercicios Espirituales y he querido
también tener ocasion de comunicar
al Superior del P. Zeigler su ruego,
para que él le avise sobre la materia
que Vd. me indicaba en su carta.

No tengo que decirle, Mons., lo que
siento esa clase de manifestaciones
de parte de miembros de la
Compafiia, que ya considerara Vd.
como imprudencias personales muy
lejos de manifestar la gran estima y
aprecio que la Compaiiia de Jesus
tiene del espiritu y obras del Opus
Dei.



Ya se acerca nuestra Congregacion
General, en su segunda Sesion, y
espero que nos encomendara de una
manera especial en este tiempo, pues
es de gran importancia y
responsabilidad todos los asuntos y
estudios que en ella se desarrollaran.

Le agradezco mucho su felicitacion
por mi fiesta onomastica y sus
oraciones.

Con sincero afecto» (RHF, D-30804).

120. Cfr. Carta a Mons. Pedro Cantero
Cuadrado, en EF-661015-1.

121. Cfr. El Noticiero Universal,
Barcelona, 8-X-1966.

122. "Discurso del Excmo. y Revmo.
Mons. Josemaria Escriva de Balaguer
ante la Excma. Corporacion
Municipal de Barcelona, para
agradecer su nombramiento de Hijo
Adoptivo de la Ciudad", 7-X-1966.
Barcelona, 1966. Laureano Lopez



Rodé en sus Memorias, vol. II
(Barcelona 1991, pp. 86 y ss.),
también recoge el discurso de
respuesta de Mons. Escriva de
Balaguer a la alocucion del alcalde de
Barcelona, José Maria de Porcioles,
junto con algunos breves
comentarios.

123. Carta a Eduardo Ortiz de
Landdazuri Fernandez de Heredia, en
EF-661015-2.

124. RHF, D-15111; Historia Clinica:
periodo comprendido entre el 26-
IX-1966 y 10-11I-1972.

125. Carta 25-V-1962, n. 92.

126. Cuando Juan XXIII anuncio, el 8
de diciembre de 1962, que, a partir
de esa fecha se incluiria en el canon
de la misa el nombre de san José,
patrono del Concilio, le falto tiempo
al Cardenal Larraona para telefonear
al Fundador: Rallegramenti!
iEnhorabuena! Estaba seguro del



g0z0 que esto le supondria, por su
entrafiable devocion al santo
Patriarca, cuya figura representa
afios de trabajo sencillo y eficaz en la
vida oculta de Jesus (cfr. Es Cristo
que pasa, n. 44).

«En cuantas ocasiones, durante la
aprobacion de los documentos del
Concilio, hubiese sido de justicia
hablar con el Fundador del Opus Dei
y repetirle: jFelicidades, porque lo
que tiene en su alma, lo que ha
ensefiado incansablemente desde
1928, ha sido proclamado, con toda
solemnidad, por el Magisterio de la
Iglesia!» (Alvaro del Portillo: Mons.
Escriva de Balaguer, testigo del amor
a la Iglesia, Madrid 1976, p. 8).

127. Carta 24-I11-1930, n. 2. Entre
otros muchisimos textos, cfr.
también éste de 1939: Tienes
obligacion de santificarte. —Tu
también. —;Quién piensa que ésta es
labor exclusiva de sacerdotes y



religiosos? — A todos, sin excepcion,
dijo el Sefior: "Sed perfectos, como mi
Padre Celestial es perfecto" (Camino,
n. 291).

128. Carta 11-11I-1940, n. 11.

129. «Como escribid y repitio muchas
veces, consideraba a la Santa Misa
"centrum et radix vitae interioris",
recogido ad litteram en el Decreto
conciliar Presbyterorum Ordinis, n.
14» (Julidn Herranz Casado, Sum.
3876). Cfr. homilia pronunciada el
14-1V-1960, en Es Cristo que pasa, n.
87;y Carta 28-11I-1955, n. 5.

130. Carta 9-I-1932, n. 32.
131. Conversaciones, 26.
132. Ibidem, 55.

133. Ibidem, 72. Sobre el
reconocimiento, por parte de
eminentes personalidades
eclesiasticas, de la doctrina de Mons.



Escriva de Balaguer en cuanto figura
precursora del Concilio Vaticano II:
Cardenal Sebastiano Baggio
(Avvenire, Milan, 26-VII-1975);
Cardenal Joseph Frings (Fur die
Menschen bestellt, Erinnerungen des
Alterzbischofs von Koln, Colonia,
1973, pp. 149-150); Cardenal Franz
Konig (Corriere della Sera, Milan, 9-
XI-1975).

El Cardenal Sebastiano Baggio
testimoniaba en estos términos: «La
vida, la obra y el mensaje de Mons.
Escriva de Balaguer (como tuve
ocasion de escribir poco después de
su muerte) constituyen un cambio o,
mas exactamente, un capitulo nuevo
y original en la historia de la
espiritualidad cristiana, si se piensa
como camino bajo la guia del
Espiritu Santo [...]. Solamente el paso
del tiempo permitira valorar el
alcance historico de sus ensefianzas,
en tantos aspectos auténticamente
revolucionarios y precursores del



solemne mensaje proclamado por el
Concilio Vaticano II, precisamente en
lo que puede definirse como su
esencia: la llamada universal a la
santidad (Sebastiano Baggio, Sum.
5259). También el Santo Padre Juan
Pablo II ha reconocido publicamente
al Fundador del Opus Dei como
precursor del Concilio, anticipando
la Teologia del laicado, que ha
caracterizado a la Iglesia del
Vaticano II y del post-Concilio (cfr.
[’Osservatore Romano, 20-21 agosto
1979).

Y, en fecha mas proxima, con motivo
del "Congreso teoldgico de estudios
sobre las ensefianzas del beato
Josemaria Escriva", celebrado en el
Ateneo romano de la Santa Cruz
(12-14 de octubre, 1993), el Papa se
dirigio a los asistentes. En su
discurso hablaba de que «la accion
del Espiritu Santo tiene como
finalidad la renovacién constante de
la Iglesia, para que pueda cumplir



con eficacia la mision que Cristo le
ha encomendado. En la historia
reciente de la vida eclesial, este
proceso de renovacion tiene un
punto de referencia fundamental: el
concilio Vaticano II [...]. La profunda
conciencia que la Iglesia actual tiene
de estar al servicio de una redencion
que atafie a todas las dimensiones de
la existencia humana, fue preparada,
bajo la guia del Espiritu Santo, por
un progreso intelectual y espiritual
gradual. El mensaje del beato
Josemaria, al que habéis dedicado las
jornadas de vuestro congreso,
constituye uno de los impulsos
carismaticos mas significativos en
esa direccion» (L’Osservatore
Romano, 22 de octubre 1993).

134. Carta 24-X-1965, n. 4.

135. Cfr. Rolf Thomas, Sum. 7702; y
Carta 2-X-1963, n. 18.

136. Cfr. Franz Konig, Sum. 5254;
Ignacio Maria de Orbegozo



Goicoechea, Sum. 7284; Alvaro del
Portillo, Sum. 964; Francesco
Angelicchio, Sum. 3527.

137. Cfr. Giuseppe Molteni, PR, p.
709; Umberto Farri, Sum. 3392; Pedro
Casciaro Ramirez, Sum. 6315.

138. Carta 15-VIII-1964, n. 19. «Por lo
que se refiere a la reforma liturgica,
acepto las sucesivas disposiciones de
la Santa Sede, aunque demostrando
una prudencia cautelosa al distinguir
entre el espiritu del Concilio y los
patentes abusos que se cometian en
la celebracion de la Santa Misa y en
la traduccion de los textos
liturgicos» (Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4705).

Sobre la intolerancia que reinaba en
alguna de estas Comisiones liturgicas
cuenta el tedlogo Louis Bouyer que,
cuando procedia, junto con otra
persona, a traducir el canon romano
de la Misa al francés, le indicaron
que evitara palabras tales como:



"oblacion", "sacrificio”, "inmolacion",
etc. Y como ambos protestaran, se les
quito el encargo (cfr. Louis Bouyer,
Le métier de théologien, Paris 1979,
p- 79).

139. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-641024-2. Mons. José Maria
Garcia Lahiguera recuerda lo mucho
que le costo al Fundador celebrar la
misa con arreglo a las nuevas
disposiciones: «Habia puesto siempre
tal intensidad en la celebracion de la
Santa Misa, que hasta la rabrica
aparentemente mas insignificante
tenia para €l un valor enorme [...]. La
uncion que ponia en la celebracion
era tan extraordinaria, que hacia el
efecto de que, en el altar, se
transfiguraba. El cambio mas
pequertio, por consiguiente, le podia
distraer, y esto le producia un gran
sufrimiento» (José Maria Garcia
Lahiguera, en Testimonios..., ob. cit.,
p- 169).



140. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-650409-2.

141. Cfr. ibidem; cfr. también
Joaquin Alonso Pacheco, Sum. 4705.

142. Conversaciones, 23.
143. Cfr. Rolf Thomas, Sum. 7702.

144. Vincenzo Montillo, PR, p. 1013.
«La arbitraria distincion entre
catdlicos progresistas e integristas le
entristecia porque lo consideraba
prueba evidente de la pérdida del
sentido profundo de unidad y
caridad cristiana, y sintoma de falta
de vision sobrenatural al afrontar las
cuestiones doctrinales y

morales» (Joaquin Alonso Pacheco,
Sum. 4705).

Sobre la postura segura y firme del
Fundador —ni progresista ni
integrista— en épocas histdricas
cambiantes, escribe el P. Ambrogio
Eszer, O.P., Relator General de la



Congregacion para las Causas de los
Santos:

«Desde el punto de vista eclesial,
Josemaria Escriva comienza a actuar
en una situacion en la que las
respuestas pastorales tradicionales
comenzaban a dar los primeros
signos de inadecuacion ante el gran
desafio del humanismo ateo o
agnostico. Y en los ultimos afios
asiste a la crisis de las ilusiones de
quienes habian intentado superar
ese impasse preconizando la
adaptacion de la Iglesia al mundo.
Tampoco aqui su respuesta cambia
con el tiempo y, con su estilo directo
caracteristico, aparece
perfectamente adecuada a las nuevas
exigencias. Es el regreso a un
cristianismo radical, cristocéntrico y
teocéntrico, centrado en la
afirmacion del primado de la gracia,
de la comunidn de vida con Cristo
mediante la oracion y los
sacramentos, que generan el hombre



nuevo y lo transforman en testigo de
Cristo en su propio ambiente
profesional» (Asi le vieron.
Testimonios sobre Mons. Escriva de
Balaguer, Madrid 1992, p. 69).

145. Carta 19-I11-1967, n. 1. Sobre su
insistencia en el fortes in fide (I
Pedro V, 9), cfr. Carta 2-X-1963, n. 8.

146. Ibidem, n. 3. La carta es un
recorrido, sumario pero completo, de
las verdades fundamentales,
comenzando por el comentario del
Credo de la Iglesia.

147. Ibidem, nn. 149 y 150.

148. Joseph Hoffner, Sum. 3763.
Reflexionando sobre las incidencias
historicas del concilio Vaticano II,
Maritain describe la situacion en la
época posconciliar con una acertada
imagen. La Iglesia, depositaria del
tesoro de la Revelacion, y asistida
siempre por el Espiritu Santo, se
encuentra bajo los embates de un



furioso y confuso oleaje. «Asi aparece
el Concilio: como un islote custodiado
por el Espiritu de Dios, en medio de
un océano que todo lo arrastra, sea
falso o verdadero, en

revoltijo» (Jacques Maritain, ob. cit.,
p- 79).

149. Insegnamenti di Paolo VI, Roma
1972, p. 708.

150. Conversaciones, 73.

151. Cfr. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, desde Madrid, en
EF-670502-2.

152. Ibidem.

153. Carta 31-III-1967; con la carta se
adjuntaba documentacion
exhaustiva de gestionesy
precedentes, cerca de 60 paginas. Cfr.
AGP, Seccion Expansion Apostolica,
Universidad de Navarra, Facultad de
Teologia, 1/2, 156.



154. Carta de Alvaro del Portillo, del
3 de junio de 1967, a Mons. Gabriel
Garrone: cfr. ibidem, I/3, 192. Por esa
fecha se habia anunciado ya la
proxima elevacion de Mons. Garrone
a la dignidad cardenalicia.

155. Carta de la Sagrada
Congregacion de Seminarios y
Universidades, 19-VI-1967; RHF,
D-15300.

156. Carta 26-VIII-1967; cfr. AGP,
Seccion Expansion Apostdlica,
Universidad de Navarra, Facultad de
Teologia, I/3, p. 258.

El Excmo. Cabildo Metropolitano en
sesion del 16-VI-1967 habia accedido
a poner a disposicion de la
Universidad de Navarra unas
dependencias de la Catedral con
objeto de establecer alli el Centro
Teolodgico de la Universidad. Por
acuerdo con el Cabildo, la Junta de
Gobierno de la Universidad acepta
las condiciones establecidas por



aquél: esto es, una Comision creada
por el Cabildo orientaray
supervisara los trabajos de
adaptacion de los locales; las obras y
demads gastos seran por cuenta de la
Universidad; y la utilizacion de los
locales sera provisional, fijandose un
plazo maximo de cinco afios de
utilizacion. Cfr. Acuerdo entre el
Cabildo y la Universidad: 16-22 junio
de 1967, en ibidem, 258.

El acuerdo, justo es decirlo, resultaba
beneficioso al Cabildo, ya que los
locales se hallaban en muy mala
condicion. Cfr. también: Carta a
Mons. Angelo Dell’Acqua, en
EF-670603-1.

157. El decreto de ereccion emana de
la Sagrada Congregacion para la
Educacion Catdlica; lleva fecha de 1-
XI-1969 y va firmado por el Prefecto,
Cardenal Gabriel Garrone; en ibidem,
Facultad de Teologia, I1/2, 419.



158. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-640229-2.

159. Ibidem.

160. Cfr. Vicente Mortes Alfonso,
Sum. 7234.

161. Carta a sus hijos de Esparfia, en
EF-651002-1. Sobre esta santa
tolerancia y comprension refiere uno
de los testigos en el proceso sobre la
vida y virtudes del Fundador del
Opus Dei una curiosa anécdota: En
una ocasion le visito una persona,
que le dijo: —Padre, yo soy hebreo.
Mons. Escriva le contesto: —¢Y qué?
—Ademas soy mason. —Pero
también eres hijos de Dios. ¢(No? Y le
dio un abrazo (Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7097).

Ante las criticas calumniosas de
fuentes marxistas contra el Opus Dei,
comentaba el Fundador: Es 16gico
que los comunistas hablen mal del
Opus Dei, pero no es 1dgico, ni lo sera



jamas, que los miembros del Opus
Dei hablen mal de los comunistas; del
comunismo no tenemos mas remedio
que decir la verdad: que es un
cumulo de herejias y que reduce al
hombre a pura materia, sin tener en
cuenta los derechos mas elementales
de la persona humana (Javier
Echevarria, Sum. 2264).

162. Carta 31-V-1954, n. 22.

163. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
652.

164. Carta 8-XII-1949, n. 61.
165. Ibidem, n. 67.

166. Carta 30-IV-1946, n. 1.
167. Carta 12-XII-1952, n. 37.
168. Apuntes, n. 217.

169. Carta 9-1-1932, n. 46. Queria el
Fundador que ya en los catecismos
de la doctrina cristiana para los



nifios se expusieran los principios
que deben regir la vida civica de todo
cristiano, en los que no se puede
ceder al actuar de un modo o de otro
en la vida publica; y que se afirmara,
al mismo tiempo, el deber de actuar,
de no abstenerse, de prestar la
propia colaboracidn para servir con
lealtad, y con libertad personal, al
bien comun (ibidem, n. 45).

Como respuesta a quienes pretenden
encerrar la religion en el fondo
privado de las conciencias, se lee en
Surco, n. 301: No es verdad que haya
oposicion entre ser buen catolico y
servir fielmente a la sociedad civil.
Como no tienen por qué chocar la
Iglesia y el Estado, en el ejercicio
legitimo de su autoridad respectiva,
cara a la mision que Dios les ha
confiado.

Mienten —jasi: mienten!— los que
afirman lo contrario. Son los mismos
que, en aras de una falsa libertad,



querrian "amablemente" que los
catolicos volviéramos a las
catacumbas.

170. Carta 9-I-1932, n. 50.
171. Carta 9-I-1959, n. 51.

172. Ibidem, n. 36. La actuacion
politica de un miembro del Opus Dei,
Rafael Calvo Serer, dentro de la
accion de los monarquicos
partidarios de don Juan de Borbdn, le
llevo a escribir en 1953, en la revista
francesa Ecrits de Paris, un articulo,
que representaba una severa critica,
desde los mismos principios del
régimen franquista, a la accion del
gobierno espafiol de 1951. Fue
destituido de sus cargos en el Consejo
Superior de Investigaciones
Cientificas. El Fundador defendi6
siempre la libertad politica de ese
hijo suyo, como la de todos sus hijos;
pero cuando se entero de que a ese
miembro de la Obra se le habia
injuriado, diciéndole que era "una



persona sin familia", el Fundador
salio en defensa de su hijo. Fue de
Roma a Madrid y pidio
inmediatamente ser recibido por
Franco, y le hizo saber que no estaba
dispuesto a tolerar que dijeran de un
hijo suyo que no tenia familia,
porque la tenia: una familia
sobrenatural, la Obra; y un padre,
que eso era él (cfr. Alvaro del
Portillo, Sum. 650; y Javier
Echevarria, Sum. 2245).

173. Carta 8-XII-1949, n. 68.

174. Los anteriores cambios de
Gobierno, de cierta entidad, se
dieron en septiembre de 1942, en
julio de 1945, y en julio de 1951.

175. El gobierno de 1957 era el
siguiente: Subsecretario de la
Presidencia: Luis Carrero Blanco,
militar, identificado plenamente con
las ideas de Franco; Asuntos
Exteriores: Fernando Maria de
Castiella y Maiz, Democrata cristiano



franquista; Gobernacion: Camilo
Alonso Vega, militar, franquista y
monarquico; Justicia: Antonio
Iturmendi Banales, tradicionalista
carlista; Ejército: Antonio Barrosoy
Sanchez-Guerra, militar y
mondrquico; Aire: José Rodriguez y
Diaz de Lecea, militar; Marina: Felipe
José Abarzuza Oliva, militar;
Hacienda: Mariano Navarro Rubio,
Letrado del Consejo de Estado;
Industria: Joaquin Planell Riera,
militar e ingeniero industrial;
Comercio: Alberto Ullastres Calvo,
Catedratico de Economia; Obras
Publicas: Jorge Vigon Suerodiaz,
militar y mondrquico dindstico;
Agricultura: Cirilo Canovas Garcia,
Ingeniero Agronomo; Trabajo:
Fermin Sanz-Orrio y Sanz, falangista;
Vivienda: José Luis Arrese y Magra,
falangista; Educacion: Jesus Rubio
Garcia-Mina, falangista; Informacion
y Turismo: Gabriel Arias-Salgado y
de Cubas, franquista; Secretario
General del Movimiento: José Solis



Ruiz, falangista; Sin cartera: Pedro
Gual Villalbi, economista.

176. Cfr. Declaracion programatica
del nuevo gobierno, del 27-11-1957, en
ABC, YA, Arriba, etc., del 28-11-1957.

177. A este respecto, Alberto Ullastres
manifestd afios después: "Eramos
servidores del Estado y tenian una
cierta razon en llamarnos asi.
Habiamos sido llamados porque los
politicos no entendian de economia,
que entonces era una ciencia
practicamente nueva en Espafiay
nos llamaron a los técnicos;
concretamente a mi que me
consideraba y me considero un
técnico. A algunos politicos les
molestd bastante". (citado por
Laureano Lopez Rodo, Memorias,
tomo I, Madrid 1990, p. 91).

178. Algunos ministros eran
miembros de Asociaciones de fieles,
y hay que afirmar que ellos no



representaban a dichas asociaciones
en el Gobierno.

179. Conviene recordar que la
Jerarquia de la Iglesia en Espafia
nunca se pronuncio en contra de la
participacion de los catolicos en las
instituciones politicas del régimen de
Franco.

180. Julidn Herranz Casado, Sum.
3905.

181. La Comisaria del Plan de
Desarrollo se creod el 26 de enero de
1962, por sugerencia, entre otros
motivos, del Banco Mundial y de la
OCDE. Fue nombrado Comisario del
Plan de Desarrollo Laureano Lopez
Rodo. La Comisaria dependia
institucionalmente de la Presidencia
de Gobierno, a pesar de la oposicion
de Navarro Rubio, que deseaba que
dependiera del ministerio de
Hacienda. Al no conseguir su
objetivo, Navarro Rubio presento su
dimision, que no fue aceptada, de



momento, por Franco. Cfr.
testimonio de Mariano Navarro
Rubio en Franco visto por sus
ministros, Enrique Baon editor,
Barcelona 1981, p. 90.

182. Para formarse una idea de la
evolucion de la sociedad espafiola y
de los problemas a los que se
enfrentaba, conviene recordar
algunos acontecimientos
significativos que tuvieron lugar a lo
largo del afio 1962: graves problemas
laborales y sindicales, especialmente
agudos en Vizcaya, Asturiasy
Barcelona; conciencia de crisis en el
sindicato unico universitario; primer
encuentro de la oposicion interior y
exterior, con ocasion del Congreso
del Movimiento Europeo celebrado
en Munich, en el mes de junio;
peticion, por parte del Gobierno
Espariol, de ingreso en el Mercado
Comun; intensificacion del disenso
de las organizaciones obreras
catdlicas... Ademas, en mayo contrajo



matrimonio el Principe Juan Carlos
de Borbon, consolidandose la opcion
del Jefe del Estado por el Principe y,
en la vida de la Iglesia, la apertura
del Concilio Vaticano II, que tantas
repercusiones tendria también en la
vida de Espafria.

183. Hay historiadores que
consideran que uno de los cambios
mas significativos del gobierno de
1962 es la entrada de Manuel Fraga
Iribarne como Ministro de
Informacion y Turismo. Fraga se
habia propuesto, como objetivo
importante de su trabajo ministerial
la promulgacion de una Ley de
Prensa que garantizara una mayor
libertad de informacion. Entre los
nuevos ministros se encontraba
Gregorio Lopez Bravo, Ingeniero
Naval, que desde 1960 desempefiaba
el cargo de Director General del
Instituto Espafiol de Moneda
Extranjera. Lopez Bravo era



miembro supernumerario del Opus
Dei.

184. Comunicado de la Secretaria
General del Opus Dei, Roma, 17-
VI-1962. Para entender un poco el
porqué del origen de estas
apreciaciones equivocadas sobre la
Obra hay que tener presente que, al
no existir en la Espafia de entonces
libertad de asociacion politica ni
cauces para la expresion del
pluralismo, podian adquirir matiz
politico manifestaciones religiosas,
culturales y sociales que, por su
naturaleza, son ajenas al campo de la
lucha politica. Por otra parte, quienes
mantenian estas apreciaciones no
tenian presente en su horizonte
mental el hecho de que el Opus Dei
es por naturaleza —y entonces ya
empezaba a serlo de hecho— una
realidad universal. Quiza por eso, en
sus razonamientos, dieron categoria
universal a lo que no eran mas que
circunstancias contingentes y



coyunturales de un pais concreto, en
este caso Espaiia.

185. Carta 7-X-1950, n. 36. Vicente
Mortes Alfonso, uno de los testigos
del proceso, era miembro
supernumerario del Opus Dei. Desde
abril de 1957 desempefio altos cargos
politicos; y de octubre de 1969 a junio
de 1973 fue Ministro de la Vivienda.
He aqui su testimonio en este punto:
«En varias ocasiones le expuse mi
dolor por la incomprension e,
incluso, las calumnias que
determinadas personas o grupos
politicos en Espafia lanzaban
respecto del Opus Dei y la politica. Fl
siempre me respondi6 con que debia
practicar la caridad, ahogar el mal en
abundancia del bien, dar liebre por
gato y comprender que no nos
comprendieran. Esto no obstante, me
sefialaba que tenia obligacion, por el
buen nombre de la Iglesia y de la
Obra, de aclarar la verdad con toda
la fortaleza necesaria, pero cuidando



de no ofender a las personas, sino de
sefialar los errores. Y ello siempre en
tono cordial y distendido. Me
recomendaba siempre escuchar a los
demas, dejarles expresar sus
opiniones con toda libertad vy, al
exponer yo las mias, partir de la idea
de que no hay mas dogmas que los
que ha definido la Iglesia y que, por
lo tanto, casi todo en politica es
discutible» (Sum. 7234).

186. Cfr. Javier Echevarria, Sum.
2247.

187. César Ortiz-Echaguie Rubio, Sum.
6845. Cfr., también, Entrevistas con
Jacques Guillemé-Brulon, del 16-
V-1966, y con Tad Szulc, del 7-X-1966,
en Conversaciones, nn. 38 y 48.

188. Cfr. Javier Echevarria, Sum.
2259. Desde 1950 —escribe el
Fundador—, ni yo ni el Secretario
General del Opus Dei hemos asistido
a ningun acto oficial, fuera o no



religioso (Carta a Su Santidad Pablo
VI, en EF-640614-1).

189. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-661019-3.

190. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Elorrio (Vizcaya), en
EF-640815-1.

191. Carta a sus hijos de Holanda, en
EF-640320-2. Con serenidad
sobrenatural les escribia dos meses
mas adelante:

Queridos hijos: que Jesus me guarde
a todos vosotros siempre in laetitia!

Espero —sé— que tendremos
muchas cosas y muy buenas en esa
estupenda tierra de los tulipanes.
Comed, dormid, divertios con todo,
porque no hay motivo para otra cosa
(Carta, en EF-640519-1).

192. Carta, en EF-640327-1.



193. Carta a Luis Carrero Blanco, en
EF-640403-1.

194. Carta a Patrick Cormac Burke,
en EF-640510-1.

195. Ibidem.

196. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-640510-4.

197. Carta, en EF-640523-1.

198. Ibidem. El Fundador paso a
Mons. Dell’Acqua copia de esta carta
para conocimiento de Su Santidad
(Carta, en EF-640528-1).

199. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640614-1. E1 12 de junio escribia el
Fundador a Mons. Angelo Dell’Acqua,
adjuntandole la carta dirigida al
Santo Padre, con unas lineas: Le
ruego calurosamente que la lea, y,
solamente en el caso de que Vuestra
Excelencia lo considere oportuno, la
haga llegar a las Augustas Manos del



Papa; me atengo de buen grado a su
iluminado y querido juicio, con la
alegria de aceptar su decision,
cualquiera que sea (Carta, en
EF-640612-1).

200. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640614-1. Acerca del
"providencialismo” se dice en la
carta: Hombre providencial, repito,
se ha llamado a Franco todos estos
afos, con todos los tonos y en todas
las ocasiones. Podria presentar a
Vuestra Santidad una gruesa
antologia de discursos y documentos
episcopales —practicamente, de
todos los Obispos—, en los que se
elogia de manera "hiperbdlica" al
Caudillo, que es en verdad un buen
hijo de la Iglesia subjetivamente, y
muchas veces también
objetivamente. Y la Jerarquia
eclesidstica, las Ordenes y las
Congregaciones religiosas han
obtenido buen provecho —si me
fuese permitido, diré que a veces se



han aprovechado— de la buena
disposicion del Generalisimo para
con la Iglesia.

201. Ibidem.

202. Ibidem.

203. Carta 15-VIII-1964, n. 1.
204. Ibidem, n. 13.

205. Ibidem, n. 9. Algunos ejemplos
de puntos de doctrina que hay que
defender, por haber sido injusta o
imprudentemente desfigurados, son
el trato entre catolicos y el recto
entendimiento del retorno a la
primitiva Iglesia: Si se extiende una
mano a los que tienen la desgracia de
no creer, pero con la otra se golpea al
hermano en la fe, no podremos decir
razonablemente que eso es un noble
dialogo, sino un gesto desordenado.
Siel retorno a la vida de la primitiva
cristiandad, esa bendita realidad que
es practica habitual en la Obra, se



entiende como un deseo de relegar la
Iglesia a las catacumbas —pero, en
realidad, la quieren meter en las
alcantarillas, con las ratas, no con los
hombres—, procuraremos hacer ver,
con todo el Magisterio eclesiastico,
que durante veinte siglos no ha
trabajado en vano el Espiritu Santo
(ibidem, n. 20).

206. Carta a Francisco Franco
Bahamonde, desde Pamplona, en
EF-641129-1. Los dos primeros
doctores honoris causa de la
Universidad de Navarra fueron los
profesores don Miguel Sancho
Izquierdo y don Juan Cabreray
Felipe.

207. Carta a Francisco Franco
Bahamonde, desde Pamplona, en
EF-660927-1.

208. Carta a sus hijos de Espafia, en
EF-651002-1.



209. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-651009-2. Acerca del origen de
los errores sobre el Opus Deli, decia el
Fundador en 1971: En Espafia y solo
en Esparia esta el origen, por la
celotipia religiosa de algunos, por la
pasion politica de otros pocos —muy
pocos— y por la superficialidad de
quienes repiten lo que oyen, porque
les divierte (A.B.C., Madrid 24-
[11-1971: entrevista del corresponsal
Julian Cortés Cavanillas).

210. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, en EF-650604-1. Entre el
monton de noticias y asuntos varios
esta la entrega del primer ejemplar
de Camino de la edicion de biblidfilos
a Pablo VI (cfr. Carta, en
EF-660125-1); y la de un ejemplar de
la primera edicion polaca al Cardenal
Stefan Wyszynski (cfr. Carta, en
EF-661220-3); la expansion de la Obra
en Nigeria y el proyecto apostolico de
crear una Universidad en Africa (cfr.
Carta, en EF-650524-1); y la



exhortacion a los fieles sobre la
llamada universal a la santidad,
hecha en una de las audiencias
generales de la Basilica Vaticana,
como mensaje del Concilio, y que
tanto conmovio al Fundador (cfr.
Carta, en EF-660322-1).

De singular importancia es la
audiencia privada que obtuvo del
Santo Padre, a través de Mons.
Dell’Acqua: No consigo —escribe—
habituarme a estos felices
encuentros, aungque siempre me
halle a mi gusto, como hijo que
conversa con su Padre (Carta, en
EF-660129-2).

La audiencia tuvo lugar el 25 de
enero de 1966; en ella entrego al
Santo Padre una nota sobre la
didcesis de Barbastro, ya que corrian
rumores de que pronto seria
suprimida. Trato también del
proyecto de crear una Facultad de
Medicina en la Universidad Catolica



de Friburgo y un par de residencias
universitarias en dicha ciudad (cfr.
ibidem).

211. Sobre noticias falsas difundidas
por el diario Le Monde, cfr. Cartas a
Mons. Angelo Dell’Acqua, en
EF-641112-1; en EF-650919-1; en
EF-650921-1; y por el periddico La
Croix: articulos del 26 de abril de
1966 y dias sucesivos: cfr. Carta, en
EF-660511-1; y también la campafia
organizada por Le Nouvel
Observateur y Le Canard Enchainé
(cfr. Carta, en EF-660611-1).

212. Carta a Richard Stork,
Consiliario del Opus Dei en el Reino
Unido, en EF-661121-3.

213. Jacques Guillemé-Bralon,
corresponsal de Le Figaro, preparo la
publicacion de la entrevista. Con esa
y otras entrevistas sobre temas de
actualidad, en los afios 1967 y 1968
(corrientes y movimientos
posconciliares, organizaciones



religiosas, apostolados del Opus Dei,
etc.) fue editado un libro que lleva
por titulo Conversaciones. El articulo
de Le Figaro aparece con el titulo: El
apostolado del Opus Dei en los cinco
continentes (cfr. nn. 34 y ss).

214. Ibidem, n. 34.

215. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, en EF-661029-1, Appunto;
cfr. también Carta, en EF-661201-1.

216. Cfr. César Ortiz-Echagtie Rubio,
Sum. 6845. A quienes han querido
presentar el Opus Dei como una
organizacion monolitica y negar el
legitimo pluralismo de sus fieles, les
desconcierta saber que tanto en el
Gobierno de Franco, como en la
Secretaria General del Movimiento y
en la Organizacion Sindical habia
miembros del Opus Dei, al igual que
eran miembros del Opus Dei aquéllos
que, junto a otras personas,
criticaban duramente la falta de
representatividad de los sindicatos.



217. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-661101-1. Unos dias antes
escribia a sus hijos de Espafia: Bien
sabéis que yo, como todos los
sacerdotes del Opus Dei, no hablo
nunca de politica: mi oficio es rezar,
y estar en la Cruz con los dos brazos
abiertos, y lograr de este modo que
ningun alma se sienta rechazada
(Carta a Florencio Sanchez Bella, en
EF-661019-3).

218. Carta a José Solis Ruiz, en
EF-661028-1.

Con fecha de 29-X-1966 enviaba el
Fundador a Mons. Dell’Acqua una
nota, que en uno de sus parrafos
decia: Adjunto fotocopia de una carta
que he enviado al ministro Solis.
Pienso que le causara impresion y
espero que al darse cuenta de que, al
exponer las razones sobrenaturales y
l6gicas que considero conveniente, le
trato de Excelencia en lugar de
llamarle de tu, quiza le haga



reflexionar (en EF-661029-1,
Appunto).

De dicha carta recibi6é también copia
don Juan de Borbon y Battenberg,
que acusa recibo desde Estoril
(Portugal), el 15 de noviembre:

«Mi querido Don José Maria:

Me ha sido entregada a mano una
copia de tu brillante y enérgica carta
al Ministro Secretario General del
Movimiento protestando de la injusta
campaiia de prensa contra el Opus
Dei.

Estimo ha sido un gran acierto
aclarar las cosas que ciertas personas
no han querido comprender desde
un principio y era de todo punto
necesario cortar de una vez para
siempre.

He visto también con agrado la visita
de la Reina Madre de Inglaterra a
Netherhall House, en Londres, y los



acertados comentarios que hizo a la
prensa a la salida.

Encomendandome a tus valiosas
oraciones, recibe un fuerte abrazo,
besandote la mano, de tu

afmo.» (RHF, D-30752).

219. Cfr. Carta a don Juan de Borbon
y Battenberg, en EF-661121-1.

220. A.B.C. (Madrid), 24-1I1-1966.

221. Entre las cartas de la década de
los sesenta, cfr. correspondencia con
Francisco Franco Bahamonde:
Cartas, en EF-641129-1, desde
Pamplona; en EF-660927-1, también
desde Pamplona; y en EF-680803-1.
La correspondencia con don Juan de
Borbdn y Battenberg: Cartas, en
EF-640105-1; en EF-661121-1; en
EF-670624-1; en EF-680201-1; y en
EF-680621-1.

222. Se refiere a la presencia de la
Reina Madre de Inglaterra en la



inauguracion de Netherhall House,
en Londres, el primero de
noviembre.

223. Carta a don Juan de Borbon y
Battenberg, en EF-661121-1. Muy
conocida, por haberla referido en
varias ocasiones a sus hijos, es la
anécdota que recoge unos de los
testigos del proceso sobre la vida y
virtudes del Fundador del Opus Dei:
«En otra ocasion me contd que le
habia visitado el Jefe de la Casa Real
Espafiola y que, en tono amable y
sonriente, (el Fundador) le habia
dicho: Alteza, yo tengo hijos
monarquicos, pero también los tengo
republicanos» (Alfredo Lopez
Martinez, Sum. 5749).

224. E1 Fundador se mantuvo
siempre fiel en su conducta al
principio de respetar toda opinion en
materia politica, situandose
personalmente al margen de estas
cuestiones. En una carta,



excepcionalmente extensa, dirigida a
don Juan de Borbon, hace clara
referencia a los principios en que
basa su comportamiento. La carta
del Fundador (en EF-711110-1) es
contestacion a otra de don Juan, del
6-XI-1971. De ella entresacamos los
parrafos pertinentes:

Yo no conocia nada de eso, porque
Vivo en otro ambiente, y porque
nadie me habla de politica, y menos
de politica de Espafia. Por tanto,
todas las noticias que me da son
nuevas para mi [...].

Esa carta esta redactada en linea con
toda mi conducta de no
entrometerme en asuntos
temporales, y dentro de una delicada
pero clara demostracion de la lealtad
que a V. M. debo [...].

No es mi actitud la neutralidad.
Rechazo esa conducta —la
neutralidad—, porque en las cosas
sobrenaturales hay que estar con



Cristo o contra Cristo: no se puede
ser neutral. En cambio, en las
terrenas, tengo obligacion de no
juzgar y de derrochar abundante
caridad para todos: ésta es la
ensefianza que transmito a mis hijos

[...]

No tenemos neutralidades, ni tacticas
humanas: respetamos delicadamente
las legitimas opiniones de los demas
en las cosas temporales, como he
tenido la alegria y el honor de
decirselo a V. M., invariablemente,
durante tantos afios. Y esto, aunque
en algun caso no falten quienes
personalmente me hagan sufrir.
Porque, por encima de cualquier
consideracion, no debo ser hombre
de parte en las cosas terrenas, para
poder asi atender espiritualmente a
cualquier alma, sin distincion [...].

Puede estar bien seguro, Sefior, de
que ni las intrigas de unos, ni las
increibles calumnias y difamaciones



de otros haran cambiar el seguro
criterio sacerdotal que —por la
gracia de Dios— ha sido y sera
siempre la linea de mi conducta.

225. Carta a Santiago Escriva de
Balaguer y Albas, en EF-640320-1.

226. Cfr. Carta a Santiago Escriva de
Balaguer y Albas, en EF-571002-1.

227. Cfr. Carta a José Sinués Urbiola,
en EF-571231-2; Alvaro del Portillo,
Sum. 507.

228. Cfr. Carta a Santiago Escriva de
Balaguer y Albas y a Gloria Garcia-
Herrero Ruiz, en EF-660617-2.

229. Carta a Maria José Escriva de
Balaguer Garcia-Herrero, en
EF-680329-13.

230. Cfr. Carta a Santiago Escriva de
Balaguer y Albas y a Gloria Garcia-
Herrero Ruiz, en EF-631200-3.



231. Carta a Santiago Escriva de
Balaguer y Albas y a Gloria Garcia-
Herrero Ruiz, en EF-680715-2.

232. Cfr. ibidem.
233. Ibidem.

234. En el Boletin Oficial del Estado,
n. 186, de 3 agosto de 1968, p. 11539,
aparece publicado el Decreto
1851/1968, de 24 de julio de 1968,
«por el que se rehabilita, sin
perjuicio de tercero de mejor
derecho, el titulo de Marqués con la
denominacion de Peralta a favor de
don José Maria Escriva de Balaguery
Albas».

235. Carta a Francisco Franco
Bahamonde, en EF-680803-1. Franco,
sin duda alguna, se hallaba al tanto
de la historia de la rehabilitacion. De
ahi que no se haga mencion del titulo
obtenido; y si de la bondad que ha
tenido con mi gente (con la familia



Escriva de Balaguer) y la noble
comprension.

236. Cfr. Florencio Sanchez Bella,
Sum. 7489.

237. Cfr. Javier Echevarria, Sum.
2043. El mismo Mons. Echevarria
comenta que cuando el Padre
hablaba en las tertulias y salia
alguna anécdota de familias ilustres
o nobiliarias, emparentadas con los
Escriva o con los Blanc,
inmediatamente rebajaba toda
presuncion de grandeza con un
comentario de humor (cfr. ibidem).

238. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
386.

239. Cfr. ibidem. Florencio Sanchez
Bella testimonia que, «aprovechando
viajes apostolicos o de descanso»,
personalmente visitd los archivos de
la Corona de Aragon, los del Reino de
Valencia y los Archivos Generales de
Viena (Sum. 7489).



240. Las primeras consultas se
hicieron a don Gregorio Arranz,
letrado del Ministerio de Justicia (cfr.
ibidem); y los documentos que
acompafaron a la instancia de
rehabilitacion en 1968 fueron
preparados por don Adolfo Castillo
Genzor, Secretario de la Real
Academia de Nobles y Bellas Artes de
San Luis, de Zaragoza, experto
genealogista e historiador del Reino
de Aragon.

241. Cfr. Pedro Casciaro Ramirez,
Sum. 6321.

242. Cfr. Real Decreto, 8-VII-1922 y
Real Orden, 21-X-1922.

243. Entre los nombramientos y
titulos de cardcter eclesidstico estan
los de: miembro honoris causa de la
Pontificia Academia Teoldgica
Romana (19-XII1-1956; cfr. RHF,
D-15099); Consultor de la Sagrada
Congregacion de Seminarios y
Universidades (23-VII-1957; cfr. RHF,



D-15101); Gran Canciller de la
Universidad de Navarra (Decreto de
la Sagrada Congregacion de
Seminarios y Universidades, 15-
X-1960; cfr. RHF, D-15102); Consultor
de la Comision Pontificia para la
interpretacion auténtica del Codigo
(21-111-1961; cfr. RHF, D-15103), etc.

Entre los honores y distinciones
civiles, aun no mencionados, se
cuentan las Grandes Cruces
espafiolas. Sobre estas cruces
honorificas solia decir, si alguno le
felicitaba: te lo aseguro en la
presencia de Dios, no me va ni me
viene, no me deja ni frio ni caliente;
la Unica Cruz que me importa, que
amo y que deseo llevar con garbo
todos los dias, es la Cruz de mi Sefior
Jesucristo (Javier Echevarria, Sum.
2765). La Gran Cruz de San
Raimundo de Pefiafort (23-1-1954) le
sirvio para escribir una carta de
agradecimiento al Jefe del Estado
(Carta a Francisco Franco



Bahamonde, en EF-540126-1)
insistiendo en la universalidad del
Opus Dei, que nacié en Madrid. En
cuanto a la Gran Cruz de Carlos III
(distincion concedida por Decreto del
18-VII-1960), escribia desde Londres
a uno que le felicitaba: Ayudeme a
dar gracias a Dios Nuestro Sefior, por
la Cruz que El quiso poner sobre mis
hombros hace ya treinta y dos afnos;
y rece por mi para que la lleve
siempre con garbo y con alegria
(Carta a Sergio Fernandez Larrdin, en
EF-600805-3). Cuatro afios mas tarde
recibi6 la Gran Cruz de la Orden Civil
de Beneficencia (26-XI-1964), con
distintivo blanco, en consideracion a
sus méritos y servicios en el ambito
de la accion benéfica social, como
explicaba oficialmente el Ministro de
la Gobernacion.

Pienso siempre que he llegado a viejo
—escribia el Fundador agradeciendo
la felicitacion del Ministro— y que el
Sefior ha querido que no me faltara



su Santa Cruz jamas. Pero ahora he
de agradecer la que han querido
poner sobre mi, sin ningun
merecimiento personal. Gracias, por
esa gran cruz de beneficencia, que
merecen mis hijos —yo no, repito—,
por la continua y generosa labor que
hacen con las clases mas humildes de
nuestra amadisima Espafia: le ruego
que presente también mi respetuoso
agradecimiento a S. E. el Jefe del
Estado (Carta a Camilo Alonso Vega,
desde Pamplona, en EF-641128-1).

Cfr. también Florencio Sanchez Bella,
Sum. 7490 y 7491.

244. Javier Echevarria, Sum. 2286.

245. Javier Echevarria, Sum. 2764;
Alvaro del Portillo, Sum. 385.

246. Florencio Sanchez Bella, Sum.
7491 .



247. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 387
y 388; Javier Echevarria, Sum. 2045;
Florencio Sanchez Bella, Sum. 7489.

248. Cfr. ibidem. Como decia el
Fundador a sus hijos: es mas dificil
muchas veces ejercitar un derecho
que cumplir un deber (Fernando
Valenciano Polack, Sum. 7081).

249. Con ocasion de estar reunido
con un pequerio grupo de Prelados
espafoles, les explico las razones por
las que pedia la rehabilitacion del
titulo de Marqués: No lo he hecho
por mi; ni lo necesito, ni lo utilizaré
nunca [...]. Lo he hecho
exclusivamente por el derecho que
asiste a mi familia, y que podria
perderse por negligencia mia; es una
exigencia de la virtud de la piedad
que me obliga con mi hermano y mis
sobrinos, ya que siendo el cabeza de
familia, no puede hacer otro por mi,
esa peticion (palabras recogidas por



Enrique Delgado Gomez, en
Testimonios..., ob. cit., p. 139.

250. Los gastos de gestiones y
tramitacion los sufragd, «con mucha
generosidad, D. José Badrinas» (cfr.
Florencio Sanchez Bella, Sum. 7489).

251. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-680125-2.

252. La instancia de don Josemaria
Escriva de Balaguer y Albdas para
obtener el reconocimiento a su favor
del titulo de Marqués de Peralta es
del 11 de enero de 1968
(«Documentacion relativa a la
rehabilitacion del titulo de Marqués
de Peralta», en RHF, D-15105). El
expediente de prueba presentado
por el pretendiente al titulo fue
preparado por el ya citado
especialista don Adolfo Castillo
Genzor.

253. El Decreto de 24 de julio de 1968,
de reconocimiento del titulo; y el



Despacho de rehabilitacion del 5 de
noviembre de 1968, en RHF, D-15105.

254. Cfr. Rolf Thomas, Sum. 7676.

255. La cesion del titulo nobiliario se
hizo, por escritura ante notario, a
favor de don Santiago Escriva de
Balaguer y Albas; cfr. RHF, D-15105.
La aceptacion se verifico, también
ante notario, el 22 de junio de 1972;
cfr. ibidem.

256. Carta a don Juan Carlos de
Borbon y Borbon, en EF-690916-1.

257. Carta 25-V-1962, n. 24.
258. Ibidem.

259. Este proceso de asimilacion de
los Institutos Seculares a las
Congregaciones Religiosas
desfiguraba la naturaleza secular
propia de los primeros. Como
escribia el Fundador: Ademas la
gente —no solo el hombre de la calle



y las autoridades civiles, sino
también la generalidad de los
eclesiasticos, incluidas algunas
personas de la Jerarquia— considera
como religiosos a todos los que
forman parte de un Instituto Secular,
por el simple hecho de ser miembros
de esas asociaciones y de depender
de la Sagrada Congregacion de
Religiosos (Carta 25-V-1962, n. 23).

260. Segun la Constituciéon Provida
Mater Ecclesia (art. II, 1, 2) la Sagrada
Congregacion de Religiosos podia
aplicar a los Institutos Seculares,
como derecho supletorio, algunas
prescripciones particulares del
derecho de religiosos. Por otro lado,
el Codigo de Derecho Candnico de
1917 establecia, en el canon 500, que
«sin especial indulto apostdlico,
ninguna religion de varones puede
tener sujetas a ella congregaciones
de mujeres, o retener el cuidado o
direccion de tales religiosas como a
ella especialmente encomendada».



Caso éste en que, como se ve, la
unidad institucional de los miembros
del Opus Dei no estaba eficazmente
protegida por la legislacion de los
Institutos Seculares, quedando
expuesta a muy graves riesgos.

261. Un ejemplo de esta asimilacion
consistio en calificar los votos que se
emitian en los Institutos seculares
como votos publicos religiosos, o a
ellos equiparados. A este respecto,
escribid el Fundador: No
despreciamos los votos: sentimos por
ellos la gran estima que la teologia
nos ensefia a tener. Pero desde el
momento que a un acto de devocion
privada hay quienes le quieren dar la
fuerza juridica de un acto publico,
nos estorban: nos quedamos con las
virtudes (Carta 31-V-1954, n. 9).

262. Carta 12-X11-1952, n. 2. Temia el
Fundador que pudiese repetirse la
historia de san Francisco de Sales,
que quiso fundar una institucion



para mujeres que buscasen la
santidad en medio del mundo, y la
fundacidn se transformd en una
Congregacion religiosa de clausura
rigurosisima (cfr. Alvaro del Portillo,
Sum. 562).

263. Carta 2-X-1958, n. 9.
264. Ibidem, n. 12.

265. Carta 2-X-1958, n. 10. Haciendo
esto —continua en dicha carta—,
depositamos nuestra confianza filial
en Dios, para que se digne poner fin
a esta preocupacion espiritual.

Con la misma confianza filial, y
pidiendo la intercesion de la
Bienaventurada Virgen Maria, Madre
nuestra —Cor Mariae Dulcissimmum,
iter para tutum!—, informaré a la
Santa Sede, en el momento oportuno,
de esa situacidn, de esa preocupacion
(ibidem, nn. 10 y 11).



266. Cfr. Appunto, en Carta a Mons.
Domenico Tardini, Secretario de
Estado de Su Santidad, en
EF-600319-1.

267. Ibidem, n. 2. Sefialaba también
otro grave motivo para la revision
del Estatuto; a saber, los millares de
personas que, desde un principio, se
habian dedicado al servicio de la
Iglesia en el Opus Dei con una
condicion precisa: la de seguir siendo
comunes fieles cristianos, no
religiosos ni equiparados a los
religiosos.

En el Appunto se especificaba el
numero de miembros: 25.671
numerarios y numerarias, con 307
sacerdotes; 1.118 agregados y 3.564
supernumerarios, con varios
centenares de sacerdotes asociados
(cfr. ibidem, n. 8).

268. Por reforma establecida por
Pablo VI en 15-VIII-1967, la Sagrada
Congregacion Consistorial paso a



denominarse Congregacion para los
Obispos.

269. Hay que resaltar, sefialan
algunos comentaristas, un dato de
gran importancia; a saber: «que,
desde este momento, el Fundador
empezo0 a actuar de forma decidida a
partir de categorias y estructuras
pertenecientes a la jurisdiccion
eclesiastica ordinaria» (Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., p. 327).

270. Alvaro del Portillo, Sum. 563.

271. AGP, Seccion Juridica, VI,
D-15611.

272. Carta 25-1-1961, n. 62.

273. Cfr. Nota del Fundador para el
Archivo del Opus Dei, en
EF-620420-2.

274. Ibidem.

275. Carta a Su Santidad Juan XXIII,
en EF-620107-2; cfr. Carta, de la



misma fecha, al Cardenal Amleto
Giovanni Cicognani, en EF-620107-1.
Vid. texto de estas dos cartas en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndices Documentales 44 y 43
respectivamente, pp. 568-571.

276. Poco después, el Cardenal
Secretario de Estado pidid parecer al
Cardenal Ciriaci sobre la instancia
del Fundador al Santo Padre. Y el
Fundador prepard para Ciriaci un
Appunto (8-11I-1962), en el que se
recogia la historia de las
aprobaciones del Opus Dei, motivos,
soluciones propuestas, etc. El
Cardenal Ciriaci insistié para que el
Fundador enviase otro Appunto
complementario, con objeto de
aclarar dudas de algunos Prelados
sobre la solucidn solicitada.

277. Nota del Fundador para el
Archivo del Opus Dei, en
EF-620420-2. Su oracion era muy
intensa. El 1 de abril de 1962,



dirigiendo la meditacion en el
oratorio, repetia insistentemente,
para obtener esa gracia del Sefior:

iSefior, lucete! {Haz una de las tuyas!
iQue se vea que eres Tu! (AGP, P01
1982, p. 1378).

278. Carta del Cardenal Amleto
Giovanni Cicognani al Fundador, del
20-V-1962, en Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., Apéndice Documental
45, pp. 571-572.

279. En carta del 3 de junio el
Fundador acusaba recibo al Cardenal
Amleto Giovanni Cicognani de la
denegacion de lo solicitado; y
humildemente le decia al Cardenal:
no puedo por menos de agradecer a
Vuestra Eminencia Reverendisima el
habérmelo comunicado, ya que con
ello me ha dado ocasion de
demostrar, una vez mas, mi completa
y perfecta adhesion a la Santa Sede
(EF-620603-1; vid. carta completa en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,



Apéndice Documental 46, pp.
572-573). E1 27 de junio tuvo el
Fundador una audiencia privada con
Juan XXIII, de la que salio conmovido
por el afecto que le demostro el Papa.

280. La Sagrada Congregacion de
Religiosos, por carta del 2 de agosto
de 1950, concedid especiales
facultades al Fundador para
proponer cambios, aclaraciones o
modificaciones complementarias que
considerase oportunas para la
expansion y necesidades de la Obra.
Cfr. Amadeo de Fuenmayor et al., ob.
cit., Apéndice Documental 33, pp.
555-556.

281. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640214-2; el texto completo se
encuentra en Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., Apéndice Documental
48, pp. 574-575.

282. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-640214-2: n. 20 de la nota
reservada adjunta.



283. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, Sustituto de la Secretaria
de Estado, desde Paris, en
EF-640815-2; vid. texto completo en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 49, pp.
575-578.

284. Carta al Cardenal Amleto
Giovanni Cicognani, en EF-620603-1;
vid. texto completo en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 46, pp. 572-573.

285. Carta 25-V-1962, n. 26. Cuando
me preguntan si pertenezco a un
Instituto Secular, como he de salvar
mi alma, contesto siempre que no:
porque ésta es la verdad (ibidem, n.
3).

286. Nota del Fundador para el
Archivo del Opus Dei, en
EF-620420-2.

287.8Sal. LXX, 9,17y 18.



288. Carta 25-V-1962, n. 1.

289. Carta a Patrick Cormac Burke,
en EF-640510-1.

290. Carta a Camilo Alonso Vega,
desde Pamplona, en EF-641128-1.

Rezad por mi —escribe a su hermano
Santiago y a su cufiada Yoya—, que
tengo mucho trabajo importante
sobre mis hombros, y ya soy un viejo
(Carta a Santiago Escriva de Balaguer
y Albas y a Gloria Garcia-Herrero
Ruiz, en EF-660401-1). Y ahora —
escribe a sus hijos—, con la humedad
del Tevere —icon los afios!—, se me
ha echado encima un sefior lumbago
bastante considerable (Carta a
Florencio Sanchez Bella, en
EF-640908-4).

En algunas ocasiones, como todas las
personas de edad, el Fundador se
deja ir y carga las tintas de su buen
humor. Asi sucedié cuando los de
Esparia se habian empefiado en que



un fotografo catalan —Catala-Roca—
le hiciese unas fotos. He aqui sus
comentarios por carta: Veo que estais
decididos a inmortalizar a este
vejestorio, tratando de lograr algunas
fotografias buenas. Yo os ruego que
no me martiricéis demasiado (Carta a
Rafael Caamano Fernandez, desde
Pamplona, en EF-660922-1). Y en
otra: jDios no os lo tenga en cuenta!
Estas cosas se hacen cuando el
interesado tiene veinte afios majos, y
no cuando es un viejo pachucho de
sesenta y cinco (Carta a Florencio
Sanchez Bella, desde Pamplona, en
EF-660922-2).

291. Carta a Florencio Sanchez Bella,
en EF-641215-2.

Y, por lo que se refiere a la "cuenta
de miles de afios", recordemos que
en los primeros tiempos de la
fundacion, cuando se veia demasiado
joven para la labor de apostolado,
pedia al Sefior que le concediese 80



afos de gravedad. Medio en broma
medio en veras solia decir a sus hijos
y a sus hijas: ¢Cuantos afnos pensais
que tiene el Padre?; y hacia la suma:
comenzando por la edad de Cristo:

ipse Christus2.000arios
por dentro80

por fuera62
total2.142afios

Cfr. Maria Begoria Alvarez Iraizoz,
RHF, T-04861, p. 77.

292. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
568; y Mario Lantini, Sum. 3631.

293. AGP, P01 1982, p. 1388.

294. Cfr. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, Sustituto de la Secretaria
de Estado, desde Paris, en
EF-640815-2; vid. texto completo en



Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 49, pp.
575-578. Cfr. también Alvaro del
Portillo, Sum. 567.

295. Cfr. Carta de Mons. Alvaro del
Portillo, del 28-X1-1982, n. 37, en
Rendere amabile la verita. Raccolta
di scritti di Mons. Alvaro del Portillo,
Ciudad del Vaticano 1995, p. 71.

296. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
568.

297. El decreto Presbyterorum
Ordinis, en su n. 10, habla de
atender, por razones de apostolado,
«las tareas pastorales

peculiares» (cfr. A.A.S. LVIII (1966),
p- 1007).

298. El Motu proprio Ecclesiae
Sanctae se ocupa en su n. 4 de las
Prelaturas personales: «<Ademas,
para la realizacion de peculiares
tareas pastorales o misioneras en
favor de determinadas regiones o



grupos sociales, que necesiten ayuda
especial, puede ser util que la Santa
Sede erija Prelaturas que consten de
presbiteros del clero secular, con una
formacion peculiar, bajo el régimen
de su propio Prelado y dotadas de
estatutos propios [...].

Nada impide que laicos, célibes o
casados, mediante convencion con la
Prelatura, se dediquen con su
competencia profesional al servicio
de sus tareas e iniciativas» (A.A.S.
LVIII (1966), p. 760).

299. Cfr. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, en EF-670302-1.

300. Cfr. Appunto adjunto a Carta a
Su Santidad Pablo VI, en EF-690916-2.

301. Luc. 10, 27.

302. Meditacion del 6-1-1970, dirigida
por el Padre en el oratorio de
Pentecostés, Roma; en AGP, P09 p.
116.



303. Ibidem, pp. 115y 116.

304. Carta al Cardenal Ildebrando
Antoniutti, Prefecto de la Sagrada
Congregacion de Religiosos e
Institutos Seculares, en EF-690520-2
(vid. texto completo en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 50, pp. 578-579). Entre
los motivos que le llevaron a cambiar
de idea estaba el proposito —segun
dijo a varios Prefectos de la Curia—
de insistir en que el Opus Dei no se
encuadra en el marco de la vida
consagrada.

305. La respuesta del Cardenal
Antoniutti al Fundador (11-VI-1969):
en Amadeo de Fuenmayor et al., ob.
cit., Apéndice Documental 51, p. 579.

306. Sobre el desarrollo del Congreso:
cfr. Amadeo de Fuenmayor et al., ob.
cit., pp. 371 y sigs. Cfr. AGP, Actas del
Congreso General Especial, [, 2-
IX-1969.



307. Tan pronto se clausuro la
primera parte del Congreso, el
Secretario General del Opus Dej,
Alvaro del Portillo, informé a la
Santa Sede sobre la marcha del
Congreso y la preparacion de su
segunda parte (cfr. Carta de don
Alvaro del Portillo al Cardenal
Ildebrando Antoniutti, del 18-
IX-1969, en Amadeo de Fuenmayor et
al., ob. cit., Apéndice Documental 52,
p- 580).

308. Carta al Cardenal Ildebrando
Antoniutti, Prefecto de la Sagrada
Congregacion de Religiosos e
Institutos Seculares, en EF-691022-1
(vid. texto completo en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 54, pp. 581-583).

309. Ibidem. Con esas palabras —
profesion de los consejos evangélicos
— venia a tipificar el modo de la
llamada vida consagrada, propia del
estado religioso.



310. Carta a Su Santidad el Papa
Pablo VI, en EF-690916-2.

311. He aqui algunos puntos del
Recurso, recogidos también en las
consideraciones del Appunto (Nota)
que acompaifia la carta al Papa Pablo
VI:

Recurso: Habiendo tenido noticia de
la constitucion de una Comision
Pontificia especial para conocer, in
iure et in facto, algunos aspectos de
la organizacion juridica y actividad
apostolica del Opus Dei [...]. Por el
presente acto se propone
formalmente exceptio suspicionis
contra tres de los cinco miembros de
la mencionada Comision Pontificia.
(A continuacidn vienen los nombres
de los formalmente recusados; y las
consecuencias juridicas de la
recusacion establecidas por el canon
1613).

La exceptio suspicionis podra ser
adecuadamente documentada y



probada, solicitdndose por tanto
amplia facultad de prueba. Y, a tenor
del canon 1614, dicha excepcion
debera ser examinada, no por esa
misma Comision sino por quien
delega. Tratandose en el presente
caso de una Comision Pontificia,
consideramos que la exceptio
suspicionis debera ser examinada
por el Romano Pontifice, etc.

312. Carta de acomparfiamiento al
Appunto (16-1X-1969).

313. Appunto, n. 1.
314. Conclusiones, n. 4.

315. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
804; Javier Echevarria, Sum. 2360.

316. Javier Echevarria, Sum. 2360.

317. Carta a Su Santidad Pablo VI, en
EF-691011-2.

318. Ibidem.



319. Carta a Mons. Giovanni Benelli,
Sustituto de la Secretaria de Estado
para los Asuntos Ordinarios, en
EF-691029-1.

320. Ibidem. Sobre la posible
intervencion de Mons. Benelli en este
asunto, nada dice la carta del
Fundador.

En nota al Appunto del 16 de
septiembre de 1969, ya citado, dice
Mons. Alvaro del Portillo que la
Comisidén especial «no llegé a realizar
ningun trabajo relacionado con la
situacion juridica del Opus Dei y, de
hecho, quedo disuelta
inmediatamente».

321. Cfr. Actas del Congreso General
Especial, del 30-VIII-1970; AGP, RHF,
Seccion Juridica, VII, D-15256.

322. AGP, P01 1970, p. 501.

323. Cfr. César Ortiz-Echagtie Rubio,
Sum. 6860; y AGP, P01 1982, pp. 1488



y sigs. Poco antes de acercarse a
Torreciudad compuso la letra de una
jota, improvisada alli mismo, en el
coche: El amor de los baturros, / es
dificil de lograr; / pero, aunque pasen
los afios, / es un amor de verdad
(ibidem, p. 554).

324. Ibidem, p. 1499.

325. AGP, P01 1982, p. 1506.
326. Ibidem, p. 1508.

327. Ibidem, p. 1317.

328. AGP, P01 1970, p. 937.

329. AGP, P01 1982, p. 1319. Durante
toda esa temporada, su oracion a la
Virgen era especialmente filial. En el
libro de firmas de Torreciudad,
aunque no solia escribir en los libros
de visitas, habia escrito unas
semanas antes: Madre mia y Sefiora
mia de Torreciudad, Reina de los
Angeles, monstra te esse Matrem y



haznos buenos hijos, hijos fieles.
Torreciudad, 7 de abril de 1970 (AGP,
P01 1982, p. 1499).

330. Ibidem, p. 1321.

331. Ibidem. «En este contexto de
oracion universal, abierta a todas las
necesidades de los hombres —
escribe Mons. Javier Echevarria a los
fieles de la Prelatura—, pedia
perseverantemente por el Opus Dei,
para que el Sefior, en su Bondad y
Poder infinitos, protegiera a su Obra
y conservara integros e inviolados —
también mediante la sancidn juridica
adecuada por parte de la Autoridad
eclesidstica— el espiritu, la
naturaleza y los modos apostdlicos
propios del Opus Dei» (Carta, 1-
V-1995).

332. AGP, P01 1982, p. 1324.
333. AGP, P01 1970, p. 950.

334. Ibidem.



335. AGP, P01 1976, p. 451.

336. Actas del Congreso General
Especial II, del 30-VIII-1970; AGP,
Seccion Juridica, VII, D-15256..

337. Actas del Congreso General
Especial II, del 14-1X-1970; en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 55, pp.
584-585.

338. Ibidem.

339. RHF, AVF-80.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/7-el-congreso-
general-especial-1969-1970/ (13/12/2025)


https://opusdei.org/es-es/article/7-el-congreso-general-especial-1969-1970/
https://opusdei.org/es-es/article/7-el-congreso-general-especial-1969-1970/
https://opusdei.org/es-es/article/7-el-congreso-general-especial-1969-1970/

	7. El Congreso General Especial (1969-1970)

