
opusdei.org

7. Alma de Eucaristía

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

31/12/2011

En diversos lugares -por ejemplo, 
Forja, 826 y 835-, Mons. Escrivá de
Balaguer ha escrito sobre la
necesidad de que la vida del cristiano
sea esencialmente, ¡totalmente!,
eucarística. Lo compendiaba en una
frase clásica: alma de Eucaristía. En
cierto modo, ese rasgo de su espíritu
contemplativo está implícito en la



Santa Misa. Pero ofrece algunos
elementos específicos.

Le gustaba hacer actos de fe
explícita en la presencia real de
Jesús Sacramentado: creo que estás
presente con tu Cuerpo, con tu
Sangre, con tu Alma y con tu
Divinidad. ¡Jesús, te adoro!
Consideraba la Eucaristía prenda
segura de nuestra esperanza. Nos
razonaba que, si estando aquí en la
tierra y no siendo dignos de recibir al
Señor, Él se nos entrega, ¡imaginaos
qué será cuando le poseamos
eternamente en el Cielo!

Cuando en los años cuarenta pudo
tener un cuarto definitivo -en el
Centro de Diego de León-, se alegró
de que estuviese pegado al sagrario:
porque así, en la soledad de muchas
noches, y durante tantas horas del
día, podía rezar y trabajar frente a
Nuestro Señor. Esta idea le llevó a
disponer la instalación de una



tribuna que diera al oratorio, en el
cuarto de trabajo del Presidente
General del Opus Dei. Como
transcurría también allí mucho
tiempo, hizo colocar un pequeño
reloj antiguo de bolsillo, con el fin de
no faltar al horario del Centro.

Jamás entraba en ninguna iglesia sin
ir primero a saludar a Jesús
Sacramentado: se recogía en oración
unos instantes y renovaba su
ardiente deseo de hacerle compañía
en todos los Tabernáculos del
mundo. Me conmovió lo sucedido
cuando le acompañé a la Catedral en
obras de una ciudad importante.
Preguntó al sacristán dónde habían
dejado reservado al Señor, y contestó
que lo ignoraba, pues cada día lo
cambiaban de sitio, y al final nadie
sabía dónde estaba. Fue buscando al
Señor por la Catedral, y lo descubrió
al divisar una lamparilla medio
oculta: se arrodilló en tierra y rezó.
Después nos dijo que había hecho



esta oración: Señor, yo no soy mejor
que los demás, pero necesito
decirte que te quiero con todas mis
fuerzas; y te pido que me escuches:
te quiero por los que vienen aquí, y
no te lo dicen; por todos los que
vendrán y no te lo dirán. Y añadió: 
¿no haríais vosotros algo
semejante, si vuestros padres -con
tantos méritos como tienen- se
hubiesen prodigado por los demás,
y los demás no les fuesen
agradecidos? A Dios le debemos
muchísimo más. Él, que es toda la
felicidad, toda la hermosura y la
verdadera Vida, se ha puesto a
disposición de cada uno, para que
tengamos parte en esa Vida. ¡Es
justo que seamos agradecidos!

Queda señalado en otro lugar, pero
no deja de sorprender la creatividad
de Mons. Escrivá de Balaguer, al
aplicar a Jesús Sacramentado en el
Sagrario términos amorosos como 



saludar, asaltar, cortejar, 
escaparse...

En los momentos libres que se le
presentaban, aunque hubiese de
subir y bajar escaleras, se acercaba al
oratorio para hacer una genuflexión,
acompañada de una jaculatoria, una
comunión espiritual o un acto de
adoración. No se recataba en ningún
momento de dar este consejo: 
escápate cuando puedas a hacer
compañía a Jesús Sacramentado,
aunque sólo sea durante unos
segundos, y dile -con toda el alma-
que le quieres, que quieres
quererle más, y que le quieres por
todas las personas de la tierra,
también por aquellos que dicen
que no le quieren.

En una ocasión, el Fundador del
Opus Dei había recibido una visita.
Al terminar de almorzar, con la
naturalidad que le caracterizaba,
sugirió: vamos a saludar al Señor.



Eran personas cristianas y piadosas,
pero se extrañaron al oírle hablar
así, porque su tono de voz
correspondía al de quien está
pensando en alguien muy superior:
¿a quién podremos ir a saludar como
señor de esta casa, si el dueño es él?
Lo comprendieron al entrar en el
oratorio.

Nos insistía, a Mons. Álvaro del
Portillo y a mí, que no pasásemos por
delante del Tabernáculo, sin decirle
que le queréis con toda el alma,
que queréis custodiarle en
vuestros corazones, que le
agradecéis su presencia en el
Sagrario para consuelo nuestro,
que nos ayude con su fortaleza y su
omnipotencia; y, después de
hacernos estas consideraciones,
agregaba: yo lo hago.

Con esa pasión por Jesús
Sacramentado que le consumía, nos
rogaba el 26 de febrero de 1970: 



uníos a mi oración constante. Rezo
todo el día y por la noche. Uníos a
mi Santa Misa. Haced muchos
actos de fe y de amor en la
presencia eucarística; y haced
muchos actos de desagravio. Decid
al Señor que le amáis con toda el
alma, que no le queréis hacer
sufrir, que deseáis desagraviarle
continuamente.

Recomendaba a los sacerdotes que
hicieran mucha compañía al
Santísimo Sacramento. Quería que
aumentase en todos esa piedad
eucarística, y les hacía notar que sin
hacerlo porque os vean las
personas de vuestra iglesia, los
feligreses de vuestra parroquia, no
os ha de importar que os vean. Si
estáis pendientes del Señor, y la
gente conoce vuestro amor, os
preguntará los motivos; y podéis
hablar entonces de ese
enamoramiento que os tiene que
llenar toda la vida.



Nos repetía constantemente: te doy
gracias, Dios mío, porque desde
joven me has hecho entrever la
maravilla del Amor de este
misterio de la Eucaristía.

En 1973, incitaba en sus hijas y en
sus hijos este amor creciente a Jesús
Sacramentado: Dios nos ha hecho
capaces de quererle, de mirarle, de
amarle. ¿Cómo?: cumpliendo
delicadamente, con esfuerzo, el
plan de cada día. Padre, me
preguntaréis, ¿pero cómo podemos
tratarle más?: metiéndoos en su
intimidad, porque somos de su
familia; yendo a buscarle donde
está, en el Sagrario y en vuestras
almas; y decidle que descansáis en
Él, en su fortaleza.

Estas palabras, pronunciadas en los
últimos años de su vida, son
continuidad de cuanto vivió y
predicó constantemente. Así, por
ejemplo, en 1958 nos urgía: hemos



de insistir -a los demás y a
nosotros mismos- en que no le
dejemos nunca solo en esa cárcel
voluntaria del Sagrario, cárcel de
amor, donde se ha querido quedar
oculto en la Hostia, inerme, por ti y
por mí. Y en 1962: desde hace
muchísimo tiempo, cuando hago la
genuflexión ante el Sagrario,
después de adorar al Señor
Sacramentado, doy también
gracias a los Ángeles, porque
continuamente hacen la corte a
Dios. Hacer la corte: de ahí viene la
palabra cortejar, que es seguir con
amor a la persona de la que se está
enamorado; así se emplea, en la
vida corriente, para decir que un
hombre ama a una mujer.

El 10 de junio de 1971, fecha en que
se celebraba el Corpus Christi, nos
comentaba: hoy me da una alegría
especial agradecer a los Ángeles la
corte que hacen a Jesús
Sacramentado, en todos los



Sagrarios, se haga fiesta o no se
haga fiesta en honor de Jesús
Sacramentado. Es una costumbre
mía de siempre, pero hoy me da
todavía más presencia de Dios.

Y en otro momento de ese día,
agregó: mientras celebraba la Misa
esta mañana, le he dicho a Nuestro
Señor con el pensamiento: yo te
acompaño en todas las procesiones
del mundo, en todos los Sagrarios
donde te honran, y en todos los
lugares donde estés y no te honren.

De otra parte, su devoción a la
Eucaristía le llevó también, en los
últimos años, a incrementar el
espíritu de desagravio.

Tenía hambre de estar en la
presencia de Jesús Sacramentado 
para adorarle, para acompañarle,
para reparar -añadía en su
humildad- por mis propias miserias
y por las miserias de toda la
humanidad, para no dejarle solo,



ya que en tantos lugares el Señor
se encontrará sin esa compañía
que deberíamos hacerle todos los
hombres.

En 1960 nos hablaba una vez más del
misterio de la Eucaristía: el "Gran
Solitario", porque la gente le ha
abandonado. No entienden de
amor, de comprensión, de entrega.
¡Cómo van a entender, si no
quieren acudir a la fuente! Yo pido
al Señor, para todo el mundo, para
mis hijas, para mis hijos y para mí,
que sepamos tratar a Cristo en la
Eucaristía. Acudid con fe, con
delicadeza, con continuidad. No
importan nuestras miserias
personales, si estamos en gracia de
Dios. Precisamente, si nos
apoyamos en esa debilidad,
sentiremos más conscientemente
su necesidad, la necesidad de Dios
en nuestra vida. Llevo unos días en
los que mi oración de adoración a
la Eucaristía tiene todo un matiz



de reparación y de súplica, para no
abandonarle: peto quod petivit
latro poenitens ["te pido lo que te
pedía el ladrón arrepentido"]; me
veo débil, y me lleno de confianza
en el poder de Dios, que nunca
desatiende a quien acude con
confianza y con humildad.

Y completaba: los sacerdotes hemos
de amar tanto el sacerdocio, como
para ponerlo continuamente junto
al Señor en el Sagrario y
transformar toda nuestra vida en
una labor espiritual; pero el
trabajo nuestro ha de ser como el
de los demás: una ofrenda hecha al
Señor. Quiero decir que nuestra 
operatio Dei es una Misa, que
empieza a las doce de la noche y
termina veinticuatro horas
después.

Rezaba y cantaba con frecuencia, el
himno Adoro te devote. Para
fomentar la fe en la Eucaristía



aconsejó a sus hijos que lo recitasen
y meditasen todos los jueves,
pidiendo al Señor que incrementase
la piedad de los cristianos.

Tenía tan arraigados estos modos de
vivir su fe, que durante los viajes o
en sus salidas por la ciudad, al
divisar las torres de las iglesias, le
venía a los labios algún verso de este
himno: significaba una rápida
interrupción de la conversación, que
contribuía a su devoción eucarística
y a la de los que le acompañábamos.
Repetía también una jaculatoria que
brotaba muy del fondo de su alma: 
¡Jesús, que has curado a tantas
almas, haz que te vea como Médico
Divino en la Hostia Santa!

Le he oído animar a personas de
todas las clases sociales a comulgar
con las mejores disposiciones, sin
dejarse llevar por los escrúpulos. Al
mismo tiempo, recordaba
tajantemente las debidas condiciones



de dignidad: no comulguéis cuando
tengáis una sombra fundada de
duda de que habéis podido ofender
gravemente al Señor; no os dejéis
llevar nunca por los escrúpulos,
pero tampoco recibáis al Señor con
esa sombra de duda.

Esa finura de conciencia era la
principal preparación para recibir al
Señor. Pero, en torno a la Eucaristía
y al Sagrario mostraba un sinfín de
pequeños detalles.

He aprendido del Fundador del Opus
Dei a cuidar el Sagrario y los objetos
dedicados al culto. Le he visto
tocarlos y prepararlos con extrema
delicadeza. He presenciado también
su serio disgusto, cuando por dejadez
se estropeaban cálices, patenas,
custodias, altares. Nos hacía notar,
con firmeza, que esos incidentes no
deberían ocurrir: sé muy bien que
también me puede suceder a mí,
pero hemos de esmerarnos y poner



todo el esfuerzo para que no
suceda, sin acostumbrarnos a
tratar estos objetos: el amor nos
tiene que llevar a esas delicadezas.
Y concluía: no poner ese esmero
sería ¡desamor!

No entendía que, negándose la gente
a comer en un mantel sucio, sin
embargo, a veces, se tolerase que los
lienzos sagrados tuvieran auténtica
mugre: pienso -aseguraba- que el
Señor tratará con más dureza estos
casos que las faltas que hayamos
cometido por pasión. En estos
últimos errores, caben los
atenuantes de nuestra naturaleza
caída; pero, en lo que se refiere al
culto, no hay pasión que pueda
cegar, ¡hay desamor!, que es una
postura que hemos de rechazar
cuando tratamos al Señor.

En 1967, nos insistía: cuando se
ama, se siente libremente la
responsabilidad del cumplimiento



del deber; y se siente también el
zarpazo, el reproche divino,
cuando no hemos cumplido o
cuando hemos cumplido menos
bien.

Cuando algunos interpretaron mal la
reforma litúrgica y se desprendieron
de objetos y paramentos que la
Iglesia no había excluido, o los
dedicaron a usos diferentes, procuró
sensibilizar la conciencia de
sacerdotes y fieles, para que los
recogieran, con el fin de volver a
dedicarlos al culto o guardarlos
piadosamente, como recuerdos de
una tradición cristiana y de una
piedad vivida durante siglos. Le daba
pena que se perdiera por ligereza ese
tesoro.

Amaba sinceramente todas las
prácticas del culto. Las consideraba
medios necesarios para el trato
activo de las almas con el Señor. Era
santamente intransigente con cuanto



supusiese rutina, descuido o ligereza
en esos actos litúrgicos. Por eso, nos
aconsejaba que si -por la
equivocación de alguien o cualquier
otro suceso- nos venían ganas de reír
durante la ceremonia, pensásemos
en la Pasión del Señor, esos
sufrimientos sin límites, padecidos
por ti, por mí, por tus ofensas y por
mis ofensas a Dios; y, si aun así no
eres capaz de dominar ese
comportamiento, date un pellizco
de modo que te hagas daño, que
sientas dolor físico, pero has de
evitar todo lo que suponga una
distracción o una falta de
delicadeza con el Señor que nos
preside y a Quien se dirigen los
distintos actos de culto.

En fin, su alma eucarística reflejaba
también la hondura de su piedad
litúrgica.

Siempre me ha sorprendido, cuando
le acompañaba a determinadas



ceremonias en iglesias, la seguridad
y el conocimiento con que
participaba: no se equivocaba en los
movimientos, seguía los distintos
pasos con espontaneidad, como
quien ha vivido esas ceremonias
durante muchos años.

Quería que en las acciones litúrgicas
se fomentase una piedad honda y
doctrinal, consecuencia de la
participación de los asistentes, lejos
de todo anonimato. Amaba las
rúbricas y meditaba su contenido
para alimentar la fe, pues en cada
gesto sabía distinguir un signo que
ayuda a tratar al Señor con nuevo
encendimiento. Estaba persuadido
de que aumentaban la devoción de
los que oficiaban y participaban; y
deseaba que no hubiese ninguna
improvisación, para evitar
distracciones: ¡cómo acerca al
Señor el rigor en la liturgia,
cuando se hace con amor de Dios y
con piedad!



Cuando aún era raro dialogar la
Santa Misa, enseñó esa costumbre a
las personas que tenía alrededor,
especialmente a los miembros del
Opus Dei: de manera que penetrasen
a fondo en la renovación del
Sacrificio del Calvario.

Cumplía fielmente las rúbricas, no
por rigorismo, sino por valorar su
contenido espiritual. Por ejemplo, se
ocupó de enseñarnos a encender los
candeleros de acuerdo con antiguas
tradiciones: primero, lo que tiene
más categoría, lo que está a la
derecha del Señor; por lo tanto, la
vela más cercana, junto al
Sagrario; luego las otras de esa
zona. Y añadía: pensad que estas
normas litúrgicas obedecen a un
sentido de piedad y guardan un
simbolismo claro de
reconocimiento de la Majestad
Divina: no podemos descuidarlas,
porque significaría no dar



categoría al trato de respeto que
debemos al Señor.

En cierto modo, quedaría incompleta
esta sumaria descripción de la
piedad litúrgica de Mons. Escrivá de
Balaguer, sin alguna referencia al
rezo del Oficio divino.

Conservo un conmovedor recuerdo
de cómo rezaba la Liturgia de las
Horas. En primer lugar, para evitar
retrasos, solía adelantarlo a la
primera hora de la mañana. Siempre
me impresionó la pausa con que
recitaba las palabras del Aperi,
Domine ["abre, Señor..."], y el énfasis
con que pronunciaba la petición de
rezar digne, attente ac devote ["digna,
atenta y devotamente"].

Nos aconsejaba que, siempre que
pudiéramos, leyésemos el Breviario
ante el Sagrario: ante Jesús
Sacramentado que tantas veces
está abandonado, que tantas veces
está solo, y espera la compañía de



todos los hombres, especialmente
de sus sacerdotes.

He tenido oportunidad de rezar la
Liturgia de las Horas con el
Fundador del Opus Dei y con Mons.
Álvaro del Portillo durante largas
temporadas. Algunos días, para
alentarnos a un rezo más piadoso -
pienso que lo haría especialmente
por mí-, nos rogaba: vamos a rezar
despacio, meditando y dándonos
cuenta de lo que estamos diciendo,
uniéndonos nuevamente a la
oración de la Iglesia, y pidiendo
para que en todo el mundo se rece
el Breviario con intensa devoción.

Además, se repetía frecuentemente
esta escena: al terminar, anotaba los
versículos o textos que más le habían
removido durante la lectura. Nos
aconsejaba que procediésemos así,
cuando alguna frase nos llamara la
atención; que no nos dejásemos
llevar por la comodidad o por una



falsa interpretación del
aprovechamiento del tiempo,
retrasando tomar esas notas. Y
puntualizaba que era mejor hacerlo
inmediatamente, para conservar
aquello que el Señor había puesto en
nuestras almas: además de servir a la
propia vida interior, podía ser una
luz para la predicación o la actividad
sacerdotal.

Me impresionó hondamente la
necesidad que tenía del Oficio divino
cuando -en los últimos meses de su
vida- comenzaron a formarse
cataratas en sus ojos. Nos rogó a
Mons. Álvaro del Portillo y a mí que
rezásemos la Liturgia de las Horas en
su presencia, en voz alta, para unirse
a nosotros.

He asistido a muchos de sus
encuentros con sacerdotes en
distintos países, y les solía comentar
la bendita obligación de rezar el
Oficio Divino, urgiéndoles a que



fuesen muy piadosos: ¡no me dejéis
el Breviario!; ¡rezad el Breviario
con devoción!; rezad el Breviario a
primera hora del día, después de
que hayáis celebrado; o antes, si
tenéis ocasión: no lo dejéis para
última hora, ni para cuando estéis
cansados.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/7-alma-de-
eucaristia/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/7-alma-de-eucaristia/
https://opusdei.org/es-es/article/7-alma-de-eucaristia/
https://opusdei.org/es-es/article/7-alma-de-eucaristia/

	7. Alma de Eucaristía

