
opusdei.org

6. Todo el día una
Misa

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

31/12/2011

Uno de los párrafos del Decreto de la
Congregación para las Causas de los
Santos sobre las virtudes heroicas de
Josemaría Escrivá de Balaguer,
comienza con estas palabras: "Amó
ardientemente a la Santísima
Eucaristía, y consideró siempre el
Sacrificio de la Misa centro y raíz de



la vida cristiana". En infinidad de
lugares, afirmó que de cada cristiano
debe poder decirse que no es alter
Christus, otro Cristo, sino ipse
Christus, el mismo Cristo. Con mayor
motivo es ipse Christus el sacerdote,
cuando oficia esa acción divina,
trinitaria, no humana. El sacerdote
que celebra sirve al designio del
Señor, prestando su cuerpo y su
voz; pero no obra en nombre
propio, sino in persona et in
nomine Christi, en la Persona de
Cristo, y en nombre de Cristo (Es
Cristo que pasa, 86). Vd. ha visto de
cerca, desde 1953, cómo se
preparaba el Fundador del Opus Dei
para celebrar la Misa, cómo la decía,
cómo daba gracias y cómo se
prolongaba durante el día.

Exponer cómo celebraba la Misa,
rezaba la Liturgia de las Horas, o
administraba los Sacramentos,
requeriría mucho tiempo, porque era
la expresión más clara de su trato



inmediato, intenso y amorosísimo
con el Señor.

Sufría mucho cuando una
enfermedad le impedía celebrar; y
sólo el ofrecimiento de esa pena
paliaba un poco la tristeza de no
poder renovar el Sacrificio del
Calvario. Se dibujaba en su rostro la
gran alegría interior que
experimentaba cuando el médico le
autorizaba a levantarse: aunque se
encontrase muy débil, salía al altar
con gran recogimiento, con todos sus
sentidos y potencias. Muchas veces,
exclamaba: tengo ansias de
celebrar, tengo ansias de estar con
Jesús en el altar, tengo ansias de
que el Señor baje a través de mis
manos otra vez al altar.

Nunca celebraba sin haber
considerado, en la presencia del
Señor, la sublimidad y la grandeza
del Santo Sacrificio. Hacía antes la
meditación, para prepararse con la



mayor dignidad posible. Cuando dio
la Primera Comunión a algunos de
sus sobrinos, organizaron las
ceremonias hacia la mitad de la
mañana, para que pudiesen asistir
los invitados. Como es lógico,
saludaba a sus parientes al llegar,
pero, después de cambiar unas
palabras con ellos, se despedía: me
tengo que retirar, porque voy a
prepararme para celebrar la Santa
Misa. Se marchaba al oratorio, y allí
se quedaba recogido en oración,
hasta el momento de comenzar.

Muchas veces, me confió lo que
repetía mientras daba gracias o se
preparaba para la celebración del día
siguiente: gracias, Señor, porque
me has dejado decir la Misa esta
mañana; gracias, Señor, porque
mañana podré tenerte
nuevamente entre las manos, si me
concedes la vida.



Recuerdo que el 9 de febrero de 1973,
nos manifestó a Mons. Álvaro del
Portillo y a mí: quiero decir la Santa
Misa muy bien. Don Álvaro
comentó: "¡es muy difícil!". Y el
Fundador del Opus Dei agregó: ya lo
sé, pero quiero decirla bien porque
al Señor le agradan esos deseos.

En otra ocasión, instantes antes de
empezar, me rogó: únete a la
intención de mi Misa, y pide al
Señor que yo celebre la Santa Misa
como Él quiere. Pondré en el altar,
como hago todos los días, a los
enfermos y a los atribulados,
aunque muchas veces nos
inventemos las tribulaciones. De
modo que "buen sastre es el que
conoce el paño" y os lo digo yo,
porque me veo con las mismas
debilidades que podéis tener
vosotros.

Antes de considerar otros aspectos,
añadiría alguna referencia a la



actitud de fondo con que Mons.
Escrivá de Balaguer acudía a la Misa.
Me ha impresionado siempre lo que
escribió en Es Cristo que pasa, 87,
para prevenir respuestas
empobrecedoras: nuestros
corazones, mezquinos, son capaces
de vivir rutinariamente la mayor
donación de Dios a los hombres.

El 24 de octubre de 1971, cuando nos
leía en el Círculo semanal las normas
del plan de vida, repitió despacio: 
¡Santa Misa! Y, tras una pausa,
añadió: ¡nunca es una labor de
administrativo, de rutina!

Se tocaba con las manos que cada día
era algo muy distinto,
independientemente del número de
asistentes. Al celebrar el Santo
Sacrificio, llevaba al altar a la
humanidad, a los Ángeles y
Arcángeles, la creación entera,
sintiendo la compañía de todas las
criaturas, con sus alabanzas y con



sus necesidades, que ofrecía a la
Trinidad. Ponía de su parte un gran
esfuerzo mental y físico, que en
ocasiones, por el cansancio del
trabajo y las circunstancias de su
enfermedad, hacía que terminase
verdaderamente agotado. Al mismo
tiempo, se reflejaba en su rostro una
felicidad inmensa por ese encuentro
que había tenido con la Trinidad
Beatísima, ya que siempre estuvo
radicada en su alma y en su mente la
inmediatísima cercanía de las Tres
Personas en la renovación del
Sacrificio del Calvario.

No había un gesto al que no diera un
hondo contenido espiritual, como
tampoco pronunciaba una palabra
sin fijar su atención, poniendo el
amor de que era capaz. Respondía
perfectamente a lo que le escuché en
1956:hay que insistir en la piedad
de la Misa, para nosotros y para los
demás: no podemos, no me podéis,
desaprovechar esa fuerza



centrípeta, infinita, que recoge los
dones de Dios, en este máximo
Sacrificio.

De esos detalles en el modo de
celebrar la Santa Misa, valdría la
pena recoger algunos especialmente
significativos.

Sus palabras y sus gestos no eran en
ningún momento afectados y, sin
embargo, denotaban una piedad que
transparentaba su unión con el
Señor y su esfuerzo para aprovechar
la gracia.

Comenzaba al pie de la grada del
altar, santiguándose con pausa, con
un trato ya inmediato con las Tres
Personas de la Santísima Trinidad.
Rezaba el Salmo XLII, el Confiteor y el
Misereatur con una contrición
profunda. Aprovechaba ese instante
para agradecer al Señor que
actualizase ese Sacrificio a través de
su persona, dándole una energía y
una juventud eternas, para luego



acometer empresas que superaban
las fuerzas humanas. Se notaba
además que, en el Confiteor, ponía
más énfasis en las palabras ideo
precor, para acudir especialmente a
la intercesión de Nuestra Señora.

Subía al altar mientras rezaba los dos
Oremus en secreto, y besaba el
sepulcro de las reliquias. Me
confiaba en una ocasión: yo beso
apasionadamente el altar. Pienso
que allí se renueva el Sacrificio del
Calvario; y allí, el Padre, el Hijo y
el Espíritu Santo se vuelcan con la
humanidad... Llenaos de deseos de
amor, de reparación y de
sacrificio. Él nos ha dado su Amor,
y amor con amor se paga. Que no
me digan que Dios está lejos: está
bien metido dentro de cada uno de
nosotros, si no le echamos por el
pecado.

Impresionaba mucho el tono con que
leía los textos litúrgicos, con la



nitidez propia de quien los
pronuncia a la vez con la boca y con
el corazón. Se metía tanto en estos
textos, y concretamente en las
lecturas, que -si asistían otras
personas- no podía contenerse y, al
término del Evangelio, exteriorizaba
su sentimiento en una homilía.

Rezaba el Credo, con una fe profunda
y sincera. Paladeaba cada palabra.
Proclamaba con fuerza las verdades
del Símbolo, y concretamente las
notas de la Iglesia. Se entusiasmaba
con estas afirmaciones, y las
convertía en oración de petición que
quería extender por la tierra: Una,
Santa, Católica y Apostólica.

Preparaba luego, con gestos y
miradas de verdadero amor, la hostia
y el vino que habrían de
transformarse después en el Cuerpo
y en la Sangre de Nuestro Señor
Jesucristo. El gesto de sus manos al
tratar las Sagradas Especies,



denotaba el afecto que abrigaba su
alma y su anhelo de acariciar a ese
Dios que se nos entrega.
Acariciarle, no solamente con las
manos, sino con la vida entera. Y
cuando, llegado el Ofertorio, tomaba
la Hostia o el Cáliz en las manos,
resultaba evidente que colocaba allí
a toda la humanidad y muy
especialmente a la Iglesia Santa, al
Papa, a los Obispos, y a sus hijas y sus
hijos. Se advertía entonces la
autenticidad de su respuesta a los
que le manifestaban sus
preocupaciones: mañana, cuando
suba al altar, pondré todo lo que
me dices en la patena, para que el
Señor se lo encuentre cuando baje.

Rezaba el Orate fratres con una
entonación que invitaba muy de
veras a los asistentes a participar con
intensidad. Se giraba hacia el pueblo,
en los momentos prescritos por la
liturgia, con los ojos entornados para
evitar las distracciones.



Se notaba que pedía por la santidad
de toda la Iglesia. Muy
piadosamente, pronunciaba en el
Canon romano el nombre del Papa y
del Obispo de la diócesis, mostrando
su adhesión a la autoridad de la
Jerarquía. Repetidamente nos
comentaba que su oración se
extendía a todos los Pastores de la
Iglesia y a los fieles, empezando por
sus hermanos sacerdotes, para que
fuesen auténticos mediadores entre
Dios y los hombres.

Se detenía en el memento,
recogiéndose con una plenitud
contagiosa. Ponía ante el Señor lo
que llevaba en el alma, con el
convencimiento seguro de que le
escuchaba, y de que le iba a conceder
lo que pedía, de la manera más
conveniente. En 1962, nos encarecía: 
encomendad a la gente en la Santa
Misa, y decídselo así porque lo
agradecen y porque eso es vida
cristiana. No podemos hablar de



Dios de una manera hueca y
pedante, sin contenido, sino
llevando la esencia de Dios a las
almas con el enriquecimiento de la
Santa Misa, con esa renovación del
Amor y del Sacrificio de Cristo, que
ha de ser el centro y la raíz de
nuestras vidas.

Con la oración del Communicantes, se
apoyaba gozosa y confiadamente en
la intercesión de la Santísima Virgen
María. Recuerdo bien su inclinación
de cabeza mientras pronunciaba su
nombre. Disfrutaba con la
enumeración de los Santos y
Mártires que se citan en el Canon
romano: manifiestan la continuidad
y la unidad de la Iglesia, fortalecida
por quienes han sabido dar con su
vida testimonio de la entrega
salvadora del Señor.

En el Hanc igitur se llenaba de
alegría y al mismo tiempo de
vergüenza, porque el Señor nos



había colocado entre sus elegidos
para que le rindiésemos culto aquí
en la tierra, y para que eternamente
se lo demos en el Cielo: por lo tanto, 
somos elegidos de Dios.

Muchas personas que asistieron a
alguna Misa celebrada por Mons.
Escrivá de Balaguer, han relatado la
fuerte impresión que sintieron al
llegar a la Consagración.

Su fe resplandecía mientras
pronunciaba las palabras que actúan
la Transubstanciación, sabiendo que
en ese momento no es Josemaría
quien las dice, sino Cristo. De
acuerdo con las rúbricas de entonces,
se inclinaba sobre el altar, cogía la
Santa Hostia con cariño y respeto,
con suavidad y delicadeza, sin
afectación ninguna, poniendo todo
su amor. En 1956, le escuché este
comentario: hoc est enim Corpus
meum... Hic est enim Calix
Sanguinis mei... ["Porque esto es mi



Cuerpo... Porque éste es el Cáliz de
mi Sangre..."] No lo digo yo, lo dice
Él; yo le presto mi voz, mi persona;
pero es Cristo quien consagra,
porque no hay más sacerdote que
Cristo, Sacerdote Eterno. Como no
hay más que una Víctima: por eso
me gusta a mí tanto tocar la Forma
con mis manos: en ningún sitio
está mejor la Víctima que en las
manos del sacerdote. Y solía
agregar, cuando se refería a este
privilegio: yo, que soy un
miserable, le presto mi voz, mi
voluntad, todo mi ser. Y Él, que es
el Amor infinito, que no necesita
de nadie, se somete a mi pobre
persona.

Pronunciaba las palabras de la
Consagración con solemnidad, con
encendido amor, con claridad y
delicadeza, con una fe que se tocaba.
Luego, con el Cuerpo de Nuestro
Señor o el Cáliz en sus manos,
invocaba interiormente: Dominus



meus et Deus meus! ["¡Señor mío y
Dios mío!"] Después añadía sin ruido
de palabras: Adauge nobis fidem,
spem et charitatem! ["¡Auméntanos
la fe, la esperanza y la caridad!"]
Inmediatamente recitaba en silencio
una oración al Amor misericordioso: 
Padre Santo, por el Corazón
Inmaculado de María, os ofrezco a
Jesús, Vuestro Hijo muy amado, y
me ofrezco a mí mismo, en Él, por
Él, y con Él, a todas sus
intenciones, y en nombre de todas
las criaturas. Pedía después: Señor,
danos la pureza y el gaudium cum
pace ["la alegría y la paz"] a mí y a
todos. Y finalmente, mientras volvía
a arrodillarse, repetía: Adoro te
devote, latens Deitas ["te adoro
devotamente, Dios escondido"]. Eran
estas oraciones modos fijos de adorar
al Señor, que completaba con otras
invocaciones y jaculatorias. Por
ejemplo, había épocas en las que le
manifestaba: ¡Bienvenido! ¡Gracias
por haber venido! No supe hasta



1970, en la Villa de Guadalupe, que
dirigía estos requiebros y peticiones
al Señor, mientras le adoraba en la
Consagración.

Recuerdo con qué pasión nos
hablaba de nuestras genuflexiones
ante el Cuerpo y la Sangre de Nuestro
Señor. Refiriéndose a las que se
hacían entonces antes y después de
la elevación, explicaba con
detenimiento la rúbrica sacerdos
genuflexus adorat ["el sacerdote
adora con una genuflexión"]: ¡que le
adoréis, y que no tengáis
vergüenza de que el pueblo vea
que le adoráis, y que le adoráis con
todo vuestro amor!

Algunos señalan también que, a
partir de ese momento, se le notaba
como más concentrado aún en la
celebración de los misterios.

En las palabras del Unde et memores,
ponía una entonación muy personal
y llena de fervor. Actualizaba su



convicción de que todo depende de la
gracia, y a nosotros nos toca
corresponder. Por eso, me
impresionaba el acento de amor y de
agradecimiento con que rezaba el de
tuis donis ac datis, para ofrecer a la
Trinidad la hostiam puram, hostiam
sanctam, hostiam immaculatam.

En el memento de difuntos, volvía a
recogerse con profunda piedad.
Como en el de vivos, curvaba un
poco la espalda, metiendo la cabeza
sobre el pecho, y apoyándola en las
manos juntas delante. Solía repetir
que rezaba por todas las almas del
Purgatorio -¡sus buenas amigas, las
ánimas del Purgatorio!-,
deteniéndose a pedir en concreto por
sus padres y sus parientes, por sus
hijas e hijos, por los padres de sus
hijas y de sus hijos, por los hijos de
sus hijas y de sus hijos. Con la misma
devoción y con la misma caridad
encomendaba a las almas de
personas que habían intentado hacer



daño a la Obra: no les guardaba el
más mínimo rencor, ni se sintió
jamás enemigo de nadie.

Rezó hasta el final de su vida las
siguientes jaculatorias al concluir el
tiempo en que estaba recogido,
durante el memento de difuntos: os
ruego, que digáis conmigo: Señor,
Madre mía, que se acabe el tiempo
de la prueba para la Iglesia. Y, a
continuación: ut inimicos Sanctae
Ecclesiae humiliare digneris, te
rogamus audi nos ["dígnate
humillar a los enemigos de tu Santa
Iglesia: te rogamos, óyenos"]. Hacía
esta petición con todo el sentido
litúrgico: porque no deseaba otra
humillación que el reconocimiento
de su error, que les permitiera
acercarse con una participación total
a la vida de la Iglesia.

Venía después aquel golpe de pecho -
profundo- con el que acompañaba la
oración del Nobis quoque



peccatoribus, sintiéndose muy
pecador. Tomaba luego con
muchísima devoción la Hostia y el
Cáliz, para repetir piadosamente: Per
ipsum, et cum ipso, et in ipso, est tibi
Deo Patri omnipotenti, in unitate
Spiritus Sancti, omnis honor et gloria
["Por Cristo, y con Él, y en Él, a Ti,
Dios Padre omnipotente, en la
unidad del Espíritu Santo, todo honor
y toda gloria"]. En el Pater noster y en
las oraciones preparatorias para la
Comunión, invocaba a Nuestro Padre
Dios, bien seguro de que le
escucharía porque tenía a su Hijo
sobre el Altar.

Ponía luego un especial cuidado en la
fracción de la Hostia, con auténticas
caricias de veneración. Por eso, no
me extrañó en absoluto un suceso de
sus últimos años: vino a su memoria
la primera vez que tuvo al Señor
entre sus manos y cómo había
temblado entonces físicamente, por
su devoción y respeto; al recordarlo,



volvió a experimentar un temblor
idéntico, y de nuevo imploró que
nunca se acostumbrase a tratarle ni a
tocarle.

Siempre me ha conmovido la
intensidad con que recibía la
Comunión. Su compostura traslucía
un reconocimiento de su indignidad
y de su nada. Dirigía al Señor con
frecuencia las palabras que rezaba
mientras se preparaba para sumir el 
Sanguis: Quid retribuam Domino pro
omnibus quae retribuit mihi? ["¿qué
podré devolver al Señor por todos los
dones que me ha concedido?"].

Terminada la Comunión, purificaba
atentamente la patena, el corporal y
el cáliz, pero sin caer en el escrúpulo
de estar mirando y remirando más
tiempo del debido. Exhortaba a los
sacerdotes a poner los medios para
que no se perdiese ninguna
partícula; pero, al mismo tiempo, sin
dejarse llevar por los escrúpulos,



pues si alguna no se encontraba, ¡la
recogerán los Ángeles!

Daba la bendición pausadamente,
para trasladarse luego a leer el
último Evangelio, el inicio del primer
capítulo de San Juan. Pedía con
fuerza que los hombres recibiesen al
Señor y no lo rechazasen. Hacía la
genuflexión con pausa y con
profundidad, dando ejemplo de
adoración a ese Verbo que se
encarna y se nos entrega. Imploraba
con fe que todos nos comportáramos
como hijos de Dios.

Terminaba rezando -como estaba
dispuesto, aunque se dejaba a veces a
la discreción de los sacerdotes- las
tres Avemarías, la Salve, y las
oraciones a la Virgen y a San José, y
al Arcángel San Miguel. Concluía
repitiendo con mucha entonación las
tres invocaciones al Corazón
Sacratísimo de Jesús, bien
convencido de que necesitamos de



esa Misericordia del Señor, que da -
así lo predicaba- hasta la última
gota de su Sangre y hasta el último
aliento de su Vida por la salvación
de cada uno de nosotros.

Se comprende que la Misa celebrada
por Mons. Escrivá de Balaguer
durase mucho más tiempo de lo
normal.

En los comienzos de la Obra,
necesitaba una hora y más. De
acuerdo con su director espiritual, se
propuso no alargar la celebración,
pensando en los asistentes. También
con la conformidad del confesor,
aunque no fuese muy litúrgico, ponía
el reloj sobre el altar, junto a los
corporales, para no superar el
tiempo previsto. Fue una lucha
titánica, que peleó con generosidad,
pensando que no podía regatear
nada al Señor, pero tampoco dejarse
llevar de modos extraordinarios que
quizá llamasen la atención a otras



personas. Cuando comencé a asistir a
su Misa, dedicaba el tiempo
prescrito: de veinticinco a treinta
minutos.

Al aconsejarnos a los sacerdotes no
alargarla, recordaba su lucha
personal para cumplir esa norma: su
amor a Dios le arrastraba a quedarse
más tiempo; en cambio, los
monaguillos, durante el memento de
difuntos, al ver que se detenía mucho
tiempo, le tiraban de la casulla
mientras le repetían en voz alta 
Agnus Dei!, Agnus Dei!, para sacarle
del ensimismamiento.

Algunos lectores habrán advertido
que buena parte de los comentarios
precedentes evocan las rúbricas
litúrgicas según el rito de San Pío V,
vigente hasta las reformas derivadas
del Concilio Vaticano II. ¿Qué sucedió
cuando entraron en vigor esos
cambios?



Mons. Escrivá de Balaguer aceptó
con serenidad y obediencia la
reforma, aunque los cambios le
exigieron mucho trabajo: no por
oposición o crítica a las
innovaciones; sino porque la liturgia
estaba muy integrada en su piedad, y
había obtenido luces para su vida
espiritual y su ministerio sacerdotal
hasta de gestos que pueden parecer
insignificantes en las rúbricas.

Notaba yo el esfuerzo que le suponía
el cambio, teniendo en cuenta que
llevaba cuarenta años siguiendo el
rito anterior. Pero no aceptó
excepción alguna, y me rogaba
diariamente que no dejase de
advertirle lo que hiciera menos bien
en las nuevas rúbricas, dispuesto a
manifestar su amor a la liturgia, a
través del rito renovado.

Sin que hubiese por su parte el
menor síntoma de rebeldía, nos
comentaba a un grupo de sacerdotes



en 1968: obedezco rendidamente
en todo lo que han dispuesto para
la celebración de la Santa Misa,
pero echo de menos tantas
rúbricas de piedad y de amor que
han quitado: por ejemplo, ya no
doy el beso a la patena, en el que
ponía tanto amor -toda mi alma-
para que Él se lo encontrara. Pero
hemos de saber obedecer, viendo
la mano de Dios, y tratando al
Señor con delicadeza, sin robarle
nada de tiempo.

Fue una temporada larga de
esfuerzo. Si volvíamos a plantearle la
posibilidad de pedir el privilegio,
previsto para sacerdotes de cierta
edad, se oponía: por espíritu de
obediencia a las normas eclesiásticas,
prohibió que se diera un solo paso en
ese sentido. Sucedió una vez que,
estando don Álvaro del Portillo con
Mons. Bugnini, hablaron de la nueva
liturgia. Comentó don Álvaro el
trabajo que suponía el cambio para



el Fundador del Opus Dei. Mons.
Bugnini preguntó: "¿por qué no usa
del privilegio?" Le aclaró don Álvaro
que el Fundador de la Obra nos
había enseñado siempre con su
propia vida, también ahora, a
obedecer rendidamente; "además -
añadió-, me ha prohibido
estrictamente que te pida nada".
Mons. Bugnini suplicó que le dijera
que tenía concedido el privilegio de
celebrar la Santa Misa con el rito
anterior. Insistió don Álvaro en que
no le pedía nada, y Mons. Bugnini
reiteró : "di a Mons. Escrivá que tú
no me has pedido nada, porque ésa
es la verdad; y añádele que te he
comunicado que celebre como antes,
porque tiene esa facultad". Don
Álvaro le comunicó ese diálogo, y
Mons. Escrivá de Balaguer agradeció
la posibilidad que se le concedía.
Pero, desde entonces, cuando la
utilizaba, no quiso que asistiese a su
Misa más que la persona que le
ayudaba.



Volvamos quizá a los momentos que
seguían inmediatamente a la
terminación de la Santa Misa.

Mientras se quitaba los ornamentos,
iba rezando oraciones de
agradecimiento al Señor; al final,
después del lavabo, solía hacerme
una cruz en la frente y me daba las
gracias de corazón, añadiendo: ¡que
Dios te bendiga!, o ¡Dios te lo
pague!

Al terminar, aparte de la fatiga física
que muchas veces experimentaba
por la intensidad de su esfuerzo,
respiraba una paz extraordinaria. En
1965, nos confió a Mons. Álvaro del
Portillo y a mí: termino cansado
después de decir la Santa Misa: ¡es
trabajo de Dios! Y en 1970: la Santa
Misa es Opus Dei, trabajo de Dios.
Yo, cada día, mientras celebro,
sufro, me canso, me gozo y me
lleno de fe, en estos momentos en



los que tantos niegan la presencia
real del Señor.

¿Cómo era la acción de gracias de la
Misa?

No se sujetaba a normas rígidas, para
dar más espontaneidad a su acción
de gracias. La comenzaba al dejar el
altar con el rezo pausado del Te
Deum. Luego, también cuando se
encontraba indispuesto o cansado, se
arrodillaba los primeros minutos, en
el suelo o en el reclinatorio: mirando
el crucifijo de bolsillo cogido entre
sus manos, recitaba la oración En
ego. Mientras repetía las palabras
que se referían a las Llagas del
Señor, besaba devotamente cada
una. A continuación, empleaba otras
oraciones recogidas por la piedad
cristiana. Tenía también costumbre
de rezar un responso por las almas
del Purgatorio, aprovechándose de la
intimidad y cercanía física con
Nuestro Señor Jesucristo.



La acción de gracias, que comenzaba
en el oratorio, se prolongaba a lo
largo del día. Desde joven, dividió la
jornada en dos partes: la mitad para
agradecer la Comunión; y la otra
mitad, para prepararse para el día
siguiente, si el Señor le daba vida.
Enseñaba a vivir todas las horas
cerca del altar, pensando en que
cada una de nuestras acciones se
puede ofrecer unida al Sacrificio
Eucarístico.

Meditaba los textos de la liturgia y
los llevaba a su predicación y a su
vida de piedad. Por eso, muchas de
esas frases se convertían en
jaculatorias que le servían también
para prolongar la Santa Misa, que no
se acaba con la celebración: ha de
continuarse durante el día, con la
acción de gracias y con el
ofrecimiento de lo que hagamos.
Por este motivo, frecuentemente,
después de celebrar, tomaba nota de
pasajes de la Epístola, del Evangelio o



de las oraciones. Otras veces me
encargaba que, en cuanto tuviera un
rato libre, le hiciera una copia de
determinadas palabras de la
Escritura, para darles más vueltas en
su meditación y aprovecharlas en
documentos que estaba redactando.

Con gran fuerza, como por una
necesidad de su alma, nos abría el
corazón el 7 de junio de 1973: 
acostúmbrate a dar gracias al
Señor durante el día por la Santa
Misa. Cuando llego al examen, si
veo que no he puesto todo el
esfuerzo, ¡me llevo un berrinche!;
me duele mucho no amar al Señor.
En estos días repito, como acción
de gracias: Iesu, Fili Dei, miserere
mei! ["¡Jesús, hijo de Dios, ten
misericordia de mí!"]Pienso que, a
lo largo de mi vida, el Señor me ha
dejado como abandonado tantas
veces, para que me diera cuenta de
que todo salía porque Él quería. Y
en 1956 nos había comentado: 



nuestro día es una Misa: un
sacrificio de amor; por eso, hemos
de estar alegres y hemos de saber
encajar bien todos los golpes.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/6-todo-el-dia-
una-misa/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/6-todo-el-dia-una-misa/
https://opusdei.org/es-es/article/6-todo-el-dia-una-misa/
https://opusdei.org/es-es/article/6-todo-el-dia-una-misa/

	6. Todo el día una Misa

