
opusdei.org

6. LOS MIEMBROS
DEL OPUS DEI,
CRISTIANOS
CORRIENTES

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

08/01/2012

El Congreso General Especial no se
limitó a manifestar su plena
comunión con el Fundador de la
Obra, y a reflejar una identidad de



pareceres y deseos sobre la
necesidad de solicitar y promover
una modificación del estatuto
jurídico del Opus Dei, sino que
procedió, como antes apuntábamos,
a considerar diversos aspectos
concretos, aunque siempre dentro de
una misma perspectiva: la revisión
de las normas estatutarias
establecidas en 1947 y 1950.

La afirmación de la condición de
cristiano corriente propia de los
miembros de la Obra, constituye el
punto de partida de esas
consideraciones. "Que quede claro y
patente siempre para todo el mundo
que las asociadas del Opus Dei son
personas corrientes, que se
esfuerzan por realizar con
perfección su trabajo ordinario,
haciendo de él un medio de santidad
y de apostolado", se lee en una de las
primeras propuestas aprobadas en la
sesión plenaria celebrada el 9-
IX-1969 por las representantes de la



Sección de mujeres (50), apuntando
unas consideraciones que serían
luego ampliamente reiteradas.

Dos días después, el 11 de
septiembre, reafirmaba la misma
realidad una amplia propuesta
presentada por una de las
Comisiones constituidas en la
Sección de varones. "Dios ha querido,
a través del Padre -+ver el Opus Dei
como un fenómeno pastoral y
ascético, absolutamente nuevo. No
somos religiosos secularizados:
somos fieles corrientes, que no
buscan la vida de perfección
evangélica propia de los religiosos,
sino la santidad en el mundo, cada
uno en su propio estado y a través
del ejercicio del propio trabajo
profesional ordinario".

El espíritu del Opus Dei y el
fenómeno pastoral que de ese
espíritu nace, se fundamentan -
continuaba el texto- "en la



consideración del Bautismo y de los
demás sacramentos de la iniciación
cristiana -la Confirmación, la Sagrada
Eucaristía-, como vocación radical y
específica a la santidad y al
apostolado en medio del mundo, con
todas las consecuencias que se
derivan de esta verdad"; a saber,
entre otras, "la llamada general a la
santidad; la valoración de las tareas y
estructuras temporales, y muy
particularmente del trabajo humano
-intelectual o manual-, como
realidades santificables y
santificadoras; en nuestro caso la
secularidad y el estilo laical, como
valores de la economía de la
Redención; el deber de ocuparse con
sentido y realidad de tarea
profesional, en un trabajo,
cualquiera que sea; la afirmación de
que es posible y necesario vivir vida
contemplativa en medio de la más
intensa actividad ordinaria humana;
el reconocimiento práctico de la
dignidad de los hijos de Dios, que



lleva a amar la libertad y la
responsabilidad personal y a
defender la libertad de las
conciencias; y, también, siempre
firmes en la fe de Jesucristo
sostenida por la Iglesia, evitar toda
clase de discriminaciones y
fanatismos". "Todo esto expresa con
evidencia -proseguía la propuesta-
nuestra condición de ciudadanos
corrientes, iguales a nuestros iguales,
que, con ellos y como ellos, vivimos
en medio de los afanes del mundo".

Ese núcleo teológico, tiene, como es
obvio, consecuencias no sólo
espirituales, sino también jurídicas, a
las que aludía la propuesta. "Esta
realidad -afirmaba con frases fuertes,
que evocan textos de Mons. Escrivá
ya citados en su momento- se ha
vivido en la Obra desde el principio,
y nuestra entrega al servicio de Dios
y de la Iglesia en la Obra ha sido
siempre con la condición explícita e
irrevocable de no ser nunca



religiosos, ni personas de algún
modo equiparadas a los religiosos, y
de que jamás bajo ningún aspecto se
nos considere tampoco misioneros.
Por decirlo de un modo gráfico,
aunque se trate de una hipótesis
absurda, no hay autoridad en la
tierra que pueda obligarnos a serlo:
lo impide el mismo derecho natural y
el derecho positivo, la moral
cristiana y el derecho canónico:
porque, repetimos, nos hemos
entregado a Dios con la condición
precisa de no ser religiosos" (51).

Esta conciencia de ser, sencilla y
llanamente, cristianos que desean
santificarse y trabajar
apostólicamente cada uno según su
estado y en las condiciones
ordinarias de la vida humana,
subyace en varias propuestas
presentadas en el Congreso General
Especial. Por ejemplo, en las
relacionadas con la importancia del
trabajo profesional, del que luego



hablaremos. O en las que señalan la
conveniencia de que el lus peculiare
deje constancia de la naturalidad
como rasgo propio del actuar
cristiano y, a la vez, del repudio de
todo misterio, secreto o discreción
mal entendida; tema ya
suficientemente tratado y sobre el
que no hace falta volver. Añadamos
solamente que en esas propuestas se
señala que, siendo el Opus Dei y su
naturaleza ya bien conocidos, no
resultan oportunas las normas de
prudencia que fueron necesarias en
otras épocas y que hace años habían
caído en desuso (52); y se reiteran la
secularidad, y la naturalidad que de
ésta deriva, denunciando el error
que supondría "cualquier intento de
hacer pasar por secreto lo que es
naturalidad de nuestra vida de
cristianos corrientes, que no hacen
alarde de su propia vida espiritual o
de sus afanes apostólicos" (53). La
conciencia de ser cristianos
corrientes subyace también en las



propuestas -y en éstas convendrá, en
cambio, detenerse- que subrayan la
necesidad de evitar todo lo que, de
una manera o de otra, evoque la
figura, los usos o los términos
propios del estado de perfección o -
como había empezado a decirse en
esta época- estado de vida
consagrada. De ahí -como vimos-, la
solicitud de un estudio y revisión de
la terminología; y de ahí también
varias propuestas -eco, como las
anteriores, de enseñanzas
precedentes del propio Fundador-
que van derechas a una cuestión
central: la configuración del vínculo
entre los miembros del Opus Dei y la
Obra misma, excluyendo de raíz
cualquier tipo de votos o realidades
análogas.

Este punto fue uno de los recogidos
en la primera de las conclusiones
aprobadas al final de la segunda
parte, el 14 de septiembre de 1970,
en la que, después de pedir una



revisión del Derecho peculiar del
Opus Dei, a fin de "suprimir de él los
elementos propios de los Institutos
de perfección", se añadía: "es decir, la
profesión de los tres consejos
evangélicos de pobreza, castidad y
obediencia (cfr. Const. Ap. Provida
Mater Ecclesia, Art. III, § 2, nn. 1°, 2°,
3° y Const. dogm. Lumen gentium, n.
43 y Decr. Perfectae caritatis, n. 11) y
la obligatoriedad de esa profesión
mediante vínculos de carácter
sagrado (cfr. Const. Ap. Provida
Mater Ecclesia, Art. III, § 2, nn. 1Q 20
30 Const. dogm. Lumen gentium, n.
44)" (54).

Esta petición había sido ya
formulada en diversas propuestas,
provenientes tanto de la Sección de
mujeres como de la Sección de
varones, desde el principio del
Congreso (55). Incluso, en algún caso,
se había hecho algo más: poner de
relieve que la tríada de virtudes o
consejos evangélicos -pobreza,



castidad y obediencia-, válida, o al
menos clásica, para definir el estado
religioso, no resultaba adecuada
como intento de tipificación del
espíritu del Opus Dei. "De un modo
tradicional -señalaba una propuesta
particularmente densa-, en la
literatura ascética e incluso en textos
jurídicos y doctrinales, por influjo
evidente de espiritualidades propias
del estado religioso, se ha puesto la
santificación personal en relación
con las virtudes de la pobreza, de la
castidad y de la obediencia". "Es claro
-continuaba- que esas tres virtudes -
en sí mismas, y con independencia
de la forma de vivirlas característica
del estado religioso- son necesarias
para la santidad, que requiere todas
las virtudes en conexión necesaria e
indisoluble. Es claro también que
esas tres virtudes cumplen una
función ascética de gran
importancia".



No obstante -se anotaba a
continuación, llegando al punto
crucial-, "la doctrina de la Iglesia y la
propia experiencia nos enseña.

"a) que la esencia de la santidad está
en la caridad, amor a Dios y a todo lo
demás por Dios;

"b) que el primado entre las virtudes
compete a las teologales -fe,
esperanza y caridad-;

"c) que las virtudes cardinales -
prudencia, justicia, fortaleza y
templanza- tienen una función
especial determinante y una función
general reguladora indispensable;

"d) que la presencia activa en la
cristianización de todas las
actividades temporales exige
continuamente el ejercicio de
algunas virtudes que una
sistematización teológica muy común
enumera como partes integrante o
potenciales o subjetivas de las cuatro



cardinales, y que son la laboriosidad,
el trabajo profesional santificado, la
humildad, todas las formas de la
justicia, la sencillez, la sinceridad, la
lealtad, la naturalidad, el orden, el
desasimiento, la tenacidad, el
optimismo, la modestia, el pudor, la
abnegación, la docilidad, la
sobriedad, la reciedumbre, la
valentía, la ponderación, la
paciencia, la capacidad de iniciativa,
la afabilidad, la grandeza de alma, la
fidelidad, etc.;

"e) que el ejercicio de las virtudes
sobrenaturales y humanas nos hace
serenos y alegres, que Dios mismo
pone en nuestro corazón un
profundo sentido de nuestra filiación
divina, y que es así como
santificamos el trabajo profesional
ordinario, nos santificamos en el
trabajo y con el trabajo ayudamos a
la santificación de los demás".



En resumen, "toda esta realidad, que
el espíritu de la Obra nos enseña, nos
estimula y nos ayuda a vivir, no
puede ser expresada por la
tipificación religiosa de las tres
virtudes a que antes nos hemos
referido"; de ahí que se terminara
solicitando que, en la futura
redacción del Codex Iuris
Particularis del Opus Dei, se
recogieran en toda su amplitud las
enseñanzas del Fundador de la Obra
sobre las virtudes, sin limitarse a las
tres recién indicadas (56).

No sorprende, pues, que la primera
de las conclusiones finales, ya citada,
recoja precisamente este punto, sin
duda alguna decisivo. Lo había
subrayado ya, explicitando algunas
de las consecuencias institucionales,
el propio Mons. Escrivá en la carta
dirigida al Cardenal Ildebrando
Antoniutti al terminar la primera
fase del Congreso, y en la que, al
resumir los trabajos realizados hasta



ese momento, destacaba cómo en el
Congreso se había recordado la
necesidad de salir del contexto de los
consejos evangélicos, y remarcaba a
la vez el gran paso dado poi el
Concilio Vaticano II al establecer la
posibilidad de instituciones o
estructuras de régimen universal o
interdiocesano en las que no se exija
a sus miembros la profesión de esos
consejos.

"Ha puesto de relieve ante todo [el
Congreso General Extraordinario] -
escribía el Fundador- que la
naturaleza canónica de Instituto
Secular se ha demostrado
inadecuada a la realidad sociológica,
espiritual y pastoral del Opus Dei,
tanto respecto al carisma
fundacional, como respecto á una
experiencia de más de veinte años de
trabajo pastoral que, habiendo sido
comprobada en todo el mundo tiene,
por esto mismo, valor universal".



Esa inadecuación entre la figura de
Instituto Secular y la realidad del
Opus Dei, trajo consigo -continuaba
Mons. Escrivá, remitiendo siempre a
juicios formulados durante el
Congreso- "que en el momento de la
aprobación [de la Obra] se produjera
una violencia [una forzatura, dice el
original italiano], incluyendo al Opus
Dei entre los Institutos de perfección:
y esto fue inevitable, ya que ése era
el único camino, según el derecho
entonces vigente, para poder gozar
de un régimen de carácter universal,
reclamado tanto por la naturaleza
como por el desarrollo ya entonces
alcanzado por el Opus Dei"; "en ese
momento, en efecto, como es bien
sabido, para poder establecer
jurídicamente las estructuras y
facultades que constituyen un
régimen de carácter universal, se
consideraba condición indispensable
la profesión de los consejos
evangélicos por parte de los



miembros de la persona moral que
se pretendía erigir".

Parece llegado el momento -
proseguía el Fundador del Opus
Deide corregir la violencia o
forzatura entonces operada: "El
Congreso ha manifestado el criterio
de poder llegar legítimamente a
separar la incorporación de los
socios al Instituto (que mediante una
fórmula jurídica adecuada implicaría
siempre un vínculo perpetuo, mutuo
y pleno) de la emisión, hoy necesaria,
de votos o vínculos equivalentes:
considera en efecto más adecuado a
la naturaleza del Instituto resolver
este problema partiendo del primer
mandamiento de la ley de Dios (que
manifiesta y contiene la llamada
universal a la santidad) y de la
práctica de determinadas virtudes,
pero no necesariamente las
tipificadas en los tres consejos
evangélicos".



De ahí -declaraba finalmente- que el
Congreso haya tomado nota, "con
hondo sentimiento de gratitud y de
esperanza, de que después del
Concilio Vaticano II pueden existir,
dentro del ordenamiento de la
Iglesia, formas canónicas con
régimen de carácter universal, que
no requieren la profesión de los
consejos evangélicos por parte de
quienes integran esas personas
morales". Y la carta aclaraba
enseguida a qué formas canónicas
quería referirse, remitiendo
expresamente al Decreto
Presbyterorum Ordinis, n. 10 y al
Motu proprio Ecclesiae Sanctae,
sección primera, n. 4: es decir, los
documentos en los que se habla de
las Prelaturas personales (57).

Notas

50. ACGS-f, 1, 9-IX-1969.

51. ACGS-m, 1, 11-IX-1969. La
declaración final se encuentra



también en una de las propuestas
aprobadas por la Sección de mujeres:
"Nuestra vocación de fieles
corrientes, nos lleva a dedicarnos al
servicio de Dios en la Obra con la
condición expresa de no ser
religiosas. Cada asociada tiene en la
Iglesia y en la sociedad civil, el estado
que tenía antes de pertenecer al
Opus Dei" (ACGS-f, 1, 12-IX-1969).

52. Después de referirse a que "el
crecimiento y desarrollo de la Obra
en todo el mundo" ha hecho posible,
en buena parte, que cambiaran las
circunstancias históricas que
exigieron esas normas de prudencia
(vid. apartado 5 del capítulo VII); y
después de hacer constar que "desde
hace años no son necesarias esas
disposiciones el Congreso aprobó que
esas normas "no se recojan en la
nueva redacción, que estamos
preparando, de nuestro
derecho" (ACGS-m, II, ll-IX-1970 y
ACGS-f, II, 11-IX-1970).



53. ACGS-m, 1, 11-IX-1969.

54. Remitimos de nuevo al Apéndice
documental, n. 55.

55. Y tanto en términos generales,
como con referencia a aspectos
concretos. Este último es, por
ejemplo, el caso de algunas normas
sobre adquisición y disposición de
bienes, inspiradas en el derecho de
los Institutos de perfección, que
había resultado inevitable recoger en
las Constituciones; en el Congreso se
pide su supresión, sustituyéndolas
por otras, en las que se deje
constancia de que los miembros del
Opus Dei adquieren derechos y
obligaciones de carácter económico
para sí mismos, de igual modo que
cualquier otro ciudadano, viviendo el
desprendimiento y la cooperación a
las tareas, apostólicas y benéficas con
la actitud y la generosidad propias de
un buen cristiano (ACGS-m, II, 12 y
13-IX-1970). Sobre esto vuelve la



tercera conclusión final (vid.
Apéndice documental, n. 55).

56. ACGS-m, 1, 12-IX-1969. La Sección
de mujeres trató también este tema,
aprobando una propuesta de
contenido análogo: "desde ahora,
para reflejar con fidelidad la
fisonomía espiritual propia de
nuestro espíritu, tal y como nuestro
Fundador nos lo enseña, la parte de
nuestro lus Peculiare que determina
el modo de vivir la pobreza, la
castidad y la obediencia, recoja
también -incluso con más amplitud-
cómo han de vivir las asociadas
algunas otras virtudes que, sin estar
incluidas en los llamados `consejos
evangélicos', son también
genuinamente evangélicas y tienen,
además, un rango especial dentro del
espíritu propio del Opus Dei: la
caridad, la filiación divina, la
sinceridad, la laboriosidad, el orden,
la lealtad, la reciedumbre, la alegría,
etc." (ACGS-f, I, 12-IX-1969).



57. Recordamos que el texto
completo de esta carta se incluye en
el Apéndice documental, n. 54.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/6-los-

miembros-del-opus-dei-cristianos-
corrientes/ (02/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/6-los-miembros-del-opus-dei-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/6-los-miembros-del-opus-dei-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/6-los-miembros-del-opus-dei-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/6-los-miembros-del-opus-dei-cristianos-corrientes/

	6. LOS MIEMBROS DEL OPUS DEI, CRISTIANOS CORRIENTES

