opusdei.org

6. LOS MIEMBROS
DEL OPUS DEI,
CRISTIANOS
CORRIENTES

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

08/01/2012

El Congreso General Especial no se
limit6 a manifestar su plena
comunion con el Fundador de la
Obra, y a reflejar una identidad de



pareceres y deseos sobre la
necesidad de solicitar y promover
una modificacion del estatuto
juridico del Opus Dei, sino que
procedio, como antes apuntabamos,
a considerar diversos aspectos
concretos, aunque siempre dentro de
una misma perspectiva: la revision
de las normas estatutarias
establecidas en 1947 y 1950.

La afirmacion de la condicion de
cristiano corriente propia de los
miembros de la Obra, constituye el
punto de partida de esas
consideraciones. "Que quede claroy
patente siempre para todo el mundo
que las asociadas del Opus Dei son
personas corrientes, que se
esfuerzan por realizar con
perfeccion su trabajo ordinario,
haciendo de él un medio de santidad
y de apostolado”, se lee en una de las
primeras propuestas aprobadas en la
sesion plenaria celebrada el 9-
IX-1969 por las representantes de la



Seccion de mujeres (50), apuntando
unas consideraciones que serian
luego ampliamente reiteradas.

Dos dias después, el 11 de
septiembre, reafirmaba la misma
realidad una amplia propuesta
presentada por una de las
Comisiones constituidas en la
Seccion de varones. "Dios ha querido,
a través del Padre -+ver el Opus Dei
como un fendmeno pastoral y
ascético, absolutamente nuevo. No
somos religiosos secularizados:
somos fieles corrientes, que no
buscan la vida de perfeccion
evangélica propia de los religiosos,
sino la santidad en el mundo, cada
uno en su propio estado y a través
del ejercicio del propio trabajo
profesional ordinario”.

El espiritu del Opus Deiy el
fenomeno pastoral que de ese
espiritu nace, se fundamentan -
continuaba el texto- "en la



consideracion del Bautismo y de los
demas sacramentos de la iniciacion
cristiana -la Confirmacion, la Sagrada
Eucaristia-, como vocacion radical y
especifica a la santidad y al
apostolado en medio del mundo, con
todas las consecuencias que se
derivan de esta verdad"; a saber,
entre otras, "la llamada general a la
santidad; la valoracion de las tareas y
estructuras temporales, y muy
particularmente del trabajo humano
-intelectual o manual-, como
realidades santificables y
santificadoras; en nuestro caso la
secularidad y el estilo laical, como
valores de la economia de la
Redencion; el deber de ocuparse con
sentido y realidad de tarea
profesional, en un trabajo,
cualquiera que sea; la afirmacion de
que es posible y necesario vivir vida
contemplativa en medio de la mas
intensa actividad ordinaria humana;
el reconocimiento practico de la
dignidad de los hijos de Dios, que



lleva a amar la libertad y la
responsabilidad personal y a
defender la libertad de las
conciencias; y, también, siempre
firmes en la fe de Jesucristo
sostenida por la Iglesia, evitar toda
clase de discriminaciones y
fanatismos". "Todo esto expresa con
evidencia -proseguia la propuesta-
nuestra condicion de ciudadanos
corrientes, iguales a nuestros iguales,
que, con ellos y como ellos, vivimos
en medio de los afanes del mundo".

Ese nucleo teoldgico, tiene, como es
obvio, consecuencias no solo
espirituales, sino también juridicas, a
las que aludia la propuesta. "Esta
realidad -afirmaba con frases fuertes,
que evocan textos de Mons. Escriva
ya citados en su momento- se ha
vivido en la Obra desde el principio,
y nuestra entrega al servicio de Dios
y de la Iglesia en la Obra ha sido
siempre con la condicion explicita e
irrevocable de no ser nunca



religiosos, ni personas de algun
modo equiparadas a los religiosos, y
de que jamas bajo ningun aspecto se
nos considere tampoco misioneros.
Por decirlo de un modo grafico,
aunque se trate de una hipotesis
absurda, no hay autoridad en la
tierra que pueda obligarnos a serlo:
lo impide el mismo derecho natural y
el derecho positivo, la moral
cristiana y el derecho canonico:
porque, repetimos, nos hemos
entregado a Dios con la condicion
precisa de no ser religiosos" (51).

Esta conciencia de ser, sencilla y
llanamente, cristianos que desean
santificarse y trabajar
apostolicamente cada uno segun su
estado y en las condiciones
ordinarias de la vida humana,
subyace en varias propuestas
presentadas en el Congreso General
Especial. Por ejemplo, en las
relacionadas con la importancia del
trabajo profesional, del que luego



hablaremos. O en las que sefialan la
conveniencia de que el lus peculiare
deje constancia de la naturalidad
como rasgo propio del actuar
cristiano y, a la vez, del repudio de
todo misterio, secreto o discrecion
mal entendida; tema ya
suficientemente tratado y sobre el
que no hace falta volver. Aihladamos
solamente que en esas propuestas se
sefiala que, siendo el Opus Deiy su
naturaleza ya bien conocidos, no
resultan oportunas las normas de
prudencia que fueron necesarias en
otras épocas y que hace afios habian
caido en desuso (52); y se reiteran la
secularidad, y la naturalidad que de
ésta deriva, denunciando el error
que supondria "cualquier intento de
hacer pasar por secreto lo que es
naturalidad de nuestra vida de
cristianos corrientes, que no hacen
alarde de su propia vida espiritual o
de sus afanes apostolicos” (53). La
conciencia de ser cristianos
corrientes subyace también en las



propuestas -y en éstas convendra, en
cambio, detenerse- que subrayan la
necesidad de evitar todo lo que, de
una manera o de otra, evoque la
figura, los usos o los términos
propios del estado de perfeccion o -
como habia empezado a decirse en
esta época- estado de vida
consagrada. De ahi -como vimos-, la
solicitud de un estudio y revision de
la terminologia; y de ahi también
varias propuestas -eco, como las
anteriores, de ensefianzas
precedentes del propio Fundador-
que van derechas a una cuestion
central: la configuracion del vinculo
entre los miembros del Opus Deiy la
Obra misma, excluyendo de raiz
cualquier tipo de votos o realidades
analogas.

Este punto fue uno de los recogidos
en la primera de las conclusiones
aprobadas al final de la segunda
parte, el 14 de septiembre de 1970,
en la que, después de pedir una



revision del Derecho peculiar del
Opus Dei, a fin de "suprimir de €l los
elementos propios de los Institutos
de perfeccion”, se afiadia: "es decir, la
profesion de los tres consejos
evangélicos de pobreza, castidad y
obediencia (cfr. Const. Ap. Provida
Mater Ecclesia, Art. II1, § 2, nn. 1°, 2°,
3°y Const. dogm. Lumen gentium, n.
43 y Decr. Perfectae caritatis, n. 11) y
la obligatoriedad de esa profesion
mediante vinculos de caracter
sagrado (cfr. Const. Ap. Provida
Mater Ecclesia, Art. III, § 2, nn. 1Q 20
30 Const. dogm. Lumen gentium, n.
44)" (54).

Esta peticion habia sido ya
formulada en diversas propuestas,
provenientes tanto de la Seccion de
mujeres como de la Seccion de
varones, desde el principio del
Congreso (55). Incluso, en algun caso,
se habia hecho algo mas: poner de
relieve que la triada de virtudes o
consejos evangélicos -pobreza,



castidad y obediencia-, valida, o al
menos clasica, para definir el estado
religioso, no resultaba adecuada
como intento de tipificacion del
espiritu del Opus Dei. "De un modo
tradicional -sefialaba una propuesta
particularmente densa-, en la
literatura ascética e incluso en textos
juridicos y doctrinales, por influjo
evidente de espiritualidades propias
del estado religioso, se ha puesto la
santificacion personal en relacion
con las virtudes de la pobreza, de la
castidad y de la obediencia". "Es claro
-continuaba- que esas tres virtudes -
en sl mismas, y con independencia
de la forma de vivirlas caracteristica
del estado religioso- son necesarias
para la santidad, que requiere todas
las virtudes en conexion necesaria e
indisoluble. Es claro también que
esas tres virtudes cumplen una
funcion ascética de gran
importancia"”.



No obstante -se anotaba a
continuacion, llegando al punto
crucial-, "la doctrina de la Iglesia y la
propia experiencia nos ensefa.

"a) que la esencia de la santidad esta
en la caridad, amor a Dios y a todo 1o
demads por Dios;

"b) que el primado entre las virtudes
compete a las teologales -fe,
esperanza y caridad-;

"c) que las virtudes cardinales -
prudencia, justicia, fortaleza y
templanza- tienen una funciéon
especial determinante y una funcion
general reguladora indispensable;

"d) que la presencia activa en la
cristianizacion de todas las
actividades temporales exige
continuamente el ejercicio de
algunas virtudes que una
sistematizacion teologica muy comun
enumera como partes integrante o
potenciales o subjetivas de las cuatro



cardinales, y que son la laboriosidad,
el trabajo profesional santificado, la
humildad, todas las formas de la
justicia, la sencillez, la sinceridad, la
lealtad, la naturalidad, el orden, el
desasimiento, la tenacidad, el
optimismo, la modestia, el pudor, la
abnegacion, la docilidad, la
sobriedad, la reciedumbre, la
valentia, la ponderacidn, la
paciencia, la capacidad de iniciativa,
la afabilidad, la grandeza de alma, la
fidelidad, etc.;

"e) que el ejercicio de las virtudes
sobrenaturales y humanas nos hace
serenos y alegres, que Dios mismo
pone en nuestro corazén un
profundo sentido de nuestra filiacion
divina, y que es asi como
santificamos el trabajo profesional
ordinario, nos santificamos en el
trabajo y con el trabajo ayudamos a
la santificacion de los demas".



En resumen, "toda esta realidad, que
el espiritu de la Obra nos ensefia, nos
estimula y nos ayuda a vivir, no
puede ser expresada por la
tipificacion religiosa de las tres
virtudes a que antes nos hemos
referido”; de ahi que se terminara
solicitando que, en la futura
redaccion del Codex Iuris
Particularis del Opus Dej, se
recogieran en toda su amplitud las
ensefianzas del Fundador de la Obra
sobre las virtudes, sin limitarse a las
tres recién indicadas (56).

No sorprende, pues, que la primera
de las conclusiones finales, ya citada,
recoja precisamente este punto, sin
duda alguna decisivo. Lo habia
subrayado ya, explicitando algunas
de las consecuencias institucionales,
el propio Mons. Escriva en la carta
dirigida al Cardenal Ildebrando
Antoniutti al terminar la primera
fase del Congreso, y en la que, al
resumir los trabajos realizados hasta



ese momento, destacaba como en el
Congreso se habia recordado la
necesidad de salir del contexto de los
consejos evangélicos, y remarcaba a
la vez el gran paso dado poi el
Concilio Vaticano II al establecer la
posibilidad de instituciones o
estructuras de régimen universal o
interdiocesano en las que no se exija
a sus miembros la profesion de esos
consejos.

"Ha puesto de relieve ante todo [el
Congreso General Extraordinario] -
escribia el Fundador- que la
naturaleza canonica de Instituto
Secular se ha demostrado
inadecuada a la realidad socioldgica,
espiritual y pastoral del Opus Dei,
tanto respecto al carisma
fundacional, como respecto & una
experiencia de mas de veinte afios de
trabajo pastoral que, habiendo sido
comprobada en todo el mundo tiene,
por esto mismo, valor universal".



Esa inadecuacion entre la figura de
Instituto Secular y la realidad del
Opus Dej, trajo consigo -continuaba
Mons. Escriva, remitiendo siempre a
juicios formulados durante el
Congreso- "que en el momento de la
aprobacion [de la Obra] se produjera
una violencia [una forzatura, dice el
original italiano], incluyendo al Opus
Dei entre los Institutos de perfeccion:
y esto fue inevitable, ya que ése era
el unico camino, segun el derecho
entonces vigente, para poder gozar
de un régimen de caracter universal,
reclamado tanto por la naturaleza
como por el desarrollo ya entonces
alcanzado por el Opus Dei"; "en ese
momento, en efecto, como es bien
sabido, para poder establecer
juridicamente las estructuras y
facultades que constituyen un
régimen de caracter universal, se
consideraba condicion indispensable
la profesion de los consejos
evangelicos por parte de los



miembros de la persona moral que
se pretendia erigir".

Parece llegado el momento -
proseguia el Fundador del Opus
Deide corregir la violencia o
forzatura entonces operada: "El
Congreso ha manifestado el criterio
de poder llegar legitimamente a
separar la incorporacion de los
socios al Instituto (que mediante una
formula juridica adecuada implicaria
siempre un vinculo perpetuo, mutuo
y pleno) de la emision, hoy necesaria,
de votos o vinculos equivalentes:
considera en efecto mas adecuado a
la naturaleza del Instituto resolver
este problema partiendo del primer
mandamiento de la ley de Dios (que
manifiesta y contiene la llamada
universal a la santidad) y de la
practica de determinadas virtudes,
pero no necesariamente las
tipificadas en los tres consejos
evangélicos".



De ahi -declaraba finalmente- que el
Congreso haya tomado nota, "con
hondo sentimiento de gratitud y de
esperanza, de que después del
Concilio Vaticano II pueden existir,
dentro del ordenamiento de la
Iglesia, formas canonicas con
régimen de caracter universal, que
no requieren la profesion de los
consejos evangélicos por parte de
quienes integran esas personas
morales". Y la carta aclaraba
enseguida a qué formas canonicas
queria referirse, remitiendo
expresamente al Decreto
Presbyterorum Ordinis, n. 10 y al
Motu proprio Ecclesiae Sanctae,
seccion primera, n. 4: es decir, los
documentos en los que se habla de
las Prelaturas personales (57).

Notas
50. ACGS-f, 1, 9-IX-1969.

51. ACGS-m, 1, 11-I1X-1969. La
declaracion final se encuentra



también en una de las propuestas
aprobadas por la Seccion de mujeres:
"Nuestra vocacion de fieles
corrientes, nos lleva a dedicarnos al
servicio de Dios en la Obra con la
condicion expresa de no ser
religiosas. Cada asociada tiene en la
Iglesia y en la sociedad civil, el estado
que tenia antes de pertenecer al
Opus Dei" (ACGS-f, 1, 12-1X-1969).

52. Después de referirse a que "el
crecimiento y desarrollo de la Obra
en todo el mundo" ha hecho posible,
en buena parte, que cambiaran las
circunstancias historicas que
exigieron esas normas de prudencia
(vid. apartado 5 del capitulo VII); y
después de hacer constar que "desde
hace afios no son necesarias esas
disposiciones el Congreso aprobo que
esas normas "no se recojan en la
nueva redaccion, que estamos
preparando, de nuestro

derecho" (ACGS-m, I, 1I-IX-1970 y
ACGS-, 11, 11-1X-1970).



53. ACGS-m, 1, 11-IX-1969.

54. Remitimos de nuevo al Apéndice
documental, n. 55.

55.Y tanto en términos generales,
como con referencia a aspectos
concretos. Este ultimo es, por
ejemplo, el caso de algunas normas
sobre adquisicion y disposicion de
bienes, inspiradas en el derecho de
los Institutos de perfeccion, que
habia resultado inevitable recoger en
las Constituciones; en el Congreso se
pide su supresion, sustituyéndolas
por otras, en las que se deje
constancia de que los miembros del
Opus Dei adquieren derechos y
obligaciones de caracter economico
para si mismos, de igual modo que
cualquier otro ciudadano, viviendo el
desprendimiento y la cooperacion a
las tareas, apostolicas y benéficas con
la actitud y la generosidad propias de
un buen cristiano (ACGS-m, II, 12 y
13-1X-1970). Sobre esto vuelve la



tercera conclusion final (vid.
Apéndice documental, n. 55).

56. ACGS-m, 1, 12-IX-1969. La Seccion
de mujeres trato también este tema,
aprobando una propuesta de
contenido analogo: "desde ahora,
para reflejar con fidelidad la
fisonomia espiritual propia de
nuestro espiritu, tal y como nuestro
Fundador nos lo ensefia, la parte de
nuestro lus Peculiare que determina
el modo de vivir la pobreza, la
castidad y la obediencia, recoja
también -incluso con mas amplitud-
como han de vivir las asociadas
algunas otras virtudes que, sin estar
incluidas en los llamados " consejos
evangélicos', son también
genuinamente evangélicas y tienen,
ademas, un rango especial dentro del
espiritu propio del Opus Dei: la
caridad, la filiacion divina, la
sinceridad, la laboriosidad, el orden,
la lealtad, la reciedumbre, la alegria,
etc." (ACGS-, I, 12-1X-1969).



57. Recordamos que el texto
completo de esta carta se incluye en
el Apéndice documental, n. 54.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/6-los-
miembros-del-opus-dei-cristianos-
corrientes/ (02/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/6-los-miembros-del-opus-dei-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/6-los-miembros-del-opus-dei-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/6-los-miembros-del-opus-dei-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/6-los-miembros-del-opus-dei-cristianos-corrientes/

	6. LOS MIEMBROS DEL OPUS DEI, CRISTIANOS CORRIENTES

