
opusdei.org

6. La secularidad y el
trabajo profesional

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

03/12/2010

No terminó el trabajo del Fundador
en Roma con la aprobación del Opus
Dei como Instituto Secular de
derecho pontificio. Aún le quedaban
gestiones pendientes, tales como
acabar de retocar el Codex de la
Obra, de acuerdo con la nueva
terminología de la Provida Mater
Ecclesia; o el llevar cuanto antes a la



imprenta el Catecismo de la Obra,
con algunas preguntas reformadas;
en fin, el seguir la pista de una casa
que habían encontrado días antes.
Además, la noticia de la aprobación
todavía no era pública y temía el
Fundador que causase cierto
alboroto. Cosa que veía con disgusto,
pues podía interpretarse por la gente
como ruidoso triunfalismo,
quebrantando su lema de ocultarse y
desaparecer. Anticipándose a ello,
daba instrucciones a los del Consejo
General para que la celebración
fuese de puertas adentro:

quiero que de puertas afuera no se
meta excesivo ruido: dentro de casa,
para agradecerlo al Señor y
fortalecer a nuestra gente, todo es
poco: acción de gracias y ¡jolgorio!,
que en el cielo sonarán campanillas
de plata |# 201|.

El hecho es que la noticia seguía su
propio curso e iba extendiéndose



rápidamente. Mons. Montini le
aconsejó que la dejase tomar vuelo y
no pusiera trabas a su difusión. Casi
he recibido una orden de Mons.
Montini para que no me calle, vuelve
a escribir a los de Madrid; y dispuso,
en consecuencia, que tenían libertad
para comunicar a todo el mundo la
alegre nueva, sin hacer alardes, pero
sin contener la alegría. Y, a efectos
internos, mandaba:

Que hagan en todas las casas, una
función eucarística, que entonen el
Te Deum, y que acaben con una Salve
a la Ssma. Virgen, en acción de
gracias. Y que se tenga, en todas las
casas, una comida extraordinaria y
todo el barullo interno que a los
Directores locales les parezca
prudente |# 202|.

Ahora, que había desaparecido la
tirantez ocasionada por varios meses
de intenso trabajo, el Padre
comenzaba a palpar sus



sentimientos, porque no había tenido
ni tiempo ni humor para ello. Entre
líneas, discretamente, pueden
rastrearse dos sentimientos
contrarios que luchaban en su
ánimo:

Muchas ganas de volver a España,
pero muy contento de ser cada día
más romano |# 203|.

Es éste un pensamiento del mes de
marzo, que, conforme pasan las
semanas, se agudiza:

se ha hecho necesario que continúe
yo aquí un poco de tiempo más, cosa
que me mortifica bastante, aunque
estoy muy contento en Roma, y que
me da la impresión de un destierro.
Paciencia. Otra cosa más que
paladear |# 204|.

La estancia del Padre en Roma se
alargaba más de lo que había
calculado |# 205|, por lo que tuvo
que enviar a don Álvaro a España



con objeto de poner a los del Consejo
General al tanto de la actual
situación jurídica de la Obra y para
resolver los múltiples asuntos
económicos de las sedes materiales.
Estaba también por programar la
formación de las muchas personas
que habían pedido últimamente ser
admitidos como miembros del Opus
Dei. No eran pocos, por tanto, los
encargos que llevaba encima don
Álvaro, por lo que el Padre escribió a
los del Consejo General haciéndoles
ver que tenía trabajo de sobra y que
convenía facilitarle los viajes:

Por favor: Álvaro está enfermo y
procurará ocultarlo, para que no
pongáis obstáculo a sus andanzas; y
yo quiero que no le pongáis
obstáculo, pero que siga el plan que
el prof. Faelli le ha señalado y que no
deje inyecciones y medicinas |#
206|.



Llegó a Madrid el 28 de abril. Iba con
intención de pasar dos semanas, que
se prolongaron porque cayó enfermo
de pulmonía. La recuperación de don
Álvaro fue lenta, pues el 12 de junio
se encontraba todavía malucho,
como escribía el Padre |# 207|.

En medio de las contrariedades, que
nunca le faltaban, el Fundador
recogía por entonces muestras de
afecto. Eso eran para él las mercedes
concedidas por la Santa Sede; las
afectuosísimas atenciones por parte
de Cardenales y dignatarios de la
Curia; el nombramiento de Prelado
doméstico de Su Santidad (que en un
principio quiso rechazar); y la
designación de don Álvaro como
secretario de la Comisión para
Institutos Seculares, dentro de la
Sagrada Congregación de Religiosos |
# 208|, lo cual era una ayuda
provisional para defender la
secularidad de los fieles de la Obra.



El Señor y su Madre bendita nos
hacen recoger, en Roma, grandes
manojos de rosas fragantes —ya veis
que no exagero—, y no es posible que
entre tantas rosas no haya espinas:
yo querría que las espinas,
voluntariamente buscadas en
vuestra vida ordinaria de trabajo, se
quedaran por ahora en España... ¿Me
entendéis?: es preciso apretar en la
vida de sonriente mortificación, de
penitencia: para que aquí, por
vuestro buen espíritu, sigamos
cosechando rosas |# 209|.

El 30 de mayo salió el Padre para
España, donde estuvo hasta el 12 de
junio, ocupado en asuntos urgentes
que no le permitieron ni un día de
descanso |# 210|. Al entrar el
período de las vacaciones de verano,
en que se reduce la actividad de la
Curia romana, pudo regresar de
nuevo a España, el 25 de julio. Tres
meses y medio de viajes y trabajo,
pues tuvo que visitar a gran número



de Obispos, a quienes había enviado
previamente una hoja informativa
sobre los Institutos Seculares, figura
jurídica de la que poco o nada se
conocía en el mundo eclesiástico
español |# 211|.

Asistió el Padre a los cursos de
formación que tuvieron lugar ese
verano en la finca de Molinoviejo.
Allí mismo, el año anterior, a finales
de septiembre, les había anunciado
que en 1947 se renovarían los cargos
dentro de la Obra, para vivirlos
estrictamente, tal como había
establecido en el Codex. Y esta
decisión de atenerse puntualmente al
Derecho peculiar de la Obra ya la
había reafirmado por carta a los del
Consejo General, cuando no habían
transcurrido aún veinticuatro horas
desde la obtención del Decretum
laudis |# 212|. Ese verano de 1947 el
Fundador comentó a sus hijos el
Catecismo de la Obra y les explicó la



actual forma jurídica del Opus Dei,
de acuerdo con la sanción pontificia.

Transcurría sosegadamente su
estancia en España cuando,
inesperadamente, tuvo que volver a
Roma, donde don Álvaro reclamaba
su presencia. Salió de Madrid el 20
de noviembre; y el 4 de diciembre
escribía a los del Consejo General:

es preciso que encomendéis el
trabajo que me hizo venir, para que
logremos, en servicio de nuestra
Madre la Iglesia, que se perfile con
trazos firmes la figura canónica
recién nacida —el Instituto Secular
—, porque, si no, se entorpecerá la
labor de las almas |# 213|.

De cuando en cuando, en las
epístolas o anotaciones del Padre,
aparece una simple palabra, una
expresión o un sentimiento prendido
a determinadas palabras. Hay que
estar ojo avizor. Ese perfilar con
trazos firmes la figura canónica



recién nacida, por ejemplo, nos
revela la frágil consistencia jurídica
de los Institutos Seculares y los
peligros que les acechaban desde su
aparición histórica. Pero también es
simple metáfora que recuerda otros
textos del Fundador, como aquél de
pocos meses antes, en que pide a sus
hijos cariño y miramiento al tratar
las cosas de la Obra:

porque conviene no olvidar —les
recordaba— que la Obra es una
criatura de Dios, que Él ha puesto en
nuestras manos, para que la tratemos
con delicadeza sobrenatural y
humana, y le demos alma y cuerpo y
garbo |# 214|.

Remontándonos aún más, viene a la
mente la imagen de la Obra nonnata,
en gestación, como nasciturus en el
vientre materno |# 215|. Todas estas
poéticas consideraciones, ¿no hacen
acaso entender, de un solo golpe de
vista, la ternura maternal del



Fundador, y su denuedo y fiereza,
para proteger el crecimiento de una
criatura puesta en sus manos por
Voluntad divina?

¿Qué ocurría en Roma, como para
forzar el regreso del Fundador, sino
que se cumplían los temores
predichos ante la Provida Mater
Ecclesia? En efecto, en su parte
introductoria se apuntan los motivos
que llevaron a promulgarla: «evitar
el peligro de la erección de nuevos
Institutos, que no rara vez se fundan
imprudentemente y sin maduro
examen», ya que las formas nuevas
que aspiran a ser Institutos Seculares
«se han multiplicado silenciosamente
y revisten formas muy variadas y
diversas entre sí» |# 216|.

Tales asociaciones, era notorio, se
hallaban en plena efervescencia. Al
año siguiente de ser promulgada la
Provida habían presentado en la
Sagrada Congregación de Religiosos



más de medio centenar de peticiones
de erección |# 217|. Esa inundación
de solicitudes desbordaba las
previsiones hechas y amenazaba
llevarse por delante el cauce jurídico.
El remedio de la Curia consistió en
crear muros de contención, que no
otra cosa eran el Motu proprio Primo
feliciter y la Instrucción Cum
Sanctissimus, para detener la
avalancha |# 218|.

En la Instrucción se aconsejaba a los
Ordinarios calmar la impaciencia de
los promotores de ese tipo de
asociaciones. Las autoridades
diocesanas debían poner a prueba
tales movimientos de fieles,
conduciéndolos con prudencia, sin
precipitaciones, paulatinamente, por
una escala de peldaños jurídicos —
Pías Uniones, Sodalicios,
Confraternidades— hasta ver en qué
paraban |# 219|.



El otro muro de contención lo
establecía el Motu proprio Primo
feliciter mandando aplicar
estrictamente la normativa propia de
los Institutos Seculares, con
exclusión de cualquier otra
disposición que hiciera referencia al
régimen del estado religioso. El
motivo era claro: la lex de la Provida
venía a llenar un vacío dejado por el
Código de Derecho Canónico, y se
había promulgado teniendo en
cuenta, precisamente, las
características de las asociaciones
que pretendían ser aprobadas como
Institutos Seculares. De hecho, como
se ha señalado, el espíritu de muchas
de ellas no era sino una variante
próxima a la vida de los religiosos.

Cuando se redactó la Provida Mater
Ecclesia el Fundador se vio obligado
a aceptarla tal como iba. Más
adelante, pocos meses después, ante
el peligro de una equiparación
teórica y práctica de los Institutos



Seculares con el estado religioso, se
presentó en Roma, dispuesto a dar la
batalla en un punto clave: la
secularidad. Nos lo cuenta en cuatro
palabras, sin detenerse a relatar su
intervención en este episodio,
mínimo pero trascendental, de la
historia eclesiástica:

Después, por iniciativa de Álvaro a
través del Sottosegretario de la S.
Congregación de Religiosos, se logró
hacer el Motu proprio Primo feliciter,
para asegurar la secularidad |# 220|.

De secularidad va empapado todo
este documento. Esta vez no se
hicieron concesiones; y la
secularidad está perfilada con trazos
firmes, reflejándose de modo
especial en los textos referentes a la
búsqueda de la santidad y al ejercicio
del apostolado |# 221|. El rasgo
característico de los Institutos
Seculares se resume en una nota: la
secularidad. Y esto lo expresa clara y



reiteradamente el Primo feliciter:
cuando se trate de considerar la
naturaleza de estos Institutos —dice
—, «no ha de perderse jamás de vista
lo que es su característica propia y
peculiar; a saber: la secularidad, en
la que radica la entera razón de su
existencia» |# 222|. (Pero no bastó la
barrera de la secularidad para evitar
confusionismos. Siempre persistió el
riesgo de una interpretación según el
camino y vida de los religiosos).

A principios de febrero de 1948 el
Fundador daba por terminado su
trabajo, como manifestaba a Ricardo
Fernández Vallespín:

Espero volver pronto a España: no ha
sido estéril mi soggiorno romano. ¡Ya
verás qué alegría cuando te cuente!...
|# 223|.

Alegría que se traducía, durante toda
esa temporada, en la salutación o en
la frase de despedida de sus cartas:



Gracia de Dios y buen humor |#
224|.

Evidentemente —dice a los del
Consejo General—, era como para
estar muy contento:

El balance de este viaje es, sin
comparación, más favorable aún que
el de los otros viajes que he hecho a
Roma: ya os contaré: esperad la
Instrucción y un Motu proprio |#
225|.

Con aquellos documentos quedaba a
salvo la figura canónica de los
Institutos Seculares, confirmada
sobre la base de la secularidad, que
es, en efecto, una característica
esencial de los miembros del Opus
Dei. En dos brochazos define el
Fundador este camino, con una
fórmula ascética y apostólica: vida
interior contemplativa, unida al
propio trabajo profesional, el que sea
|# 226|.



Y esta vinculación de la vida interior
al trabajo, de la vida del espíritu a las
cosas materiales, hecha por amor a
Dios, encuadra la participación del
cristiano corriente en la tarea
redentora del mundo. De ahí que sea
inherente al espíritu del Opus Dei el
amar apasionadamente el mundo |#
227|, porque del mundo —del siglo
que dirían los clásicos— extrae el
hombre, mediante el trabajo, materia
y ocasión de santificarse |# 228|.

Cuando una persona es llamada por
Dios al Opus Dei, no por ello se siente
desplazada del sitio que ocupaba
hasta entonces en la sociedad. Dios
se mete en nuestra vida dándole un
sentido nuevo —explica el Fundador
— y, sin embargo, en lo exterior nada
ha cambiado; el Señor quiere que le
sirvamos precisamente donde nos
condujo nuestra vocación humana:
en nuestro trabajo profesional |#
229|. Gracias al trabajo profesional
se asegura la vinculación del



cristiano a la sociedad; de forma que
ahí —en el lugar, en el estado y en la
profesión que tenía antes de venir al
Opus Dei— busca su santificación |#
230|. El trabajo es, por tanto,
garantía de secularidad, porque
enraiza al cristiano en una sociedad
determinada, de la que es ciudadano
corriente, ni más ni menos que
cualquiera de sus amigos, colegas y
vecinos.

Casi dos años llevaba ya el Fundador
en Roma dando a conocer el Opus
Dei, intentando hacerse comprender,
explicando a unos y a otros en qué
consistía la secularidad, concepto tan
fácil de captar por algunos y tan
inasequible para otros. Había casos
en que de nada le valían argumentos
y aclaraciones, hasta que cierto día la
Providencia acudió en su ayuda.

Vivía en Barcelona un hombre joven
que trabajaba en un despacho
comercial de vinos —la empresa



Arnó—, que pertenecía a su familia.
A la vez era tenor y cantaba ópera en
el Liceo de Barcelona. Deseaba ser
admitido en la Obra, pero por su
edad —que rebasaba ya la de hacer
estudios universitarios— y por sus
actividades profesionales, se fue
demorando la decisión. Estando el
Padre en Molinoviejo, en el verano
de 1947, se enteró de que, antes de
ser admitido, se le había animado a
que hiciese la carrera de Derecho. No
era necesario; podía pertenecer a la
Obra —aclaró el Padre— porque ya
tenía un trabajo profesional |# 231|.

Regresó el Padre a Roma y un día
recibió una foto de Fernando
Linares, que éste era el nombre del
cantante, disfrazado con un traje
oriental y actuando en escena.
Inmediatamente le contestó:

Roma, 26 de febrero, 1948.

Queridísimo: que Jesús te me guarde.
Leo tus cartas y veo que eres un



bandido morrocotudo. Haremos
buenas migas, si eres santo. Conque,
a aprovechar el tiempo, ya que te
tienes por viejo pellejo. Desde luego,
el chinote que mandaste no aparenta
demasiados años: no te des
importancia, que tienes juventud
hasta los ochenta y pico |# 232|.

No desaprovechó don Josemaría lo
oportuno de la foto, y supo sacarle
buen partido de allí en adelante,
según cuenta:

Era mi principal ocupación en
aquellos días hacer entender la Obra
a las personas que gobiernan la
Iglesia Universal; llegó un momento,
en el que decidí utilizar un ejemplo
que me pareció muy gráfico.
Hablando con el Cardenal Lavitrano,
le mostré la fotografía de un
hermano vuestro, cantante de ópera,
mientras estaba actuando en un
teatro. Y comenté: ¿se entiende bien
ahora que somos gente corriente,



que lo nuestro es santificar todas las
profesiones, todos los modos de
trabajar propios de los hombres que
no se apartan del mundo? |# 233|.

Mucho poder tenía a sus ojos el
argumento de la secularidad cuando
el año anterior se había sobrepuesto
a su propia humildad. Ocurrió,
efectivamente, que don Álvaro, como
Procurador General del Opus Dei,
luego de haber consultado con los del
Consejo General, solicitó para el
Fundador el nombramiento de
Prelado Doméstico de Su Santidad.
Iniciativa que Mons. Montini hizo
propia |# 234|. El nombramiento
lleva fecha del 22 de abril de 1947.
Montini, que había pagado de su
bolsillo la tasa de expedición del
título, le envió el diploma de
concesión junto con una carta
autógrafa diciéndole que eso era
«una prueba, nueva y solemne, de la
estima y benevolencia del Santo
Padre para con el Fundador del Opus



Dei» |# 235|. Pero el nuevo
Monseñor no estaba dispuesto a
aceptar un honor que no había
pedido, y que ni siquiera
ambicionaba. A punto estuvo de
devolver cortésmente el título. Don
Álvaro consiguió disuadirle de
semejante propósito, haciéndole
notar que con ello quedaría más
patente la secularidad del Opus Dei,
ya que esas distinciones no se
conferían a los religiosos |# 236|.

* * *

A la faceta secular del trabajo, a su
valor, y al papel que juega en la
economía del espíritu, dedicó el
Fundador un largo rosario de
consideraciones en Carta a sus hijos,
el año 1948 |# 237|.

Al trabajar —les escribe— no hacéis
una tarea meramente humana,
porque el espíritu del Opus Dei es
que la convirtáis en obra divina. Con
la gracia de Dios, dais a vuestro



trabajo profesional en medio del
mundo su sentido más hondo y más
pleno, al orientarlo hacia la salvación
de las almas, al ponerlo en relación
con la misión redentora de Cristo |#
238|.

Detrás de este esclarecimiento del
sentido sobrenatural del trabajo hay
toda una arquitectura teológica y un
fenómeno pastoral inédito en la
historia, en cuanto a sus dimensiones
y alcance espiritual. Porque el
trabajo está metido en las raíces
mismas del espíritu sobrenatural
específico del Opus Dei |# 239|. El
tema de la Carta es que el trabajo
humano, terreno y secular, hecho
por amor, se convierte en Obra de
Dios, Opus Dei, operatio Dei, labor
sobrenatural |# 240|. Idea que el
Fundador venía predicando desde
los comienzos de su misión y que tan
a duras penas conseguía meter en la
prevalente mentalidad de la época.
Idea que puso al alcance de los



estudiantes universitarios, expresada
con sencillez: una hora de estudio es
una hora de oración |# 241|. Ahora
—diez, quince años más tarde—
inaugura este escrito fundacional
con una espléndida obertura, tomada
de los textos bíblicos:

Cuando la Escritura narra la creación
del primer hombre, nos cuenta que
tomó Yaveh al hombre y lo puso en el
jardín del Edén, ut operaretur, para
que trabajara.

Después del pecado, permanece la
misma realidad de trabajo, unido —a
causa de ese pecado— al dolor, a la
fatiga: comerás el pan con el sudor
de tu frente, se lee en el Génesis. No
es el trabajo algo accidental, sino ley
para la vida del hombre |# 242|.

Trabajar es designio divino que rige
la armonía del universo, donde todo
está ordenado y tiene su hora y
puesto, como canta el salmo:



hiciste las tinieblas con las que
comienza la noche, en la que
corretean todas las fieras de la selva,
y los leones rugen con ansias de
encontrar la presa, solicitando de
Dios el alimento. En cuanto sale el
sol, se retiran y se recuestan en sus
madrigueras; entonces sale el
hombre a su tarea, a su dura faena
hasta que llegue la tarde. ¡Cuán
numerosas son, oh Yaveh, tus obras!
¡Todas las hiciste con sabiduría! |#
243|.

Y, apenas abrimos el Nuevo
Testamento, nos hallamos con Cristo,
el Mesías, trabajando en el taller de
José:

el ejemplo de Jesús que, ¡durante
treinta años!, permaneció en
Nazareth trabajando, desempeñando
un oficio; artesano, dice la Escritura.
La tradición añade: carpintero. En
manos de Jesús el trabajo, y un
trabajo profesional similar al que



desarrollan millones de hombres en
el mundo, se convierte en tarea
divina, en labor redentora, en
camino de salvación |# 244|.

Por fuerza ha de proclamar el
cristiano la potencia del trabajo, por
el que participa en la obra creadora,
y en el mantenimiento y progreso de
la humanidad entera. El trabajo no
es, por tanto, una maldición divina,
aunque el esfuerzo intenso haga
ingrata la tarea. Las fatigas y dolores
que la acompañan, proporcionan, sin
embargo, una ocasión para sentirnos
más cerca de Cristo, que sufrió
hambre y cansancio, y tormentos de
Pasión. Y, puesto que el trabajo es ley
universal, cualquier trabajo digno y
noble en lo humano, puede
convertirse en un quehacer divino.
Los miembros del Opus Dei deben
elevar y santificar todas las
profesiones, convirtiéndolas en
instrumentos de santidad propia y



ajena, en ocasión de apostolado |#
245|.

Pero, ¿en virtud de qué prodigio se
eleva y transforma la actividad
profesional en algo de orden
superior? ¿Cuáles son los medios y
en qué consiste el proceso de tan
estupenda conversión?

Cuando dejamos que Jesús habite en
nosotros —escribe el Fundador—, en
nuestra vida hay una virtud muy
superior a la del legendario rey
Midas: él convertía en oro cuanto
tocaba; nosotros, de ese trabajo
humano, hacemos [...] operatio Dei,
labor sobrenatural |# 246|.

Se santifica el trabajo si se busca la
unión con Dios al ejecutarlo,
manteniendo, en lo posible, un
diálogo constante con el Señor; un
diálogo que se alimente de las
incidencias profesionales de la
jornada. Se convierte en oro divino el
esfuerzo si se trabaja con perfección



—competencia profesional— y
rectitud de intención: cara a Dios, sin
ambicionar glorias humanas que
satisfagan la personal vanidad. Se
santifica el trabajo si se ve en él la
posibilidad de servir a todos los
hombres por amor a Dios |# 247|.

En el Decretum laudis, al trazar las
características del Opus Dei, se
recoge esta doctrina sobre la
búsqueda de la santidad en el
desempeño de la labor profesional, el
ejercicio del apostolado por medio de
la profesión y el carácter secular de
dicho trabajo |# 248|. Con
anterioridad, la Santa Sede, como
para mostrar la favorable acogida del
nuevo camino apostólico inaugurado
por los miembros del Opus Dei, les
concedió indulgencia plenaria en
diversos casos: por la incorporación
al Opus Dei, por ejemplo, y en los
días de fiesta de los Patronos de la
Obra; y también plenaria,
mensualmente, si durante ese



período de tiempo ofreciesen a diario
su trabajo intelectual con una
jaculatoria |# 249|.

El Breve apostólico Cum Societatis,
de junio de 1946, por el que se
concedían esas indulgencias al
trabajo intelectual (la mayoría de los
miembros del Opus Dei eran
entonces estudiantes o ejercían
profesiones intelectuales) no llenaba
las esperanzas del Padre. ¿Cómo iba
a conformarse al considerar la
vocación recién estrenada de sus
hijas numerarias auxiliares, que
empezaban a llegar a la Obra ese
verano de 1946, aportando su valioso
e imprescindible trabajo, también en
las labores domésticas? Y, ¿cómo
podía hablar de la santificación
universal de todo trabajo honrado si
se discriminaban, con indulgencia
plenaria, las labores intelectuales de
las manuales?



Se solicitó, pues, de la Santa Sede la
concesión de indulgencias a los
miembros del Opus Dei por su
trabajo manual. La respuesta de Pío
XII fue el Breve Mirifice de Ecclesia,
que subraya que «la razón, la esencia
y el fin propio del Opus Dei consiste
en adquirir la santidad por medio del
trabajo cotidiano» |# 250|. El
documento hace especial mención y
referencia a las mujeres del Opus Dei
y, dentro de ese conjunto, el Pontífice
piensa en particular «en quienes se
ocupan de los trabajos del hogar y,
siguiendo el ejemplo del Señor —que
vino a servir y no a ser servido— y
de la Santísima Virgen María, Esclava
del Señor, llevadas de verdadera
humildad, desempeñan alegres las
tareas manuales y domésticas, en las
que se ocupaba Marta, pero animada
en su interior por el espíritu de
María» |# 251|. El Breve otorgaba
indulgencias —plenarias o parciales,
según los casos— a los miembros del
Opus Dei si ofrecían a Dios sus



trabajos manuales con una breve
oración o jaculatoria. Con ello, la
Santa Sede ratificaba de nuevo la
doctrina y espíritu de la Obra en
cuanto al trabajo secular, de
cualquier clase que fuese.

Pensad que, en el servicio de Dios, no
hay oficio de poca categoría: todos
son de mucha importancia —escribía
el Fundador—. La categoría del oficio
depende de las condiciones
personales del que lo ejercita, de la
seriedad humana con que lo
desempeña, del amor de Dios que
ponga en él. Es noble el oficio del
campesino, que se santifica
cultivando la tierra; y el del profesor
universitario, que une la cultura a la
fe; y el del artesano, que trabaja en el
propio hogar familiar; y el del
banquero, que hace fructificar los
medios económicos en beneficio de
la colectividad; y el del político, que
ve en su tarea un servicio al bien de
todos; y el del obrero, que ofrece al



Señor el esfuerzo de sus manos |#
252|.

* * *

La llamada al Opus Dei es una
intervención divina en la que va
integrada la vocación humana, que
se mueve en el ámbito de la
secularidad, que es donde se ejerce la
profesión. De manera gráfica lo
expresa el Fundador:

Toda la espiritualidad del Opus Dei
se apoya, como la puerta en el quicio,
en el trabajo profesional ejercido en
medio del mundo. Sin vocación
profesional, no se puede venir al
Opus Dei [...], porque nuestra vida
puede resumirse diciendo que hemos
de santificar la profesión,
santificarnos en la profesión, y
santificar con la profesión |# 253|.

Por consiguiente, el oficio a que uno
se dedique, y todo lo que de él
depende y gira en torno, viene a ser



la primera condición de la actividad
apostólica; esto es, la materia para
que se verifique la transformación
divina de las relaciones sociales y
profesionales. Cuando una persona
se siente llamada y se acerca al
campo apostólico del Opus Dei, éste
la toma tal como viene, sin
transplantarla a otro lugar, sin
invitarla a cambiar de carrera u
ocupación, aceptando los rasgos de
su personalidad. Ese oficio, y su
mundo laboral, es el campo de su
apostolado.

Un hombre sin ilusión profesional no
me sirve |# 254|, recalcaba el
Fundador. Todos en el Opus Dei
participaban en ese afán de trabajo.
Y, por lo que cantan los hechos, las
numerarias auxiliares tenían de
sobra esa ilusión profesional |# 255|.

Hay un hilo que ensarta las ideas de
la Carta sobre el trabajo y la
espiritualidad del Opus Dei; y es la



articulación de lo divino con lo
humano, del trabajo con la
santificación. No existe oposición
entre el trabajo profesional y la vida
de entrega a Dios, enseña el
Fundador:

al contrario, se ayudan mutuamente.
Porque el trabajo profesional os da
sentido de responsabilidad, madurez
humana y todo un conjunto de
virtudes naturales, que vienen a ser
fundamento de las sobrenaturales.

Y a su vez la vocación divina os lleva
a realizar mejor el trabajo humano,
procurando hacer de él obra
perfecta: puesto que es lo que tenéis
que ofrecer a Dios, y a Dios no se le
debe ofrecer lo defectuoso, lo que
está mal hecho |# 256|.

--------------------------------------------------------------------------------

NOTAS:



1. Cfr. Alberto J. Lleonart y Amselem,
Fernando María Castiella y Maiz,
España y ONU: la "Cuestión
española", I (1945-46), Madrid 1978,
pp. 386-389.

2. Se volvió a abrir la frontera el 24-
VIII-1947.

3. Cfr. Acta Apostolicae Sedis (A.A.S.),
XXXVIII (1946), p. 132. La creación y
anuncio de los nuevos Cardenales se
hizo en el Consistorio Secreto del día
18 de febrero (cfr. ibidem, p. 103).
Las entrevistas, audiencias y visitas
de días ulteriores, que siguieron a la
asignación de títulos y puestos en las
Sagradas Congregaciones, retuvieron
a los Purpurados una semana más en
Roma.

4. Cfr. José Orlandis Rovira, Mis
recuerdos. Primeros tiempos del
Opus Dei en Roma, Madrid 1995, pp.
36-37.



5. Carta de Álvaro del Portillo:
Barcelona, 24-II-1946 (AGP Sec. B1
leg. 3, C-460224-1).

6. Carta de Álvaro del Portillo: Roma,
2-III-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460302-1).

7. Ibidem.

8. Ibidem. Los nuevos Cardenales
españoles eran el Arzobispo de
Toledo, Enrique Pla y Deniel; el de
Tarragona, Manuel Arce y
Ochotorena; y el de Granada, Agustín
Parrado y García.

9. Carta de Álvaro del Portillo: Roma,
2-III-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460302-1).

10. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 12-III-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460312-1).

11. Ibidem.



12. Cfr. Cartas a Mons. José López
Ortiz, Obispo de Tuy, en AGP, RHF,
EF-460206-1 y EF-460420-1, desde
Bilbao y Madrid, respectivamente;
Cartas a dom Aurelio María Escarré
Jané, O.S.B., en EF-460324-1,
EF-460421-1 y EF-460503-1, las tres
desde Madrid; etc.

13. Cfr. Carta a sus hijos de Roma,
desde Madrid, en EF-460324-2.

14. Carta, desde Madrid, en
EF-460325-1.

15. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 4-IV-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460403-1. Esta carta está registrada
como del día 3, aunque fue escrita en
tres días: 3, 5 y 19 de abril).

16. Ibidem.

17. Carta, desde Madrid, en
EF-460414-1.



18. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 17-V-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460517-1).

19. Cfr. Carta a Álvaro del Portillo,
desde Madrid, en EF-460616-1. La
recogida de cartas comendaticias fue
un ejercicio cabal y exhaustivo.
Como se dice en el Decretum laudis
de la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz y Opus Dei, 24-II-1947 (en
Amadeo de Fuenmayor, Valentín
Gómez Iglesias, José Luis Illanes, El
itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pamplona 1989, Apéndice
Documental 22, pp. 532-535), se
presentaron a la Santa Sede sesenta
cartas de los Ordinarios en cuyas
diócesis trabajaba el Opus Dei, y,
entre ellas, las de ocho cardenales y
las de todos los Metropolitanos de
España. Cfr. también Carta 7-X-1950,
n. 20; y AA.VV.: Diccionario de
Historia Eclesiástica de España,
Madrid 1972, vol. II, p. 1012).



20. Carta 14-II-1944, n. 17.

21. En el Decretum laudis (Primum
Institutum) del 24-II-1947 (en
Amadeo de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 22, pp.
532-535), se hace constar que: «Post
diuturnas moras multasque
probationes Opus Dei, qua verum Dei
opus (Act. V, 39), superatis non parvis
neque paucis, etiam bonorum,
contradictionibus, succrevit et
consolidatum est».

Ésta fue también la razón de que la
Sagrada Congregación de Religiosos
concediera la Carta Brevis sane, o de
alabanza de fines de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz y Opus
Dei, del 13-VIII-1946 (en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 21, p. 532), sobre lo cual
comenta el Fundador: Sin duda,
vieron la necesidad de que
poseyéramos enseguida alguna cosa
escrita, para defendernos: porque el



motivo principal de conseguir alguna
aprobación de Roma, aunque de
momento no fuera como
deseábamos, no ha sido otro más que
la realidad de vernos tan duramente
perseguidos. Y así, sentirnos
amparados para propugnar la
verdad objetiva (Carta 29-
XII-1947/14-II-1966, n. 167. Como se
dijo en el capítulo XII, 4, este
documento es una carta, que
comenzó a escribir en 1947 y que,
tras un paréntesis de años, volvió a
retomarla en 1966. Al acabarla,
decidió reservar esta carta en el
Archivo General de la Prelatura
(AGP), como documento, y no
enviarla a los Centros de la Obra).

La carta de alabanza fue, pues, una
solución de compromiso.

22. Cfr. Carta al P. Roberto María
Cayuela Santesteban, S.J., desde
Madrid, en EF-450113.



23. Sobre los trámites y el proceso
jurídico para obtener la aprobación
pontificia del Opus Dei, cfr. Amadeo
de Fuenmayor et al., ob. cit., pp. 145
y ss.

24. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 27-III-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460327-1).

25. Ibidem. Con letra minúscula, y
entre renglones, puntualiza Álvaro
del Portillo: «Pero esto lo dice a
priori, pues aún no ha leído las
Constituciones».

26. Ibidem.

27. Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-460324-2.

28. Ibidem, nota 4.

29. Ibidem.

30. Sospechaba también el Fundador
que José Orlandis Rovira y Salvador
Canals Navarrete, que ayudaban a



don Álvaro en las gestiones con los
consultores, no se percataban del
peligro. Están en babia, escribía. Cfr.
ibidem.

31. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 5-IV-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460405-1).

32. El Papa, además de la
información recibida de Mons.
Montini, tenía conocimiento directo
de la estancia de don Álvaro en
Roma, ya que el 3 de marzo había
recibido en audiencia al Abad
Escarré, de Montserrat, quien le
habló del apostolado de los
miembros del Opus Dei. («¡Sus
amigos del Opus Dei!», le
interrumpió el Santo Padre). Fue
entonces cuando el Abad le dijo que
don Álvaro era ya sacerdote. «Lo sé,
lo sé», replicó el Papa (cfr. Carta de
Álvaro del Portillo: Roma, 12-III-1946;
AGP Sec. B1 leg. 3, C-460312-1).



33. Cfr. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 10-IV-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460403-1; sobre la fecha de esta
carta, cfr. supra). La correspondencia
entre don Álvaro y el Fundador se
hacía por carta y por telegrama, para
ciertos asuntos. Las cartas se
llevaban y entregaban a mano,
utilizando los buenos servicios de
amigos civiles o eclesiásticos que
viajaban entre Roma y España; y, en
otras ocasiones, de los pilotos de
Iberia. De ahí la falta de periodicidad
en las fechas. Los telegramas solían
emplearse con frases convenidas
previamente por carta, de modo que
don Josemaría pudiese indicar a don
Álvaro la línea a seguir en sus
gestiones. La comunicación
telefónica con España estaba
cortada.

Refiriéndose a las formas nuevas
escribe don Álvaro al Fundador de la
Obra, en carta del 27 de marzo:
«Cuando sepamos algo de esto, le



telegrafiaré para saber a qué debo
atenerme». Es obvio, pues, por su
audacia y seguridad en la
conversación que sobre ello tiene
con el Santo Padre, que el Fundador
había decidido explorar el cauce de
las formas nuevas.

34. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 10-IV-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460403-1; sobre la fecha de esta
carta, cfr. supra). El P. Arcadio María
Larraona Saralegui, c.m.f., eminente
jurista, había sido durante muchos
años Subsecretario de la Sagrada
Congregación de Religiosos y
formado parte de la Comisión que en
1945 tenía el encargo de preparar el
Decreto y las normas de
procedimiento por las que habían de
aprobarse y regirse las formas
nuevas. Más tarde fue nombrado
Secretario de esa misma
Congregación; y posteriormente fue
creado Cardenal y nombrado



Prefecto de la Sagrada Congregación
de Ritos.

35. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 5-IV-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460405-1).

36. Sobre los elencos bibliográficos
acerca de las formas nuevas y los
Institutos Seculares, cfr. Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., pp. 163 y
ss. donde se sigue el proceso de estas
instituciones, y del Opus Dei, en el
camino hacia su aprobación como
Institutos Seculares.

37. Del desarrollo que habían
alcanzado tales instituciones y de la
urgencia de dotarlas de una
normativa apropiada, da idea el que
a la convención de Saint Gallen, en
Suiza, en 1938, acudieron
representantes de 25 asociaciones, de
carácter más o menos secular, para
tratar el problema, con aprobación
de Pío XI.



38. Carta 7-X-1950, n. 18; cfr. también
Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n 168; y
Sum. 245, 555, 2154 y 4668.

39. Cfr. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 27-III-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460327-1).

40. Cfr. Cartas de Álvaro del Portillo:
Roma, 10-IV-1946 y 19-IV-1946 (AGP
Sec. B1 leg. 3, C-460403-1 y
C-460419-1).

41. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 10-IV-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460403-1).

42. Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-460324-2.

43. No hay que olvidar que las
irregularidades en la
correspondencia entre Madrid y
Roma durante este período se deben
en gran parte a las circunstancias
históricas. Por recomendación de las
Naciones Unidas, muchos países



habían retirado a sus embajadores,
suspendido las relaciones
diplomáticas con España, y cerrado
sus fronteras, con la consiguiente
interrupción de las comunicaciones
internacionales de transporte o
correo, como va antedicho. A esto
hay que añadir que las cartas, y más
algunas notas adjuntas, eran materia
reservada y de conciencia, por lo que
habían de enviarse a mano, por
personas de absoluta confianza. Los
telegramas de Roma a Madrid, o
viceversa, se enviaban, por lo
general, para confirmar o saber si las
cartas llegaban a su destino: cfr.
Carta de Álvaro del Portillo: Roma,
19-IV-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460419-1).

44. Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-460324-2. Los papeles
enviados por el Fundador, a que hace
referencia la carta que se cita, fueron
llevados a mano por Florentino Pérez
Embid, que estuvo en Roma del 6 al



21 de mayo (cfr. José Orlandis Rovira,
ob. cit., pp. 101-103).

45. «Puse un telegrama que estaría
todo en mayo», escribe don Álvaro al
Fundador; pero seguía sin
terminarse la tarea preparatoria de
la Comisión, a pesar de la ayuda que
prestaban los miembros de la Obra
copiando a máquina los documentos;
«si no hubiéramos apechugado con
ello, estaría dentro de cinco o seis
años, a pesar del interés que tiene el
P. Larraona». Cfr. Carta de Álvaro del
Portillo: Roma, 17-V-1946 (AGP Sec.
B1 leg. 3, C-460517-1).

46. Cfr. Carta a sus hijos de Roma,
desde Madrid, en EF-460516-1.

47. Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-460518-1.

48. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 25-V-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460525-1). El referendum que tuvo
lugar el 2 de junio era sobre la forma



de gobierno: monarquía o república.
El resultado fue la abolición de la
monarquía de la casa de Saboya. Por
carta del 3 de junio confirma don
Álvaro la fecha de la Comisión.

49. Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-460607-1.

50. Cfr. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 8-VI-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460608-1). Formaban la Comisión
encargada de estudiar el tema: el P.
Siervo Goyeneche como Presidente;
el P. Peter Krämer, el P. Cosma
Sartori y Mons. Roberto Sposetti. Las
modificaciones hechas al Codex
(Derecho particular del Opus Dei)
fueron mínimas; por ejemplo, el
corregir las citas de los salmos de
acuerdo con la nueva versión,
aprobada por Pío XII. Cfr. ibidem.

51. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 8-VI-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460608-1).



52. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 10-VI-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460610-1).

53. Ibidem. Mariano: el Padre, don
Josemaría.

54. Carta a Álvaro del Portillo, desde
Madrid, en EF-460613-1. Esta carta
del Fundador es la respuesta a la
enviada por don Álvaro días antes
(Carta de Roma fechada el 8 de
junio). En el Diario que llevaba esa
temporada don Álvaro, se lee de su
puño y letra: «Sábado 8 de junio.
Toda la mañana escribiendo al Padre
[...]. Ponemos un telegrama al Padre
anunciando la llegada de Julián
Cortés Cavanillas en avión, y con
cartas. [...] para que en cuanto llegue
a Madrid se ponga en contacto con el
Padre» (Diario de Roma, 8-VI-1946:
AGP Sec. J, 1 leg. 4).

En cuanto a las dos cartas de don
Álvaro (10 y 12 de junio de 1946) las
llevó juntas Luis García de Llera,



Agregado Comercial de la Embajada
española ante el Quirinal, que estuvo
esperando un avión para volar a
Madrid, el cual no apareció hasta el
domingo 16 de junio. De ello se
enteró don Álvaro al día siguiente.
«A última hora —escribe en el Diario
— ponemos un telegrama al Padre,
para anunciarle, con retraso, que por
fin García Llera salió hacia España
con las cartas» (cfr. Diario de Città
Leonina, 17-VI-1946: AGP Sec. J, 1 leg.
4).

La carta del 13 de junio indica
claramente que no han llegado
noticias de Roma: Muy querido
Álvaro: Recibimos tu telegrama,
anunciando la carta que trae García
Llera. A estas horas no ha llegado el
avión y dicen que no saben si llegará
hoy.

Esto queda confirmado por lo que
escribe don Álvaro:

«Roma, 12-VI-46



Queridísimo Padre: después de
escribir a la velocidad que escribí el
lunes, resulta que García Llera no
sale hasta mañana jueves, por la
mañana. Sigo pensando lo mismo
que anteayer. Es evidente que yo
estoy desgastado para este asunto»,
etc.

Todo lo cual explica la decisión del
Fundador, dispuesto a salir en el
primer avión, junto con su actitud de
espera. (No existían comunicaciones
aéreas con Italia. El Fundador
pensaba en el transporte aéreo,
porque se anunciaba la llegada de
García Llera a Madrid por avión. En
realidad, García de Llera venía
aprovechando el viaje de tres
aviones que Iberia había adquirido
del material de guerra americano;
cfr. José Orlandis Rovira, ob. cit., pp.
106-107).

55. Carta de Álvaro del Portillo: Roma
12-VI-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,



C-460612-1). Carta que llegó a
Madrid, con varias fechas de retraso.

56. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 12-VI-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460612-1).

57. Ibidem. El Curriculum había sido
ya enviado por la Curia de Madrid-
Alcalá a la Santa Sede, 28-VIII-1943
(en Amadeo de Fuenmayor et al., ob.
cit., Apéndice Documental 11, pp.
521-524).

58. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 12-VI-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460612-1).

59. Fue José Orlandis quien recogió
en el aeropuerto de Barajas las cartas
que traía su amigo Luis García de
Llera. Orlandis había salido de Roma
el 21 de mayo anterior para
examinar a sus alumnos de la
Facultad de Derecho de Zaragoza, y
estaba esos días en Madrid. Cfr. José
Orlandis Rovira, ob. cit., pp. 105-106.



Ese mismo domingo escribía don
Josemaría unas líneas, añadidas a la
carta de otra persona, para don
Álvaro del Portillo: Mañana me
extenderán —le decía— el pasaporte
oficial. Con una indicación
telegráfica tuya, llegaré ahí en el
primer avión. No pongo obstáculos
(Carta, desde Madrid, en
EF-460616-1).

60. Cfr. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, XII, p. 28.

61. Cfr. José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, p. 78. «La prudencia
del Padre —comenta Múzquiz— le
hacía preguntar, pero si el consejo
que recibía no estaba de acuerdo con
lo que él veía delante del Señor —por
parecerle que ese consejo estaba más
bien inspirado por la "prudencia de
la carne"— lo escuchaba, lo volvía a
pensar en la presencia del Señor y
decidía lo más conveniente».



62. Cfr. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, XII, p. 23.

63. Carta a Álvaro del Portillo, desde
Madrid, en EF-460613-1.

64. Apuntes, n. 1588, del 28-IX-1938.

65. Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-460324-2.

66. El Dr. Arjona se la hizo el 24 de
mayo (prueba de Exton) obteniendo
los resultados siguientes: glucemia
en ayunas, 1,21 gr %; glucemia a la
media hora de 50 gr. de glucosa, 2,03
gr %; glucemia a la siguiente media
hora de 50 gr de glucosa, 2,95 gr %
(Método de Hagedorn-Jensen, con
determinaciones dobles). La P.A. era
140/90 y en el fondo de ojo se
observaba un aumento manifiesto de
pigmentación. Cfr. Historia Clínica de
Josemaría Escrivá de Balaguer, en
RHF, D-15111.



67. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 246;
José Orlandis Rovira, ob. cit., p. 110.

El domingo, 16 de junio, era el día
fijado por Julián Cortés Cavanillas
para su regreso a Roma. (Como va
dicho, el 8 de junio había salido en
avión para Madrid, con una carta de
don Álvaro para el Fundador).
Cuando llamó a don Álvaro para
comunicarle que estaba en Roma,
éste y Salvador Canals fueron
inmediatamente a verle, como
refiere don Álvaro en el Diario:

«Vamos a toda velocidad. Recogemos
la carta del Padre, entregada esta
misma mañana. Nos dice Julián que
estuvieron charlando hace unas
horas y que parece está bien,
físicamente. Salimos hacia casa y, a
media luz, a través de la Plaza
Navona, vamos leyendo, dejando los
ojos en el papel, las cartas. El Padre
dice que no se encuentra bien, pero



que en cuanto yo le ponga un
telegrama, viene».

(La Carta del Fundador es,
evidentemente, la que lleva fecha del
13 de junio. Ese mismo domingo,
horas después de charlar con Julián
Cortés Cavanillas, pudo el Fundador
leer las cartas enviadas por medio de
Luis García de Llera).

Y continúa el Diario: «Esta noche
tendrá el Padre mis dos cartas. Con la
noticia que el Padre nos da de que
tiene los pasaportes preparados,
estamos Salvador y yo más contentos
que unas pascuas, pues damos como
seguro que viene. ¡Son cuatro meses
ya lejos, materialmente, del Padre!
Recorremos el Lungo Tevere
entusiasmados, haciéndonos la boca
agua al pensar en las charlas con el
Padre, que se avecinan» (Diario de
Città Leonina, 16-VI-1946: AGP Sec. J,
1 leg. 4).



68. Las credenciales fueron
expedidas por el Nuncio, Mons.
Gaetano Cicognani, con fecha de 19
de junio de 1946. Cfr. RHF, D-15122.

69. Cfr. Álvaro del Portillo, PR, p. 352;
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 92.

70. Cfr. José Orlandis Rovira, ob. cit.,
pp. 113-117; Francisco Ponz
Piedrafita, RHF, T-04151, p. 90.

71. José Orlandis Rovira, RHF,
T-00184, p. 64; Álvaro del Portillo,
Sum. 246. Cfr. José Orlandis Rovira,
ob. cit., pp. 119-120.

72. Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 92.

73. Una de las recomendaciones que
hizo el Fundador antes de marcharse
fue que cuidasen el cariño que
debían tenerse unos a otros; y que el
retablo que estaban haciendo para el
oratorio de La Clínica tenía que



presidirlo una imagen de Nuestra
Señora de la Merced (cfr. Diario de
La Clínica: viernes, 21 de junio de
1946: en RHF, D-15440).

74. Cfr. José Orlandis Rovira, ob. cit.,
pp. 124-128.

75. Diario de Navegación del J.J.
Sister, habilitado por la
Comandancia Militar de Marina;
Barcelona 10 de Febrero de 1944.
Consta de 300 hojas. En la primera se
anota el viaje de Barcelona a Génova
del 1 de junio de 1946; y en la última
el viaje de Palma a Sevilla del 6 de
diciembre de 1947. El original en
RHF, D-03435. La firma del capitán
del barco es casi ilegible.

76. Ibidem, p. 013. El oficial de
Marina Rafael Caamaño Fernández,
que ha examinado con detalle las
anotaciones de los rumbos de otros
viajes del J.J. Sister, de Barcelona a
Génova, observa: «Esto quiere decir
que se vieron obligados a gobernar a



la mar. Y es claro porque, con
marejada muy gruesa o arbolada del
NNW, el rumbo N 68 E que hubiera
correspondido a un viaje normal,
hacía que las olas cogiesen al J.J.
Sister casi por el través, con lo cual
los bandazos debían ser peligrosos.

Se ve que el capitán intentó tomar la
mar por la amura de babor y puso
rumbo al N 48 E; como seguía
incómodo, todavía forzó más la
bordada y a las 0600 puso al N 33 E.
Al cabo de un tiempo, bien porque la
fuerza de las olas aumentaba, o
porque se estaba separando de la
derrota normal excesivamente,
cambió el rumbo al E a las 0800, con
lo cual recibía las olas por la aleta de
babor (probablemente la mar ya
había empezado a rolar hacia el W,
como indica la siguiente anotación
en el Diario a las 1200).

En cualquier caso, se ve que el barco
pasó una noche y amanecida bien



dura, ya que la derrota que tenía que
seguir era la menos adecuada para
capear el temporal» (RHF,
D-15441-5).

77. Diario de Navegación del J.J.
Sister, p. 013, en RHF, D-03435.

78. Ibidem, p. 014.

79. Carta de José Orlandis Rovira:
Roma, 26-VI-1946 (RHF, D-15441-6); y
cfr. ob. cit., pp. 125-126 y 128.

80. Cfr. Carta de José Orlandis Rovira:
Roma, 26-VI-1946 (RHF, D-15441-6); y
ob. cit., pp. 128-130.

81. José Orlandis Rovira, ob. cit., p.
131. Éste fue el saludo después de
desembarcar. Antes fue el saludo
desde el barco, que describe don
Álvaro con estas palabras: «[...] Y, por
fin, ¡el Padre! Él nos ve enseguida.
Dice muy contento: ¡los dos: qué
alegría que hayáis venido los dos!
Después hace bocina con las manos y



me grita: ¡tozudo!» (Diario de Città
Leonina, 22-VI-1946: AGP Sec. J, 1 leg.
4).

82. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 247;
José Orlandis Rovira, ob. cit., pp.
133-135 y 137.

83. Ese piso se lo había alquilado la
señora Gawronski, hija del senador
Frassati, casada con un diplomático
polaco. La familia vivía en un piso
vecino. Cfr. José Orlandis Rovira,
Carta 26-VI-1946 (RHF, D-15441-6); y
ob. cit., pp. 138-139.

La mudanza a Città Leonina la
habían hecho pocos días antes, el 13
de junio (cfr. Diario de Città Leonina,
13-VI-1946: AGP Sec. J, 1 leg. 4).

84. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 247;
José Orlandis Rovira, ob. cit., p.
139-140.

85. Camino, n. 520. El Fundador,
seguramente por mortificación, deja



pasar un día entero antes de visitar
San Pedro. José Orlandis, que lleva
esos días el Diario, escribe:
«acompaño al Padre a San Pedro: es
su primera visita, que dura largo
tiempo, una hora en total» (Diario de
Città Leonina, 25-VI-1946: AGP Sec. J,
1 leg. 4).

86. Camino, n. 573.

87. Carta 9-I-1932, n. 20.

88. Ya en las primeras páginas de sus
Apuntes, en 1930, se encuentra,
archirrepetida, esta jaculatoria:
O.c.P.a.I.p.M.: Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam. Frase que con el
Regnare Christum volumus y el Deo
omnis gloria, expresa los tres fines de
la Obra: Reinado efectivo de Cristo,
toda la gloria de Dios, almas
(Apuntes, n. 171, del 10-III-1931; cfr.
ibidem, n. 65, del 16-VI-1930, n. 72,
del 5-VII-1930, n. 77, del 28-VII-1930,
n. 172, del 10-III-1931, etc.). Esta



jaculatoria también pasará a Camino,
n. 833.

89. Carta 7-X-1950, n. 19; cfr. también
Carta a Su Santidad Pablo VI, desde
Roma, en EF-640614-1.

90. Carta al P. Maximiliano Canal
Gómez, O.P., desde Madrid, en
EF-440216-1. Al mes siguiente vuelve
a escribir al P. Canal: Llegó, a través
de la Nunciatura —donde tanto nos
quieren— su carta, en la que cuenta
la audiencia con el Santo Padre:
Imagine con qué emoción y con qué
agradecimiento leí cien veces su
epístola. Mi Dios se lo pague muy
grande (Carta, desde Madrid, en
EF-440327-1).

91. De la Obra y del Fundador
hablaron a Pío XII, en la audiencia
del 15 de enero de 1943, José
Orlandis y Salvador Canals. «La
audiencia duró alrededor de diez
minutos —refiere Orlandis— y antes
de terminar el Papa nos pidió que



transmitiéramos su especial
bendición al Fundador y a todo el
Opus Dei» (José Orlandis Rovira,
Memorias de Roma en guerra
(1942-1945), Madrid 1998, p. 58).

Particularmente extensa fue la
conversación de Francisco Botella
con el Sumo Pontífice en la audiencia
privada del 21 de mayo de 1943. La
cuenta el mismo interesado: «En
cuanto se presentó una breve pausa,
cuando habían transcurrido tres o
cuatro minutos desde el inicio de la
audiencia, apoyándome en la
confianza filial al Papa que el Padre
había puesto en nuestros corazones,
le dije: "Santísimo Padre, me siento
lleno de esa confianza y cariño
inmensos al Santo Padre, que
nuestro Fundador ha puesto en
nuestra alma y quiero decirle que
soy del Opus Dei". Cambió el
semblante del Santo Padre y se
iluminó su rostro, mostrando gran
satisfacción. Dijo que la Obra era



muy hermosa y que estaba haciendo
una labor gratísima a los ojos de
Dios. Y enseguida escuché de sus
labios: "Dígame cosas, cuénteme del
Opus Dei". Yo entonces le hablé del
Padre y de lo que decía el Padre [...].

Pronto me interrumpió, mostrando
abiertamente un gran interés:
"¿Tienen alguna contrariedad?
¿Tiene el Padre preocupaciones?" Era
evidente, por su gesto y por la
expresión de su mirada, que ya
conocía el Papa alguna de esas
dificultades. Yo le dije, entonces, que
el Padre estaba siempre alegre, pero
que sí, que había dificultades, que
venían fundamentalmente de
algunos, que pertenecían a
determinado Instituto religioso [...].

Habían transcurrido más de 25
minutos. El Santo Padre me dijo que
tenía a la Obra en su corazón y en su
oración. Sólo me vino a la cabeza, al
ver que se acababa la audiencia,



rogarle al Papa una bendición
especial para el Padre. Me dijo que
bendecía de todo corazón al Padre y
a sus hijos: "Que se lo dijese al
Padre". Luego me arrodillé y me dio
la bendición» (Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159, X, pp. 15-17).

De seguro, el Abad Escarré contó su
conversación sobre la Obra con el
Santo Padre, en la audiencia del 3 de
marzo de 1946, pues don Josemaría
mantuvo una larga charla con él
cuando subió al monasterio de
Montserrat, la víspera de embarcarse
en el J.J. Sister. Cfr. Carta de Álvaro
del Portillo: Roma 12-III-1946 (AGP
Sec. B1 leg. 3, C-460312-1); y José
Orlandis Rovira, Mis recuerdos…, ob.
cit., p. 117.

92. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 5-IV-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460405-1).

93. Toda la historia de la Obra —
escribe el Fundador— es una historia



de las misericordias de Dios [...],
providencias de la bondad de Dios,
que han precedido y acompañado
siempre los pasos de la Obra (cfr.
Carta 25-I-1961, n. 1).

94. Carta de Mons. Giovanni Battista
Montini al Fundador del Opus Dei.
Original en RHF, D-15087. Escrita en
español.

95. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 799;
también Antonio Maria Travia, Sum.
3465 y el Cardenal Sebastiano Baggio,
que trabajaba en 1946 con Mons.
Tardini, Secretario de la Sección de
Asuntos Eclesiásticos Extraordinarios
de la Secretaría de Estado: cfr.
Sebastiano Baggio, Sum. 5258.

96. AGP, P01 VII-1963, p. 47; también:
Fernando Valenciano Polack, Sum.
7109.

97. El 11 de junio tuvo don Álvaro
una larga audiencia con Mons.
Montini, de la que refiere esta



anécdota, que explica el retraso en la
devolución de la foto: «le llevé yo a
Mons. Montini —cuenta don Álvaro
en carta del 12-VI-1946— una
espléndida fotografía del Papa para
que hiciera una bendición autógrafa
para Vd. Montini me dijo que en
estos días había suspendido el Santo
Padre lo de las bendiciones, pero que
se la llevaría».

98. Carta de José Orlandis Rovira a
Madrid, fechada en Roma, 26-
VI-1946, en RHF, D-15441-6.

99. Cfr. Apuntes, n. 220, del 10-
VIII-1931.

100. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, desde Roma, en EF-460630-1.

101. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-460630-2.

102. Carta a sus hermanos Carmen y
Santiago Escrivá de Balaguer y Albás,



desde Roma, EF-460630-3. Babo es el
diminutivo familiar de Salvador
Canals Navarrete.

103. En carta del 8 de junio de 1946
cuenta don Álvaro al Fundador: «He
interrumpido esta carta esperando la
llegada del P. Goyeneche, que ha
entrado eufórico en casa a las 2 y
cuarto [...]. Todos (los de la Comisión)
entusiasmados con la Obra, hasta el
punto de que propusieron, como
hace el Papa en ocasiones solemnes,
que hubiera otra sesión en la que
"videntibus omnibus" los Consultores
se aprobara por la Comisión la
Obra».

104. La posible aparición de una
normativa de las formas nuevas, al
margen de la regulación del Codex,
tenía opiniones en contra. Por unos,
tal innovación «se consideraba
prematura. Además, otros estimaban
que no era aceptable esa nueva
normativa, por el peligro de que el



estado de perfección, con una
raigambre de siglos, se
desnaturalizara e, incluso, pudiera
vaciarse de contenido, al perder
algunos de sus perfiles
teológicos» (cfr. Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., p. 156).

105. Carta a José María Hernández
Garnica, desde Roma, en
EF-460708-1. Desde la llegada de don
Josemaría a Roma la situación había
mejorado notablemente, hasta el
punto de que don Álvaro escribía a
Pedro Casciaro: «Creemos que aún
saldrá el Decreto, pues no hay más
que buena voluntad por parte de
todos. [...] la única dificultad,
bastante grave, es la premura del
tiempo» (Carta: Roma, 6-VII-1946;
AGP Sec. B1 leg. 3, C-460706-1).

106. Carta 25-I-1961, n. 6.

107. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
555.



108. Cfr. ibidem, Sum. 556. Que la
mentalidad jurídica de los
consultores giraba en torno al
concepto de estado de perfección, lo
demuestran dos comentarios que
llegaron a oídos de don Álvaro (cfr.
Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-460324-2).

109. Cfr. Amadeo de Fuenmayor et
al., ob. cit., pp. 176-177.

110. Carta 7-X-1950, n. 20. En 1947
escribía sobre este punto: Desde el
primer momento de la fundación del
Opus Dei, hijas e hijos míos, desde
aquel 2 de octubre de 1928, he visto
siempre la Obra como una
institución cuyos miembros no
serían nunca religiosos, no vivirían a
semejanza de los religiosos, ni
podrían ser —en alguna manera—
equiparados a los religiosos.

Y esto no por falta de afecto a los
religiosos, que amo y venero con
todas mis fuerzas, sino porque el



Opus Dei debía realizar un
apostolado de penetración en todas
las esferas de la sociedad civil, por
medio de ciudadanos iguales a los
demás.

Cuando escribo penetración, hay que
entender esta palabra como el deseo
de inyectar espíritu sobrenatural en
el torrente circulatorio de la
sociedad: no, como una simple
penetración personal, material, de
los socios en el ambiente civil, puesto
que los miembros de la Obra
pertenecen a la sociedad, de la que
no se han apartado jamás, y no
necesitan, por lo tanto, penetrar en
donde ya están (Carta 29-XII-1947/14-
II-1966, n. 84).

Y antes, en carta fechada en 1940:
Veneramos y respetamos
profundamente la vocación
sacerdotal y la religiosa, y toda la
labor inmensa que los religiosos han
realizado y realizarán en servicio de



la Iglesia: por eso no sería buen hijo
mío quien no tuviera este espíritu.

Pero, al mismo tiempo, repetimos
que nuestra llamada y nuestra labor
—porque son una invitación a
permanecer en el mundo, y porque
nuestras tareas apostólicas se hacen
en y desde las actividades seculares
— se diferencian totalmente de la
vocación y de la labor encomendada
a los religiosos (Carta 11-III-1940, n.
40).

111. Carta 7-X-1950, nn. 20-21.

112. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-460727-1.

113. Carta de Álvaro del Portillo a
Pedro Casciaro Ramírez: Roma, 6-
VII-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460706-1).

114. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
556. El 29 de julio a las 6 de la tarde



salieron para Fiuggi el P. Larraona
con el Fundador, don Álvaro y
Salvador Canals (cfr. Diario de Città
Leonina, 29 de julio: AGP Sec. J, 1 leg.
4).

115. Cfr. Nota de Álvaro del Portillo:
Roma, 25 de agosto de 1946, en RHF,
D-30803.

En el Diario de esos días de trabajo
en Fiuggi se lee: «El P. Larraona ha
repetido varias veces que sin la
venida del Padre no se hubiera
sacado adelante este decreto de
formas nuevas» (Diario de Città
Leonina, 2 de agosto: AGP Sec. J, 1
leg. 4).

116. El nombre propuesto por la
Sagrada Congregación de Religiosos
era el de Sodalicios religiosos. «El
Padre —refiere don Álvaro en la
mencionada nota del 25 de agosto
(RHF, D-30803)— hizo ver cómo la
mentalidad de la gente es muy
simplista y que con este nombre,



ante las autoridades civiles, etc., las
nuevas instituciones serían de
religiosos. Entonces se propuso el de
Institutos, o Institutos seculares.

117. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-460713-1.

118. Carta a José María Hernández
Garnica, desde Roma, en
EF-460708-1.

119. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-460727-1.

120. Ibidem. Esas fechas, salvo la de
final de año, son las de la fundación
del Opus Dei, la de las mujeres de la
Obra y Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz.

121. El Breve Apostólico Cum
Societatis (28-VI-1946), en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 19, pp. 529-531.



Recordemos que por un decreto del
Obispo de Madrid-Alcalá (28-III-1940)
se concedían también indulgencias
—50 días— a quienes devotamente
besaren la Cruz de palo de la
residencia de Jenner (cfr. AGP,
Sección Jurídica, I/15074).

122. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-460727-1.

123. Con todo —refiere Álvaro del
Portillo— hubo quien habló de
aprobar el Opus Dei antes de ser
promulgada la Provida Mater
Ecclesia, con el permiso concedido al
Cardenal Lavitrano por el Papa. Pero
el Cardenal aconsejó que más valía
esperar un poco (cfr. Álvaro del
Portillo, Sum. 556).

124. Se trata de la Carta Brevis sane.
Era un tipo de documento, que desde
hacía mucho tiempo no se otorgaba
por la Santa Sede. En la práctica de la
Sagrada Congregación esa Carta de



alabanza del fin venía a equivaler a
una aprobación.

125. Carta Brevis sane, de la Sagrada
Congregación de Religiosos (13-
VIII-1946); en Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., Apéndice Documental
21, p. 532.

126. RHF D-13452, n. 167.

127. Carta de Álvaro del Portillo:
Roma, 12-III-1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460312-1).

128. Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-460324-2.

129. Cfr. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, p. 50.

130. Cartas de Álvaro del Portillo:
Roma, 17-V-1946 y 8-VI-1946 (AGP
Sec. B1 leg. 3, C-460517-1 y
C-460608-1). Los cuerpos de San
Sinfero y Santa Mercuriana, dos
mártires, se obtuvieron gracias al Sr.



Obispo de Forli. Las cajas con los
cuerpos de los mártires fueron
precintadas en la Embajada Española
en Roma el día 31 de agosto por la
mañana, pocas horas antes de
llevárselos el Fundador en avión
para Madrid (cfr. Diario de Città
Leonina, 23 y 31-VIII-1946: AGP Sec.
N, 3 leg. 426-19).

131. Cfr. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, XII, p. 38. Cuando se
terminó el Santuario de Torreciudad,
los restos de san Sinfero se
trasladaron a su altar mayor. El 12 de
octubre de 1946 tuvo lugar la
apertura de las urnas y el
reconocimiento de las reliquias.
Actuó como Notario eclesiástico don
Juan Botella Valor, en presencia del
Fundador. Cfr. Jesús Urteaga Loidi,
RHF, T-00423, p. 55.

132. Diario de Città Leonina, 18 y 27-
VII y 5-VIII-1946: AGP Sec. J, 1 leg. 4.



133. Cfr. Jesús Urteaga Loidi, RHF,
T-00423, p. 53.

134. Carta de Adolfo Rodríguez Vidal
a José Orlandis Rovira: 6-X-1946, en
AGP, Expedientes de ordenaciones
sacerdotales: n. 660.2. Juan: Juan
Jiménez Vargas.

135. El Fundador —testimonia
Francisco Ponz— les repitió el
encargo hecho el 21 de junio de ese
año: «Quería que en recuerdo de
aquel viaje se hiciera para aquella
casa (La Clínica) un retablo con la
imagen de Nuestra Señora de la
Merced, en el que estuviera grabada
la frase transcrita de San Mateo 19,
27, que había sido tema de la
meditación del día de su partida
(ecce nos reliquimus omnia...), y con
dos fechas: 21-VI-1946, la de salida de
Barcelona, y la del 21-
X-1946» (Francisco Ponz Piedrafita,
RHF, T-04151, p. 94).



136. Original en RHF, AVF-0033.
Entre otras cosas, Montini le dijo:
Que al Papa, de ordinario, sólo le
llegan las cosas desagradables que
pasan en la Iglesia. Por eso le
consuela mucho saber del Opus Dei.
Y añadió: "y a mí también me viene
muy bien saber esas cosas buenas".
[...] Me aseguró que pide diariamente
al Señor por el Opus Dei (Ibidem).

137. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-461206-2. Una vez más, culpa a su
pluma de entorpecer la buena
marcha de sus deseos. Pocas plumas
resistían tan veloz andadura. (Cfr.
cap. XI, 6: Con la pluma en la mano).

138. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
780.

139. Carta a Su Santidad Pío XII,
desde Roma, en EF-461208-1.

140. Carta a Mons. Leopoldo Eijo y
Garay, desde Roma, en EF-461216-5;



cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-461213-2. Muy posiblemente, uno
de los detalles simpáticos fue la
anécdota que refiere Álvaro del
Portillo. En un momento de la
audiencia, llevado por su afecto filial,
el Fundador quiso besar los pies al
Papa, que solamente le permitió
besar uno de ellos. Insistió don
Josemaría, porfiando besar el otro, y
recordó al Santo Padre que él era
aragonés y que si todos los
aragoneses son tozudos, esa
característica, en su caso, estaba
particularmente desarrollada (cfr.
Álvaro del Portillo, Sum. 782).

141. Carta Mons. Gaetano Cicognani,
en EF-461216-3.

142. Francisco Botella Raduán, RHF,
T-00159, XII, p. 11. Por lo que se ve
era ya una de esas frases corrientes,
acuñadas por el Fundador y que se
encuentran también en su



correspondencia: Además, creo que
he aprendido a saber esperar. ¡No es
poca ciencia! (Carta a sus hijos del
Consejo General, desde Roma, en
EF-470425-1).

143. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-461216-2.

144. Carta, desde Roma, en
EF-461213-1.

145. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-461216-2.

146. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, desde Roma, en EF-461216-1.

147. Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, p. 103.

148. Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906, p. 4.

149. Cfr. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, p. 104.



150. Diario de Città Leonina, 27-
XII-1946: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

151. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, desde Roma, en EF-461220-1.

152. Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906, p. 13.

153. Rosalía López Martínez, Sum.
7008.

154. Camino, n. 974.

155. Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, p. 107.

156. Cfr. "Relación de Alberto
Martínez Fausset de la estancia del
Fundador del Opus Dei en el
apartamento de Piazza della Città
Leonina (1947) y plano del
apartamento", en RHF, D-15442; y
Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, desde Roma, en EF-470117-1.

157. Diario de Città Leonina, 23-
I-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.



158. Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906, pp. 13-14.

159. Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, p. 107.

160. Álvaro del Portillo, PR, p. 1502.

161. Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, p. 109.

162. Ibidem. No exageraba una pizca
Encarnita sobre los remiendos y
arreglos de la ropa, por lo que el
Fundador escribe a los de Madrid: La
capa vieja, que he usado estos años
pasados, ¿valdría la pena que se
tiñera (ya no es negra: es verde) y
después hacerle un pequeño doblez
por abajo, porque se estaba
deshilachando, y así podré seguir
usándola? La que traje se la dejaré
aquí a Álvaro (Carta a sus hijos del
Consejo General, desde Roma, en
EF-470131-2).



163. Equivalente al día de Reyes en
España, que también se celebra el 6
de enero; mientras en otros países los
regalos se hacen el día de Navidad o
en Año Nuevo.

164. Cfr. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, p. 109.

165. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470101-2.

166. Diario de Città Leonina, 16-
I-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20. Los
cinco que allí vivían eran: el
Fundador, don Álvaro, Salvador
Canals Navarrete, Ignacio Sallent
Casas y Armando Serrano Castro. El 3
de febrero de 1947 llegó a Roma un
sexto a vivir en el piso: Alberto
Martínez Fausset.

167. Diario de Città Leonina, 6 y 7-
I-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

168. Ibidem, 8-I-1947.



169. Ibidem, 18-I-1947; sobre las
dolencias de don Álvaro en ese mes
de enero: cfr. Diario, cit., fechas 7, 9,
14, 15, 17, 18, 21, 22, 23, etc. El
dentista que le vio fue el Dr. Hruska,
que después fue también dentista del
Fundador; ibidem, 27-I-1947; cfr.
Kurt Hruska, Sum. 3487.

170. Cfr. "Relación del Alberto
Martínez Fausset...", RHF, D-15442, p.
16.

171. Cfr. Diario de Città Leonina, 21-
I-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

172. Álvaro del Portillo, Sum. 475; y, a
continuación, comenta Mons. del
Portillo: «No es que el Fundador no
hubiera sido sincero, sino que lo que
para cualquier persona podía
significar un disgusto, él lo vivía
como un motivo de más unión con
Dios, de gaudium cum pace».

173. Carlo Faelli, Sum. 3461.



174. Carta, desde Roma, en
EF-470101-1.

175. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, desde Roma, en EF-470117-1.

176. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470117-2.

177. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470131-2.

178. Diario de Città Leonina, 9-
II-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

179. Ibidem.

180. Cfr. ibidem, 12-II-1947.

181. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470214-2. Nada de esto se puede
decir —añadía—, porque
oficialmente no podemos saber nada
hasta fin de mes. Ahora seguid



encomendando la audiencia del
próximo día 24.

182. Diario de Città Leonina, 18-
II-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20. Ya,
días atrás, había escrito a los del
Consejo General: Haced pedir mucho,
para que las cosas no se tuerzan, ni
sufran demora (Carta, desde Roma,
en EF-470207-2). Temía el Fundador
que se hicieran interpretaciones o
aplicaciones ambiguas del texto de la
Provida Mater Ecclesia, añadiendo o
corrigiendo a última hora. (La fecha
del 2 de febrero de 1947 que lleva la
Constitución la fijó el Cardenal
Lavitrano por sugerencia del
Fundador, como muestra de gratitud
a Nuestra Señora, cuya fiesta era ese
día).

183. Álvaro está fuera de casa, con
Mons. Bacci —que es el estilista
latino del Papa—, preparando la
Provida Mater Ecclesia, que espera el
Santo Padre mañana (Carta a sus



hijos del Consejo General, desde
Roma, en EF-470221-2).

184. Diario de Città Leonina, 24-
II-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

185. Ibidem.

186. Su título completo era el de
Constitución Apostólica Provida
Mater Ecclesia sobre los Estados
Canónicos e Institutos Seculares para
adquirir la perfección cristiana. Se
publicó el 29 de marzo de 1947:
A.A.S., XXXIX (1947) pp. 114-124.

187. Esos documentos eran: el Motu
proprio Primo Feliciter del 2-III-1948
y la Instrucción Cum Sanctissimus
del 12-III-1948, publicados en A.A.S.,
XL (1948) pp. 283 y 293-297,
respectivamente.

188. Provida Mater Ecclesia, art. 1.

189. Sobre la figura jurídica de los
Institutos Seculares y la normativa



por la que se rigen, véanse los
comentarios de Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., pp. 167 y
ss.

190. Decretum laudis (Primum
Institutum), 24-II-1947, en Amadeo
de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 22, pp.
532-535.

191. Ibidem.

192. Carta, en EF-470225-2.

193. Carta, en EF-470225-1.

194. Decreto Primum Institutum, 24-
II-1947.

195. Carta 7-X-1950, n. 18.

196. El estatuto jurídico que se ha
obtenido con la Provida Mater
Ecclesia, documento que es el
resultado de una situación de
emergencia, en la que se daban
factores muy diversos y situaciones



opuestas, ha hecho que se llegara a
una fórmula de compromiso (Carta
29-XII-1947/14-II-1966, n. 167).

197. Carta 7-X-1950, n. 20.

198. En la etapa de elaboración de la
Provida Mater Ecclesia la política
seguida por el Fundador era, unas
veces, de conceder; y otras, de
oponerse: Me daba cuenta de que la
ley no se hace para un caso
particular: debe mirar al bien
común. Por eso es razonable que
concediéramos y que, a la vez,
procurásemos que quedara resuelto
nuestro caso singular, dentro de la
ley general, sin alterar en lo esencial
—en cuanto era posible— la
naturaleza de la Obra (Carta 29-
XII-1947/14-II-1966, n. 168).

El Fundador tuvo buen cuidado de
que algunos de los puntos esenciales
quedasen claramente subrayados en
el decreto Primum Institutum,
párrafo 10, donde se expresa, sin



ambigüedades, que: «Los socios de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
y Opus Dei no son religiosos. No
tienen, por lo tanto, vida común
religiosa, ni emiten votos religiosos,
ni visten hábito religioso.
Externamente, en todas las cosas que
son comunes a las gentes del mundo
y no desdicen del estado de
perfección, se comportan como los
demás ciudadanos de su misma
condición y profesión».

199. Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n.
167.

200. Es ilustrativa de esta actitud una
pequeña anécdota, ocurrida en
vísperas del Decretum laudis.
Estaban don Álvaro y Salvador
Canals trabajando con unos
documentos en Città Leonina en el
cuarto del Fundador; y éste, con el
resto de sus hijos, contestando la
correspondencia de varios centros de
España: Granada, Sevilla, Bilbao,



Madrid..., cuando pasó al vestíbulo
de la casa un religioso que traía una
carta. Al entrar en el comedor (o sala
de estudio, como se prefiera llamar),
maravillado al verlos tan
concentrados en la mesa de trabajo,
exclamó: «¡Qué silencio!, como en
una comunidad religiosa». El
Fundador se levantó de su silla como
tocado por un resorte y le contestó
muy cortésmente: Perdone, Padre.
Trabajando como buenos cristianos.
Quedó claro al buen religioso que
trabajar a conciencia, con silencio e
intensidad, era algo común a todos
los cristianos, religiosos o laicos (cfr.:
Diario de Città Leonina, 21-II-1947:
AGP Sec. N, 3 leg. 426-20).

201. Carta, desde Roma, en
EF-470301-1.

202. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470307-2.



203. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470301-1.

204. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470410-3.

205. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470425-1.

206. Carta, desde Roma, en
EF-470417-1.

207. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470612-1.

208. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470327-2. Sobre la creación de la
Comisión especial para Institutos
Seculares, dentro de la Sagrada
Congregación de Religiosos y el
nombramiento de don Álvaro del



Portillo como Secretario, cfr. A.A.S.,
XXXIX (1947), pp. 131-132.

209. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470327-2.

210. Cfr. Carta a sus hermanos
Carmen y Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás, desde Madrid,
EF-470611-1.

211. Cfr. Carta a Mons. Juan Perelló
Pou, Obispo de Vic, desde Madrid, en
EF-470923-2.

212. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470225-2.

213. Carta, desde Roma, en
EF-471204-1.

214. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en
EF-470410-3.



215. Cfr. Apuntes, n. 164, del 22-
II-1931, aunque las palabras
mencionadas —nonnata, en
gestación— proceden de una
anotación que añadió
posteriormente, el 27-VI-1932.

216. Provida Mater Ecclesia. De esta
exuberante floración de instituciones
se tenía conocimiento en Roma desde
la reunión celebrada en Saint Gallen
(Suiza), en mayo de 1938. El P.
Agostino Gemelli, que presidía la
asamblea, redactó una memoria
dirigida a la Sagrada Congregación
del Concilio, bajo el título: Las
asociaciones de laicos consagrados a
Dios en el mundo (1939). De dicha
memoria son estas consideraciones:

«Además de las organizaciones más o
menos directamente conocidas por la
jerarquía, es legítimo suponer por
señales múltiples y evidentes, que
existen muchísimas otras que por
ahora escapan a cualquier



conocimiento y control, surgidas por
el celo individual no controlado de
simples sacerdotes no investidos de
autoridad o misión. Quizá no es
exagerado afirmar que
prácticamente en cualquier ciudad
hay al menos un sacerdote que,
teniendo un numeroso grupo de
penitentes, procura formar con
alguno de ellos una organización de
personas consagradas a Dios en el
mundo.— Esto por muchas razones
puede presentar diversos
inconvenientes y a veces ser causa de
graves daños».

Cfr. también: Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., pp. 171 y ss.

217. Cfr. Josemaría Escrivá de
Balaguer: La Constitución Apostólica
Provida Mater Ecclesia y el Opus Dei
(conferencia pronunciada en Madrid,
16-XII-1948; publicada en A.C.N. de
P., 15-I-1949).



218. Como ya se ha señalado, el Motu
proprio Primo Feliciter lleva fecha de
2-III-1948 y la Instrucción Cum
Sanctissimus, de 12-III-1948.

219. Antes de solicitar la aprobación
como Institutos Seculares —dice
textualmente la Instrucción—: «estas
nuevas sociedades deben ser
retenidas y puestas a prueba,
experimentadas bajo la paternal
potestad y tutela de la autoridad
diocesana, primero como meras
asociaciones existentes más de hecho
que de derecho, y después, no
bruscamente sino paso a paso y
gradualmente, bajo algunas de las
formas de asociaciones de fieles,
como Pías Uniones, Sodalicios,
Cofradías, según las circunstancias
vayan aconsejando». («Non quidem
per saltum sed pedetemptim atque
per gradus, sub aliquibus ex formis
Associationum fidelium», dice el
texto: Cum Sanctissimus, 5).



220. Carta 8-XII-1949, n. 43.

221. Del apostolado propio de los
Institutos Seculares se dice: «Hic
apostolatus Institutorum
Saecularium non tantum in saeculo,
sed veluti ex saeculo, ac proinde
professionibus, exercitiis formis,
locis, rerum adiunctis saeculari huic
conditioni respondentibus,
exercendus est fideliter» (Primo
feliciter, II).

222. «In hac Societatum fidelium ad
superiorem Institutorum
Saecularium formam elevatione
atque in omnium Institutorum, sive
generali sive etiam singulari
ordinatione perficienda, illud prae
oculis semper habendum est, quod
proprius ac peculiaris Institutorum
caracter, saecularis scilicet, in quo
ipsorum exsistentiae tota ratio
consistit, in omnibus elucere
debet» (Primo feliciter, II).



223. Carta, desde Roma, en
EF-480206-1.

224. Carta a José María González
Barredo, desde Roma, en
EF-480224-1.

225. Carta, desde Roma, en
EF-480226-1; cfr. también Carta, en
EF-480311-2.

226. Carta 8-XII-1949, n. 28.

227. Amar al mundo
apasionadamente es el título de una
de las homilías de Mons. Josemaría
Escrivá: la del 8-X-1967, dada en misa
celebrada en el campus de la
Universidad de Navarra.

228. De la ya citada conferencia del
Fundador, La Constitución Apostólica
Provida Mater Ecclesia y el Opus Dei
(16-XII-1948), son estas palabras: Es
inherente al estado religioso —y se
manifiesta jurídicamente por la
emisión de votos públicos— el



desprecio al mundo ("contemptus
saeculi"), la muerte para el mismo, la
separación de la vida ordinaria de
los hombres, tanto en una vida
contemplativa dedicada a la oración
y al sacrificio, como en una vida
activa dedicada a remediar desde
fuera del mundo los males y
necesidades de éste. El religioso es
un hombre que ha renacido a una
nueva vida, muriendo al mundo y
apartándose de la vida del resto de
los demás hombres. Se hace
holocausto por ellos. Por esto se dice
que ha muerto para el mundo. Y es
muerte redentora.

229. Carta 15-X-1948, n. 1.

230. Ibidem, n. 2.

231. Cfr. Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159, XIV, p. 2; Francisco
Ponz Piedrafita, RHF, T-04151, p. 104.

232. Carta a Fernando Linares
Mendoza, desde Roma, en



EF-480226-3. Fernando iba vestido de
mandarín y representaba un
personaje de El ruiseñor de
Stravinsky.

233. Carta 15-X-1948, n. 2.

234. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
385; Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4672.

235. El nombramiento en: A.A.S.,
XXXIX (1947), p. 245. La carta de
Mons. Montini va fechada el 25 de
mayo, 1947: en RHF, D-15093.

236. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
385; y Julián Herranz Casado, Sum.
3881. Mons. Javier Echevarría refiere
que «estuvo dispuesto a renunciar a
esta distinción, que había gestionado
y conseguido Mons. Montini, cuando
era Sustituto. Con esa disposición se
hallaba, cuando Mons. del Portillo le
sugirió que era mejor aceptar ese
nombramiento, para no hacer un
desaire a la Santa Sede, para



demostrar su adhesión al Papa y
para remachar la secularidad de los
sacerdotes del Opus Dei» (Javier
Echevarría, Sum. 2042).

237. La carta lleva fecha del 15 de
octubre de 1948.

238. Ibidem, n. 20.

239. Carta 8-XII-1949, n. 58.

240. Carta 15-X-1948, n. 20.

241. Cfr. Camino, n. 335, y
Consideraciones Espirituales, p. 34.

242. Carta 15-X-1948, n. 3.

243. Ibidem. Cfr. Sal. 104, 20-24.

244. Carta 15-X-1948, n. 3.

245. Ibidem, nn. 5 y 6.

246. Ibidem, n. 20.

247. Cfr. ibidem, nn. 18 y 20.



248. El Opus Dei —dice el Decretum
laudis— «promueve continuamente
la santidad de sus miembros, por la
santificación del trabajo ordinario, y
el diligente y cuidadoso ejercicio de
los cargos profesionales o de los
oficios civiles o públicos propios de
cada uno» (Primum Institutum, 6); y,
al enumerar algunas actividades
apostólicas de sus miembros, dice:
«el apostolado específico de los
socios del Opus Dei se ejercita
principalmente: por la santificación
del propio trabajo profesional; por el
ejemplo de vida cristiana, en la
propia actividad social» etc. (ibidem,
9).

249. Queda dicho que en el verano de
1946, cuando aún estaba por
elaborar la Provida y preparar sobre
sus bases el Decretum laudis, la
Santa Sede, para que el Fundador no
volviese entretanto a su patria con
las manos vacías, se adelantó a
otorgar el Breve apostólico Cum



Societatis (28-VI-1946), en el que se
conceden las mencionadas
indulgencias plenarias.

250. El 31-III-1947 el Fundador quiso
que se solicitase de la Sagrada
Penitenciaría la concesión de las
indulgencias por el trabajo manual.
El Breve Mirifice de Ecclesia es del
20-VII-1947 (Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., Apéndice Documental
24, pp. 537-538.

251. Ibidem. Esta frase es traducción
del texto latino del Breve; y son,
además, palabras del Fundador
incorporadas al texto.

252. Carta 15-X-1948, n. 5.

253. Ibidem, n. 6.

254. Ibidem, n. 15.

255. Cfr. Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906, p. 7.



256. Carta 15-X-1948, n. 9. Un extenso
estudio sobre este tema en: El Opus
Dei en la Iglesia (capítulo III: José
Luis Illanes, Iglesia en el mundo: la
secularidad de los miembros del
Opus Dei), Madrid 1993.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/6-la-
secularidad-y-el-trabajo-profesional/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/6-la-secularidad-y-el-trabajo-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/6-la-secularidad-y-el-trabajo-profesional/
https://opusdei.org/es-es/article/6-la-secularidad-y-el-trabajo-profesional/

	6. La secularidad y el trabajo profesional

