opusdei.org

6. IMPORTANCIA Y
LIMITES DE LA
LEGISLACION DE
1947-1948

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

19/12/2011

La primera impresion que suscita
una legislacion como la que
acabamos de resumir es la de una
enorme amplitud e, incluso,



indeterminacion en diversos puntos,
subrayada por la decidida remision a
las constituciones de cada Instituto y
a la legislacion posterior, asi como, y
aun mas, por la admision -realizada
por la Instruccion Cum Sanctissimus-
del caracter incompleto de las
normas de la Provida Mater Ecclesia,
y la necesidad de esperar a que
decante el proceso de evolucion del
conjunto de Institutos a los que se ha
querido dar acogida en la
Constitucion Apostolica. ;Qué
factores explican esos caracteres de
la normativa promulgada por la
Provida Mater Ecclesia?

La propia Constitucion Apostolica
nos orienta cuando, en la parte
introductoria o narrativa, describe la
doble razon -negativa y positivade su
promulgacion: "para que se evite el
peligro de la ereccion de nuevos
Institutos -que no rara vez se fundan
imprudentemente y sin maduro
examen-; para que los Institutos que



merezcan la aprobacion obtengan
una ordenacion juridica peculiar que
responda apta y plenamente a su
naturaleza, fines y circunstancias".
Esta observacion se completa, en la
misma pars narrativa, al declarar
que los "Institutos Seculares se han
multiplicado silenciosamente y han
revestido formas muy variadasy
diversas entre si (satis inter se
diversas)"; idea repetida, ademas, en
la pars dispositiva (art. II, § 2, 3°), al
hablar de "los fines, necesidades y
circunstancias no poco diversas
entre si (non parum inter se diversis)
de cada uno de los Institutos".

Multiplicidad, diversidad, variedad
de inspiraciones y rasgos de esas
"formas nuevas", realidades sociales
a las que se aspira a dar acogida
creando, precisamente, la figura
juridica de los Institutos Seculares.
No se trata, por lo demas, de una
comprobacidon del ultimo momento,
sino de una realidad advertida desde



hace afios. Asi, por ejemplo, el P.
Gemelli, en su citada Memoria de
1939, hablaba de una floracion quiza
demasiado exuberante de estas
instituciones, con "tentativas y
experiencias que se multiplican cada
dia en todos los paises y no puede
decirse que todas presenten las
necesarias garantias de seriedad, de
solidez, de organizacion y de eficacia
apostolica".

"Ademas de las organizaciones mas o
menos directamente conocidas por la
jerarquia, es legitimo suponer por
sefiales multiples y evidentes -
continua-, que existen muchisimas
otras que por ahora escapan a
cualquier conocimiento y control,
surgidas por el celo individual no
controlado de simples sacerdotes no
investidos de autoridad o mision.
Quiza no es exagerado afirmar que
practicamente en cualquier ciudad
hay al menos un sacerdote que,
teniendo un numeroso grupo de



penitentes, procura formar con
algunos de ellos una organizacion de
personas consagradas a Dios en el
mundo.- Esto por muchas razones
puede presentar diversos
inconvenientes y a veces ser causa de
graves dafos".

"Por tanto -concluye- parece justo
pedir a la Iglesia que se digne no
ignorar en bloque semejantes
experiencias, sino que intervenga y
lleve también a este campo su
disciplina, fijando algunas directrices
fundamentales, autorizando y
reconociendo aquellos institutos que
a ellas se conformen y que presenten
un minimo de garantia y de
requisitos y, al mismo tiempo,
prohibiendo formalmente todos los
demas" (65).

A esta variedad de instituciones se
habia referido también, y
ampliamente, uno de los votos
presentados a la Congregacion de



Religiosos, en la ultima etapa previa
a la promulgacion de la Constitucion
Apostolica Provida Mater Ecclesia
(66). Este voto pone de manifiesto
que, bajo la falta de vida comun en
sentido material, nota externay
negativa de todas estas instituciones,
hay diferencias profundas entre unas
y otras, que llevan a distinguir
claramente entre "dos tipos
netamente diversos entre si":

1. Las instituciones que se pueden
calificar -dice- como "institutos
seculares de perfeccion", cuyas notas
caracteristicas son:

a) "quieren ser religiosos y quieren
emitir los tres santos votos, si es
posible los votos publicos";

b) "la falta de vida comun esta
motivada solamente por razones de
apostolado, es simplemente un
medio, tiene un contenido
instrumental, y no es una forma de



vida por razones internas de su
programa y espiritualidad”;

c) su fin apostolico es "conquistar el
laicado para Dios (...); quieren
conseguir este fin en cierto sentido
desde fuera, en condiciones diversas
de los laicos".

2. Las instituciones que se pueden,
en cambio, designar como "institutos
seculares de apostolado”, cuyas notas
caracteristicas son:

a) "se distinguen de los otros por su
intencion neta y clara: no quieren ser
religiosos, sino que quieren
continuar siendo laicos"; por eso, se
les puede llamar también
"movimientos laicales (lo que no
quiere decir que los sacerdotes no
puedan ser miembros de ellos)";

b) "continuar viviendo en el mundo
es una necesidad, un programa, la
forma de vida"; buscan "la perfeccion
cristiana con la dedicacion total de si



mismos al Sefior (por medio de la
castidad, del apostolado, de la
oracion y también de la pobreza y de
la obediencia)"; "piensan que
alcanzar la perfeccion cristiana,
diligere Deum in omnibus et super
omnia, es posible también a los

laicos, también en el mundo";

c) el ideal apostolico de estos
movimientos es también "conquistar
el laicado para Dios (...) pero desde
dentro, permaneciendo laicos
también en su forma de vida y en su
forma laical de obtener la perfeccion
cristiana...". "Apostolado en el propio
ambiente, segun el pensamiento de
Pio XI, en el sentido de que cada
ambiente laico (ingenieros,
profesores, médicos, trabajadores,
etc.) tenga sus propios apostoles".

Respecto de estos dos tipos, el
referido voto afirma que el primero -
instituto secular de perfeccion-, aun
"sirviéndose, siempre por razones de



apostolado, de la mas amplia
libertad, desde el punto de vista
juridico; tiene, sin embargo, una
cierta inclinacion al estado religioso"
y "usa la terminologia tradicional".
Por el contrario, las formas del
segundo tipo -instituto secular de
apostolado-, encontrandose en "su
estado inicial y "carismatico’, (...
carecen de aquellas experiencias,
que pueden ofrecer los periodos
precedentes y la historia", y "su
terminologia juridica es muy diversa
de la tradicional".

A continuacion, el autor del voto se
plantea la conveniencia de regular
separadamente uno y otro tipo,
conclusion que parece derivarse
légicamente de esas premisas. Sin
embargo, su respuesta, aunque con
algunos matices, es negativa, por
razon de que "el tiempo no esta
todavia maduro" y, ademas -afiade-,
tal vez fuera "una innovacion
demasiado grande, que podria



acarrear confusion". "No se debe
hacer todo de una vez. Ahora
bastaria el paso por una regulacion
comun (...); no seria necesario
redactar diversos decretos, diversas
normas para los dos tipos diversos de
institutos seculares. Pero, en cambio,
seria sumamente necesario y util
sefialar que hay dos tipos diversos.
Asi se podria dar una direccidn neta
y clara para el desarrollo futuro; y
prevenir que se sigan
interpretaciones, desviaciones
desafortunadas, ya en el campo
juridico oficial, ya en el de la
literatura candnica".

En coherencia con lo anterior, y ya
respecto al contenido del Decreto,
propone evitar "reglas demasiado
estrechas, exactas y generales", que
harian que esta normativa fuese
"mads rigida que para las sociedades
sin votos", y "obstaculizaria la
regulacion definitiva" de los
Institutos Seculares. Por esto,



propone seguir el modo de proceder
del Coédigo en el titulo XVII, exigiendo
pocos requisitos juridicos y
admitiendo una gran amplitud, para
que sean "tratados caso por caso"
dando una importancia primordial a
las Constituciones de cada Instituto.
"Este minimo bastaria en la hora
presente, pero seria necesario. Asi se
mostrarian la direccion y los caminos
para el posterior desarrollo; y se
aseguraria la rectitud de este
desarrollo”; al mismo tiempo, se
lograria "crear una adecuada base
juridica, que haga posible una
unidad de procedimiento, de
normativa y de foro competente”,
que, respetando su respectiva
naturaleza, posibilite el
reconocimiento de todos y les doté de
la conveniente autonomia interna y
régimen interdiocesano, bajo la
dependencia del Dicasterio de
Religiosos, unico competente en el
derecho vigente para otorgar dicho
régimen. De esta forma, se lograria



"evitar no solamente cualquier
retraso nocivo, sino también
cualquier solucidon prematura".

Como puede advertirse por el tenor
de la Provida Mater Ecclesia, el
legislador, sobre la base de éste y
otros estudios, optd por una unica
normativa que comprendiese todas
las "formas nuevas" descritas en el
voto que hemos referido, sin tomar
en consideracion la propuesta de
sefialar expresamente la existencia
de los dos tipos diversos afirmada en
dicho voto, pero estableciendo, en
cambio, una normativa amplia e,
incluso, genérica en mas de un
punto.

Teniendo en cuenta el conjunto de
los datos, se puede afirmar que la
legislacion promulgada -tanto la C. A.
Provida Mater Ecclesia, como el M. P.
Primo feliciter y la Instruccion Cum
Sanctissimus, aunque entre unos y
otros textos hay diferencias de matiz-



es el resultado de intentar armonizar
y equilibrar factores distintos y
situaciones diversas e, incluso,
divergentes. La conceptualizacion de
la nueva figura se nos presenta como
el resultado de un compromiso entre
los factores y situaciones que se
habian manifestado en el proceso de
preparacion de una normativa, que
se deseaba promulgar con urgencia
para no dilatar mas el
reconocimiento de instituciones que
reclamaban una solucidn. Este
equilibrio y compromiso se
manifiesta en el establecimiento de
un marco juridico amplio, capaz de
acoger el mayor numero posible de
"formas nuevas", tan variadas entre
si; en la prevision de una futura
evolucion de esas normas y de esa
figura, insinuada en la lex peculiaris
(art. II, § 2, 2°) y expresamente
afirmada en la Instruccion Cum
Sanctissimus; y también en multiples
detalles, aflorados a largo del proceso
de elaboracion de la Provida Mater



Ecclesia, y reflejados, de una y otra
forma, en la normativa resultante.
Sefialemos dos: el nombre con que se
designa a la institucion regulada, y la
formula de diferenciacion con los
religiosos establecida en la lex
peculiaris (art. IL, § 1, 1°).

Al nombre -Instituto o Instituto
Secular- se llego, en efecto, después
de un laborioso camino y una amplia
deliberacion. En la Memoria del P.
Gemelli redactada en 1939 se
hablaba, ya en su propio titulo, de
"Asociaciones de laicos consagrados a
Dios en el mundo". En el proyecto de
Normas enviadas por el Santo Oficio
a la Congregacion de Religiosos el 6
de marzo de 1945, estas instituciones,
después de precisar que no eran ni
Religiones ni Sociedades del canon
673, se denominaban Uniones
Religiosas. El Dicasterio de
Religiosos, en la reelaboracion de
estas normas, y en la redaccion
discutida y aprobada en la reunion



de 11 de mayo de 1945 por la
Comision Especial creada al efecto,
les dio el nombre de Sodalicios
Religiosos. Este mismo nombre se
mantuvo en el penudltimo proyecto de
Decreto (art. I), que, en ejecucion de
los acuerdos de la Comision de 11 de
mayo de 1945, incluyo el P. Larraona
en su Relacion de un afio mas tarde
(67).

Esta Relacion explica la mente de
dicha Comision con estas palabras:
"El nombre de Sodalitia religiosa
aprobado después de madura
discusion responde candnicamente
bastante bien al objeto considerado.
Sodalitia es un nombre que responde
a la naturaleza secular de estas
Sociedades. Es un nombre tomado
del De laicis (c. 707 § 1). Religiosa
alude a la semejanza con las
Religiones y Sociedades de vida
comun. Asi estos Sodalicios, que en
cuanto tales no son Religiones ni
Sociedades de vida comun, sino que



coinciden, en el género, con los otros
Sodalicios seculares, tienen
caracteres propios, por los cuales se
distinguen claramente de los
Sodalicios ordinarios, caracteres que
tienen afinidades con la vida
religiosa. Esta cualificacion religiosa
no destruye la primera, pero la
modifica notablemente”. Sin
embargo, afiade: "Hay que confesar
que a una parte, quiza no la mas
grande, de estos sodalicios, no les
gusta mucho que se les aplique
vulgarmente al menos, la palabra
religioso para no crear externamente
confusion con las Religiones, puesto
que eso podria perjudicar su
apostolado, y deformarlos"” (68).
Seguidamente, la Relacion, aunque
manifiesta que, a su parecer, esa
confusion no deberia darse, propone
otros nombres por si la Sagrada
Congregacion quisiera tenerlos en
cuenta (69). Entre éstos, menciona el
de Instituto Secular, que el propio P.
Larraona incluira en el proyecto



definitivo de Decreto, la Sagrada
Congregacion aprobara (70), y se
incorporara posteriormente al texto
de la Constitucion Apostolica (71).

El segundo punto que muestra la
diversidad de factoresy de
situaciones, incluso opuestas, que da
lugar a féormulas de compromiso en
la Provida Mater Ecclesia, esta
contenido en el art. II de la lex
peculiares, cuando afirma que los
Institutos Seculares "en derecho,
regularmente (iure ex regula), ni son,
ni, propiamente hablando, se pueden
llamar Religiones (cc. 487 y 488, 1°) o
Sociedades de vida comun (c. 673 §
1"

Esta norma no es de facil
interpretacion. Su sentido y alcance
se advierten, sin embargo, por el
comentario que hizo el P. Larraona
poco tiempo después de promulgada
la Provida Mater Ecclesia: "Se dice
que los Institutos Seculares no son ni



se pueden llamar Religiones o
Sociedades de vida comun, iure, ex
regula. Ciertamente, por excepcion,
se ha concedido alguna vez y de
nuevo podria concederse que
algunas Sociedades que tienen la
forma y figura de Institutos
Seculares, y como tales con razon
estdn ordenados juridicamente, no
obstante por dispensa sean
verdaderas Religiones, y sus votos
sean tenidos como verdaderamente
publicos” (72). Se percibe, pues,
claramente que la norma objeto de
comentario es fruto de un
compromiso, que permite dar
acogida a los dos tipos de Institutos
Seculares a que nos hemos referido
con anterioridad; es decir, tanto a
aquellas formas nuevas cuyos
miembros no deseaban ser religiosos
0 equiparados (73), como a aquellos
que lo deseaban, aun careciendo de
alguno de los requisitos exigidos por
el Codex de 1917, particularmente la
vida comun canonica.



El hecho resulta tanto mas claro si se
tienen en cuenta los antecedentes de
este articulo de la Provida Mater
Ecclesia. El proyecto de normas
enviado por el Santo Oficio a la
Congregacion de Religiosos el 6 de
marzo de 1945 caracterizaba al tipo
"forma nueva" con la simple
afirmacion: "tal asociacion, ni es
Religion, ni Sociedad regida por el
can. 673", sin incluir ninguna
féormula de equiparacion con los
religiosos, ni la frase iure ex regula.
Expresiones que implican
equiparacion aparecen, sin embargo,
con uno u otro tenor literal, en las
diversas fases del iter redaccional del
proyecto de normativa elaborado en
el Dicasterio de Religiosos (74). En la
etapa final de su redaccion,
desaparece toda formula de
equiparacion (75), y se aprueba, en
cambio, la expresion iure ex regula,
incluida finalmente en el art. IT de la
lex peculiares; frase, sin duda alguna,
ambigua, pero que, al menos,



subraya netamente la diferenciacion
de principio.

Los puntos que acabamos de analizar
documentan suficientemente esa
condicion de equilibrio o
compromiso que caracteriza la
legislacion de 1947 y 1948 sobre los
Institutos Seculares. En el momento
de la publicacion de la Provida Mater
Ecclesia, el comentarista de
"L'Osservatore Romano" la presento
como "documento historico en la
vida interna de la Iglesia" (76). Lo es,
sin duda alguna, pues afirma, con
particular solemnidad, la posibilidad
de una plenitud de santidad y vida
cristiana en el mundo y en las
normales y ordinarias ocupaciones
seculares (77). Sin embargo, la
proclamacion de esa posibilidad se
hace en gran parte -y éste es un
aspecto que conviene destacar- desde
una optica proveniente de la
vocacion religiosa, argumentando,
por tanto, mas en términos de



adaptacion o acercamiento al
mundo, que de afirmacion del
sentido cristiano de la condicién
secular o laical, con las
consecuencias que de ahi derivan
(78).

Notas

65. A. GEMELLI, o.c. (nota 53 de este
cap.), p. 57.

66. P. DALOS, Le nuove forme delle
consocieta ecciesiastiche, 1946, en
AGP, Sezione Giuridica, IV/15523.

67. A. LARRAONA, Societa..., cit.
(nota 50 de este cap.), I, parte 24, p.
34.

68. Ibid., pp. 35-36.

69. "Ciertamente, el articulo es tan
claro (ad profitenda in saeculo, ut ab
aliis fidelium associationibus
distinguantur) y reafirmado en los
articulos siguientes (vid. por ej. el



art. 2) que las confusiones no
deberian ser posibles o probables. De
todos modos si se quiere tener en
cuenta también la psicologia de
algunos de estos Sodalicios, se
podrian discutir otros nombres.
Proponemos algunos: -Societates
perfectionis christianae o Societates
perfectionis 'et apostolatus'.-
Congregationes saeculares -seria el
contrariorum eadem est ratio en
relacion a los Sodalitia religiosa, es
decir, en esta denominacion la
palabra Sodalitia se toma de la
terminologia secular, religiosa alude
a la semejanza con las Religiones,
mientras que en la formula
Congregationes saeculares, la
palabra Congregationes se tomaria
de la terminologia religiosa (c. 488,
2°), en cambio la palabra saeculares
(en lugar de religiosae c. 488, 2°)
indicaria claramente que no se trata
de Religiones.- Instituta saecularia
(perfectionis et apostolatus). La
palabra Instituta en el Codigo no es



técnica ni esta reservada a las
Religiones o Sociedades de vida
comun. El uso juridico precedente al
Codigo y también el uso vulgar
posterior al mismo (Codigo) suele
adoptarla frecuentemente para
mencionar a las Religiones y a las
Sociedades de vida comun. Esta
palabra, por tanto, contendria una
alusion a ordenamientos mas
consistentes que los de las
Sociedades o Sodalicios con alguna
semejanza a las Religiones.
Anadiendo saecularia se afirma la
neta distincion de las Religiones.
Podria omitirse también la palabra
saecularia, que en rigor no es
necesaria y no iria bien para los
casos en los cuales excepcionalmente
estos Institutos puedan ser
reconocidos como Religiones, como
se dice en la Instruccion” (Ibid., pp.
36-37).

70. El Fundador del Opus Deli,
refiriéndose -en una de sus Cartas- a



los multiples factores que
intervinieron en la redaccion de la
Constitucion Apostdlica Provida
Mater Ecclesia, hacia notar que, por
esa razon, se habia llegado a una
formula de compromiso. Como
detalle revelador de ese compromiso,
mencionaba la cuestion del nombre:
"Se quiso llamar a las nuevas
instituciones Sodalicios religiosos,
con el deliberado proposito de que
hasta en el nombre se viera el
compromiso: sodalicio, es una
alusién a las asociaciones de fieles;
religioso, al estado de perfeccion.
Como no podia yo consentir esta
ambigliedad, nos opusimos a esa
denominacion, y se acepto la de
Institutos Seculares" (Carta, 29-
XI1-1947/ 14-11-1966, n. 167).

71. En el voto anteriormente citado
(cfr. nota 66 de este cap.),y
refiriéndose al laborioso camino
recorrido en el iter redaccional,
concretamente por lo que respecta al



nombre, se lee: "Me parece que
dificilmente se hubiera podido
encontrar un nombre mas oportuno
para estas nuevas formas que la
denominacién " Instituto Secular'. Se
puede esperar que ahora no se
cambie de nuevo la denominacion,
aunque se hayan hecho sentir ciertas
presiones. '‘Quod bonum est tenete' ".
Quiza estas presiones dieron lugar -
manifestando una vez mas el
compromiso- a que, a pesar de que la
Provida Mater Ecciesia acepta
generalmente esta denominacion, al
referirse concretamente al nombre,
en el art. 1 se hable también de
Institutos, prescindiendo del
calificativo "secular"”, que no
deseaban algunos. A. LARRAONA,
Constitutionis "Provida Mater
Ecclesia" Pars Altera seu Peculiares
Institutorum saecularium exegetica,
dogmatica, practica illustratio, en
"Commentarium pro Religiosis", 28
(1949), p. 173



73. En reiteradas ocasiones hemos
hecho referencia a la afirmacion
continua del Fundador de que los
miembros del Opus Dei no eran ni
podian ser considerados religiosos o
a ellos equiparados. En Carta de 1949
escribia a sus hijos: "no oculté jamas
en la Curia cudl era el espiritu de la
Obra, comenzando por manifestar
tajantemente, ya antes, al ser
aprobados como sociedad de vida
comun: no nos da la gana ser
personas sagradas. Solo lo son los
sacerdotes" (Carta, 8-XII-1949, n. 43).
Y en otra Carta, de 1950, refiriéndose
a los meses que precedieron a la
promulgacion de la Provida Mater
Ecclesia, manifestaba: "Podria
contaros muchos detalles de nuestro
filial forcejeo durante esos meses: el
empefio que hemos tenido, para que
los miembros de los Institutos
Seculares no fueran considerados
personas sagradas, como algunos
querian, sino fieles corrientes, que
eso son; mi afdn en que quedara



claro que no éramos ni podiamos ser
religiosos" (Carta 7-X-1950, n. 20).

74. En efecto, en los sucesivos
proyectos encontramos las siguientes
formulas de equiparacion: ad instar
religiosorum (proyecto de 111-1IV
1945); totaliter ad instar religiosorum
(Decision de la Comision especial en
sureunion de 11 de mayo de 1945);
ad instar quadamtenus religiosorum,;
lotaliter ad instar quodammodo
religiosorum (A. LARRAONA,
Societa..., cit. -nota 50 dé este cap.-).

75. Ya con ocasion del nombre,
hemos tenido oportunidad de
recoger en el texto la reaccion de una
parte de las "formas nuevas contra la
posibilidad de que se les aplicase el
término "religioso”, bien
directamente o bien por
equiparacion. El voto antes citado
(cfr. nota 66 de este cap.)-justifca esta
reaccion frente a quienes no la
estimaban razonable: "no se trata de



un sentimiento antirreligioso, sino
que se trata solamente de una
natural defensa". Al mismo tiempo,
cifra la clarificacion de esta polémica
en los tres puntos siguientes: "1. La
dignidad y la importancia del estado
religioso.- 2. Fuera de este estado hay
también otras posibilidades y
formas, de perfeccion, que el Espiritu
Santo suscita, correspondiendo
siempre a las necesidades especiales
de los diversos tiempos.- 3. Estas
otras formas no son por razon de la
tendencia a la perfeccion
necesariamente religiosas'; tampoco
'quasi' y ni siquiera "ad instar". -
Todas estas formas, dentro del
Cuerpo Mistico, se complementan, se
ayudan reciprocamente”.

76. "L'Osservatore Romano",
14-111-1947, p. 1.

77. De hecho, la Provida Mater
Ecclesia es uno de los documentos a
los que remite en nota el numero 40



de la Constitucion Lumen gentium
como antecedentes, en el Magisterio
de los tiempos modernos, de la
solemne proclamacion de la llamada
universal a la santidad que el
Concilio vaticano II deseaba realizar
y a la que dedica ese numero y los
siguientes de la Constitucion sobre la
Iglesia.

78. El enfoque resulta
particularmente llamativo en la
parte introductoria o narrativa de la
Provida Mater Ecclesia, aunque tiene
también manifestaciones -como, por
lo demas, hemos ya indicado- en la
lex peculiares y en los documentos
de 1948, es decir, el Motu proprio
Primo feliciter y la Instruccion Cum
Sanctissimus.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/6-importancia-
y-limites-de-la-legislacion-de-1947-1948/
(21/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/6-importancia-y-limites-de-la-legislacion-de-1947-1948/
https://opusdei.org/es-es/article/6-importancia-y-limites-de-la-legislacion-de-1947-1948/
https://opusdei.org/es-es/article/6-importancia-y-limites-de-la-legislacion-de-1947-1948/

	6. IMPORTANCIA Y LÍMITES DE LA LEGISLACIÓN DE 1947-1948

