
opusdei.org

6. IMPORTANCIA Y
LÍMITES DE LA
LEGISLACIÓN DE
1947-1948

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

19/12/2011

La primera impresión que suscita
una legislación como la que
acabamos de resumir es la de una
enorme amplitud e, incluso,



indeterminación en diversos puntos,
subrayada por la decidida remisión a
las constituciones de cada Instituto y
a la legislación posterior, así como, y
aún más, por la admisión -realizada
por la Instrucción Cum Sanctissimus-
del carácter incompleto de las
normas de la Provida Mater Ecclesia,
y la necesidad de esperar a que
decante el proceso de evolución del
conjunto de Institutos a los que se ha
querido dar acogida en la
Constitución Apostólica. ¿Qué
factores explican esos caracteres de
la normativa promulgada por la
Provida Mater Ecclesia?

La propia Constitución Apostólica
nos orienta cuando, en la parte
introductoria o narrativa, describe la
doble razón -negativa y positivade su
promulgación: "para que se evite el
peligro de la erección de nuevos
Institutos -que no rara vez se fundan
imprudentemente y sin maduro
examen-; para que los Institutos que



merezcan la aprobación obtengan
una ordenación jurídica peculiar que
responda apta y plenamente a su
naturaleza, fines y circunstancias".
Esta observación se completa, en la
misma pars narrativa, al declarar
que los "Institutos Seculares se han
multiplicado silenciosamente y han
revestido formas muy variadas y
diversas entre sí (satis ínter se
diversas)"; idea repetida, además, en
la pars dispositiva (art. II, § 2, 3°), al
hablar de "los fines, necesidades y
circunstancias no poco diversas
entre sí (non parum inter se diversis)
de cada uno de los Institutos".

Multiplicidad, diversidad, variedad
de inspiraciones y rasgos de esas
"formas nuevas", realidades sociales
a las que se aspira a dar acogida
creando, precisamente, la figura
jurídica de los Institutos Seculares.
No se trata, por lo demás, de una
comprobación del último momento,
sino de una realidad advertida desde



hace años. Así, por ejemplo, el P.
Gemelli, en su citada Memoria de
1939, hablaba de una floración quizá
demasiado exuberante de estas
instituciones, con "tentativas y
experiencias que se multiplican cada
día en todos los países y no puede
decirse que todas presenten las
necesarias garantías de seriedad, de
solidez, de organización y de eficacia
apostólica".

"Además de las organizaciones más o
menos directamente conocidas por la
jerarquía, es legítimo suponer por
señales múltiples y evidentes -
continúa-, que existen muchísimas
otras que por ahora escapan a
cualquier conocimiento y control,
surgidas por el celo individual no
controlado de simples sacerdotes no
investidos de autoridad o misión.
Quizá no es exagerado afirmar que
prácticamente en cualquier ciudad
hay al menos un sacerdote que,
teniendo un numeroso grupo de



penitentes, procura formar con
algunos de ellos una organización de
personas consagradas a Dios en el
mundo.- Esto por muchas razones
puede presentar diversos
inconvenientes y a veces ser causa de
graves daños".

"Por tanto -concluye- parece justo
pedir a la Iglesia que se digne no
ignorar en bloque semejantes
experiencias, sino que intervenga y
lleve también a este campo su
disciplina, fijando algunas directrices
fundamentales, autorizando y
reconociendo aquellos institutos que
a ellas se conformen y que presenten
un mínimo de garantía y de
requisitos y, al mismo tiempo,
prohibiendo formalmente todos los
demás" (65).

A esta variedad de instituciones se
había referido también, y
ampliamente, uno de los votos
presentados a la Congregación de



Religiosos, en la última etapa previa
a la promulgación de la Constitución
Apostólica Provida Mater Ecclesia
(66). Este voto pone de manifiesto
que, bajo la falta de vida común en
sentido material, nota externa y
negativa de todas estas instituciones,
hay diferencias profundas entre unas
y otras, que llevan a distinguir
claramente entre "dos tipos
netamente diversos entre sí":

1. Las instituciones que se pueden
calificar -dice- como "institutos
seculares de perfección", cuyas notas
características son:

a) "quieren ser religiosos y quieren
emitir los tres santos votos, si es
posible los votos públicos";

b) "la falta de vida común está
motivada solamente por razones de
apostolado, es simplemente un
medio, tiene un contenido
instrumental, y no es una forma de



vida por razones internas de su
programa y espiritualidad";

c) su fin apostólico es "conquistar el
laicado para Dios (...); quieren
conseguir este fin en cierto sentido
desde fuera, en condiciones diversas
de los laicos".

2. Las instituciones que se pueden,
en cambio, designar como "institutos
seculares de apostolado", cuyas notas
características son:

a) "se distinguen de los otros por su
intención neta y clara: no quieren ser
religiosos, sino que quieren
continuar siendo laicos"; por eso, se
les puede llamar también
"movimientos laicales (lo que no
quiere decir que los sacerdotes no
puedan ser miembros de ellos)";

b) "continuar viviendo en el mundo
es una necesidad, un programa, la
forma de vida"; buscan "la perfección
cristiana con la dedicación total de sí



mismos al Señor (por medio de la
castidad, del apostolado, de la
oración y también de la pobreza y de
la obediencia)"; "piensan que
alcanzar la perfección cristiana,
diligere Deum in omnibus et super
omnia, es posible también a los
laicos, también en el mundo";

c) el ideal apostólico de estos
movimientos es también "conquistar
el laicado para Dios (...) pero desde
dentro, permaneciendo laicos
también en su forma de vida y en su
forma laical de obtener la perfección
cristiana...". "Apostolado en el propio
ambiente, según el pensamiento de
Pío XI, en el sentido de que cada
ambiente laico (ingenieros,
profesores, médicos, trabajadores,
etc.) tenga sus propios apóstoles".

Respecto de estos dos tipos, el
referido voto afirma que el primero -
instituto secular de perfección-, aun
"sirviéndose, siempre por razones de



apostolado, de la más amplia
libertad, desde el punto de vista
jurídico; tiene, sin embargo, una
cierta inclinación al estado religioso"
y "usa la terminología tradicional".
Por el contrario, las formas del
segundo tipo -instituto secular de
apostolado-, encontrándose en "su
estado inicial y `carismático', (...
carecen de aquellas experiencias,
que pueden ofrecer los períodos
precedentes y la historia", y "su
terminología jurídica es muy diversa
de la tradicional".

A continuación, el autor del voto se
plantea la conveniencia de regular
separadamente uno y otro tipo,
conclusión que parece derivarse
lógicamente de esas premisas. Sin
embargo, su respuesta, aunque con
algunos matices, es negativa, por
razón de que "el tiempo no está
todavía maduro" y, además -añade-,
tal vez fuera "una innovación
demasiado grande, que podría



acarrear confusión". "No se debe
hacer todo de una vez. Ahora
bastaría el paso por una regulación
común (...); no sería necesario
redactar diversos decretos, diversas
normas para los dos tipos diversos de
institutos seculares. Pero, en cambio,
sería sumamente necesario y útil
señalar que hay dos tipos diversos.
Así se podría dar una dirección neta
y clara para el desarrollo futuro; y
prevenir que se sigan
interpretaciones, desviaciones
desafortunadas, ya en el campo
jurídico oficial, ya en el de la
literatura canónica".

En coherencia con lo anterior, y ya
respecto al contenido del Decreto,
propone evitar "reglas demasiado
estrechas, exactas y generales", que
harían que esta normativa fuese
"más rígida que para las sociedades
sin votos", y "obstaculizaría la
regulación definitiva" de los
Institutos Seculares. Por esto,



propone seguir el modo de proceder
del Código en el título XVII, exigiendo
pocos requisitos jurídicos y
admitiendo una gran amplitud, para
que sean "tratados caso por caso"
dando una importancia primordial a
las Constituciones de cada Instituto.
"Este mínimo bastaría en la hora
presente, pero sería necesario. Así se
mostrarían la dirección y los caminos
para el posterior desarrollo; y se
aseguraría la rectitud de este
desarrollo"; al mismo tiempo, se
lograría "crear una adecuada base
jurídica, que haga posible una
unidad de procedimiento, de
normativa y de foro competente",
que, respetando su respectiva
naturaleza, posibilite el
reconocimiento de todos y les doté de
la conveniente autonomía interna y
régimen interdiocesano, bajo la
dependencia del Dicasterio de
Religiosos, único competente en el
derecho vigente para otorgar dicho
régimen. De esta forma, se lograría



"evitar no solamente cualquier
retraso nocivo, sino también
cualquier solución prematura".

Como puede advertirse por el tenor
de la Provida Mater Ecclesia, el
legislador, sobre la base de éste y
otros estudios, optó por una única
normativa que comprendiese todas
las "formas nuevas" descritas en el
voto que hemos referido, sin tomar
en consideración la propuesta de
señalar expresamente la existencia
de los dos tipos diversos afirmada en
dicho voto, pero estableciendo, en
cambio, una normativa amplia e,
incluso, genérica en más de un
punto.

Teniendo en cuenta el conjunto de
los datos, se puede afirmar que la
legislación promulgada -tanto la C. A.
Provida Mater Ecclesia, como el M. P.
Primo feliciter y la Instrucción Cum
Sanctissimus, aunque entre unos y
otros textos hay diferencias de matiz-



es el resultado de intentar armonizar
y equilibrar factores distintos y
situaciones diversas e, incluso,
divergentes. La conceptualización de
la nueva figura se nos presenta como
el resultado de un compromiso entre
los factores y situaciones que se
habían manifestado en el proceso de
preparación de una normativa, que
se deseaba promulgar con urgencia
para no dilatar más el
reconocimiento de instituciones que
reclamaban una solución. Este
equilibrio y compromiso se
manifiesta en el establecimiento de
un marco jurídico amplio, capaz de
acoger el mayor número posible de
"formas nuevas", tan variadas entre
sí; en la previsión de una futura
evolución de esas normas y de esa
figura, insinuada en la lex peculiaris
(art. II, § 2, 2°) y expresamente
afirmada en la Instrucción Cum
Sanctissimus; y también en múltiples
detalles, aflorados a largo del proceso
de elaboración de la Provida Mater



Ecclesia, y reflejados, de una y otra
forma, en la normativa resultante.
Señalemos dos: el nombre con que se
designa a la institución regulada, y la
fórmula de diferenciación con los
religiosos establecida en la lex
peculiaris (art. II, § 1, 1°).

Al nombre -Instituto o Instituto
Secular- se llegó, en efecto, después
de un laborioso camino y una amplia
deliberación. En la Memoria del P.
Gemelli redactada en 1939 se
hablaba, ya en su propio título, de
"Asociaciones de laicos consagrados a
Dios en el mundo". En el proyecto de
Normas enviadas por el Santo Oficio
a la Congregación de Religiosos el 6
de marzo de 1945, estas instituciones,
después de precisar que no eran ni
Religiones ni Sociedades del canon
673, se denominaban Uniones
Religiosas. El Dicasterio de
Religiosos, en la reelaboración de
estas normas, y en la redacción
discutida y aprobada en la reunión



de 11 de mayo de 1945 por la
Comisión Especial creada al efecto,
les dio el nombre de Sodalicios
Religiosos. Este mismo nombre se
mantuvo en el penúltimo proyecto de
Decreto (art. I), que, en ejecución de
los acuerdos de la Comisión de 11 de
mayo de 1945, incluyó el P. Larraona
en su Relación de un año más tarde
(67).

Esta Relación explica la mente de
dicha Comisión con estas palabras:
"El nombre de Sodalitia religiosa
aprobado después de madura
discusión responde canónicamente
bastante bien al objeto considerado.
Sodalitia es un nombre que responde
a la naturaleza secular de estas
Sociedades. Es un nombre tomado
del De laicis (c. 707 § 1). Religiosa
alude a la semejanza con las
Religiones y Sociedades de vida
común. Así estos Sodalicios, que en
cuanto tales no son Religiones ni
Sociedades de vida común, sino que



coinciden, en el género, con los otros
Sodalicios seculares, tienen
caracteres propios, por los cuales se
distinguen claramente de los
Sodalicios ordinarios, caracteres que
tienen afinidades con la vida
religiosa. Esta cualificación religiosa
no destruye la primera, pero la
modifica notablemente". Sin
embargo, añade: "Hay que confesar
que a una parte, quizá no la más
grande, de estos sodalicios, no les
gusta mucho que se les aplique
vulgarmente al menos, la palabra
religioso para no crear externamente
confusión con las Religiones, puesto
que eso podría perjudicar su
apostolado, y deformarlos" (68).
Seguidamente, la Relación, aunque
manifiesta que, a su parecer, esa
confusión no debería darse, propone
otros nombres por si la Sagrada
Congregación quisiera tenerlos en
cuenta (69). Entre éstos, menciona el
de Instituto Secular, que el propio P.
Larraona incluirá en el proyecto



definitivo de Decreto, la Sagrada
Congregación aprobará (70), y se
incorporará posteriormente al texto
de la Constitución Apostólica (71).

El segundo punto que muestra la
diversidad de factores y de
situaciones, incluso opuestas, que da
lugar a fórmulas de compromiso en
la Provida Mater Ecclesia, está
contenido en el art. II de la lex
peculiares, cuando afirma que los
Institutos Seculares "en derecho,
regularmente (iure ex regula), ni son,
ni, propiamente hablando, se pueden
llamar Religiones (cc. 487 y 488, 1°) o
Sociedades de vida común (c. 673 §
1)".

Esta norma no es de fácil
interpretación. Su sentido y alcance
se advierten, sin embargo, por el
comentario que hizo el P. Larraona
poco tiempo después de promulgada
la Provida Mater Ecclesia: "Se dice
que los Institutos Seculares no son ni



se pueden llamar Religiones o
Sociedades de vida común, iure, ex
regula. Ciertamente, por excepción,
se ha concedido alguna vez y de
nuevo podría concederse que
algunas Sociedades que tienen la
forma y figura de Institutos
Seculares, y como tales con razón
están ordenados jurídicamente, no
obstante por dispensa sean
verdaderas Religiones, y sus votos
sean tenidos como verdaderamente
públicos" (72). Se percibe, pues,
claramente que la norma objeto de
comentario es fruto de un
compromiso, que permite dar
acogida a los dos tipos de Institutos
Seculares a que nos hemos referido
con anterioridad; es decir, tanto a
aquellas formas nuevas cuyos
miembros no deseaban ser religiosos
o equiparados (73), como a aquellos
que lo deseaban, aun careciendo de
alguno de los requisitos exigidos por
el Codex de 1917, particularmente la
vida común canónica.



El hecho resulta tanto más claro si se
tienen en cuenta los antecedentes de
este artículo de la Provida Mater
Ecclesia. El proyecto de normas
enviado por el Santo Oficio a la
Congregación de Religiosos el 6 de
marzo de 1945 caracterizaba al tipo
"forma nueva" con la simple
afirmación: "tal asociación, ni es
Religión, ni Sociedad regida por el
can. 673", sin incluir ninguna
fórmula de equiparación con los
religiosos, ni la frase iure ex regula.
Expresiones que implican
equiparación aparecen, sin embargo,
con uno u otro tenor literal, en las
diversas fases del iter redaccional del
proyecto de normativa elaborado en
el Dicasterio de Religiosos (74). En la
etapa final de su redacción,
desaparece toda fórmula de
equiparación (75), y se aprueba, en
cambio, la expresión iure ex regula,
incluida finalmente en el art. II de la
lex peculiares; frase, sin duda alguna,
ambigua, pero que, al menos,



subraya netamente la diferenciación
de principio.

Los puntos que acabamos de analizar
documentan suficientemente esa
condición de equilibrio o
compromiso que caracteriza la
legislación de 1947 y 1948 sobre los
Institutos Seculares. En el momento
de la publicación de la Provida Mater
Ecclesia, el comentarista de
"L'Osservatore Romano" la presentó
como "documento histórico en la
vida interna de la Iglesia" (76). Lo es,
sin duda alguna, pues afirma, con
particular solemnidad, la posibilidad
de una plenitud de santidad y vida
cristiana en el mundo y en las
normales y ordinarias ocupaciones
seculares (77). Sin embargo, la
proclamación de esa posibilidad se
hace en gran parte -y éste es un
aspecto que conviene destacar- desde
una óptica proveniente de la
vocación religiosa, argumentando,
por tanto, más en términos de



adaptación o acercamiento al
mundo, que de afirmación del
sentido cristiano de la condición
secular o laical, con las
consecuencias que de ahí derivan
(78).

Notas

65. A. GEMELLI, o.c. (nota 53 de este
cap.), p. 57.

66. P. DALOS, Le nuove forme delle
consocietá ecciesiastiche, 1946, en
AGP, Sezione Giuridica, IV/15523.

67. A. LARRAONA, Societá..., cit.
(nota 50 de este cap.), I, parte 2^, p.
34.

68. Ibid., pp. 35-36.

69. "Ciertamente, el artículo es tan
claro (ad profitenda in saeculo, ut ab
aliis fidelium associationibus
distinguantur) y reafirmado en los
artículos siguientes (vid. por ej. el



art. 2) que las confusiones no
deberían ser posibles o probables. De
todos modos si se quiere tener en
cuenta también la psicología de
algunos de estos Sodalicios, se
podrían discutir otros nombres.
Proponemos algunos: -Societates
perfectionis christianae o Societates
perfectionis 'et apostolatus'.-
Congregationes saeculares -sería el
contrariorum eadem est ratio en
relación a los Sodalitia religiosa, es
decir, en esta denominación la
palabra Sodalitia se toma de la
terminología secular, religiosa alude
a la semejanza con las Religiones,
mientras que en la fórmula
Congregationes saeculares, la
palabra Congregationes se tomaría
de la terminología religiosa (c. 488,
2°), en cambio la palabra saeculares
(en lugar de religiosae c. 488, 2°)
indicaría claramente que no se trata
de Religiones.- Instituta saecularia
(perfectionis et apostolatus). La
palabra Instituta en el Código no es



técnica ni está reservada a las
Religiones o Sociedades de vida
común. El uso jurídico precedente al
Código y también el uso vulgar
posterior al mismo (Código) suele
adoptarla frecuentemente para
mencionar a las Religiones y a las
Sociedades de vida común. Esta
palabra, por tanto, contendría una
alusión a ordenamientos más
consistentes que los de las
Sociedades o Sodalicios con alguna
semejanza a las Religiones.
Añadiendo saecularia se afirma la
neta distinción de las Religiones.
Podría omitirse también la palabra
saecularia, que en rigor no es
necesaria y no iría bien para los
casos en los cuales excepcionalmente
estos Institutos puedan ser
reconocidos como Religiones, como
se dice en la Instrucción" (Ibid., pp.
36-37).

70. El Fundador del Opus Dei,
refiriéndose -en una de sus Cartas- a



los múltiples factores que
intervinieron en la redacción de la
Constitución Apostólica Provida
Mater Ecclesia, hacía notar que, por
esa razón, se había llegado a una
fórmula de compromiso. Como
detalle revelador de ese compromiso,
mencionaba la cuestión del nombre:
"Se quiso llamar a las nuevas
instituciones Sodalicios religiosos,
con el deliberado propósito de que
hasta en el nombre se viera el
compromiso: sodalicio, es una
alusión a las asociaciones de fieles;
religioso, al estado de perfección.
Como no podía yo consentir esta
ambigüedad, nos opusimos a esa
denominación, y se aceptó la de
Institutos Seculares" (Carta, 29-
XII-1947/ 14-11-1966, n. 167).

71. En el voto anteriormente citado
(cfr. nota 66 de este cap.), y
refiriéndose al laborioso camino
recorrido en el iter redaccional,
concretamente por lo que respecta al



nombre, se lee: "Me parece que
dificilmente se hubiera podido
encontrar un nombre más oportuno
para estas nuevas formas que la
denominación `Instituto Secular'. Se
puede esperar que ahora no se
cambie de nuevo la denominación,
aunque se hayan hecho sentir ciertas
presiones. 'Quod bonum est tenete' ".
Quizá estas presiones dieron lugar -
manifestando una vez más el
compromiso- a que, a pesar de que la
Provida Mater Ecciesia acepta
generalmente esta denominación, al
referirse concretamente al nombre,
en el art. 1 se hable también de
Institutos, prescindiendo del
calificativo "secular", que no
deseaban algunos. A. LARRAONA,
Constitutionis "Provida Mater
Ecclesia" Pars Altera seu Peculiares
Institutorum saecularium exegetica,
dogmatica, practica illustratio, en
"Commentarium pro Religiosis", 28
(1949), p. 173



73. En reiteradas ocasiones hemos
hecho referencia a la afirmación
continua del Fundador de que los
miembros del Opus Dei no eran ni
podían ser considerados religiosos o
a ellos equiparados. En Carta de 1949
escribía a sus hijos: "no oculté jamás
en la Curia cuál era el espíritu de la
Obra, comenzando por manifestar
tajantemente, ya antes, al ser
aprobados como sociedad de vida
común: no nos da la gana ser
personas sagradas. Sólo lo son los
sacerdotes" (Carta, 8-XII-1949, n. 43).
Y en otra Carta, de 1950, refiriéndose
a los meses que precedieron a la
promulgación de la Provida Mater
Ecclesia, manifestaba: "Podría
contaros muchos detalles de nuestro
filial forcejeo durante esos meses: el
empeño que hemos tenido, para que
los miembros de los Institutos
Seculares no fueran considerados
personas sagradas, como algunos
querían, sino fieles corrientes, que
eso son; mi afán en que quedara



claro que no éramos ni podíamos ser
religiosos" (Carta 7-X-1950, n. 20).

74. En efecto, en los sucesivos
proyectos encontramos las siguientes
fórmulas de equiparación: ad instar
religiosorum (proyecto de 111-IV
1945); totaliter ad instar religiosorum
(Decisión de la Comisión especial en
su reunión de 11 de mayo de 1945);
ad instar quadamtenus religiosorum;
lotaliter ad instar quodammodo
religiosorum (A. LARRAONA,
Societá..., cit. -nota 50 dé este cap.-).

75. Ya con ocasión del nombre,
hemos tenido oportunidad de
recoger en el texto la reacción de una
parte de las "formas nuevas contra la
posibilidad de que se les aplicase el
término "religioso", bien
directamente o bien por
equiparación. El voto antes citado
(cfr. nota 66 de este cap.)-justifca esta
reacción frente a quienes no la
estimaban razonable: "no se trata de



un sentimiento antirreligioso, sino
que se trata solamente de una
natural defensa". Al mismo tiempo,
cifra la clarificación de esta polémica
en los tres puntos siguientes: "1. La
dignidad y la importancia del estado
religioso.- 2. Fuera de este estado hay
también otras posibilidades y
formas, de perfección, que el Espíritu
Santo suscita, correspondiendo
siempre a las necesidades especiales
de los diversos tiempos.- 3. Estas
otras formas no son por razón de la
tendencia a la perfección
necesariamente `religiosas'; tampoco
'quasi' y ni siquiera `ad instar'. -
Todas estas formas, dentro del
Cuerpo Místico, se complementan, se
ayudan recíprocamente".

76. "L'Osservatore Romano",
14-111-1947, p. 1.

77. De hecho, la Provida Mater
Ecclesia es uno de los documentos a
los que remite en nota el número 40



de la Constitución Lumen gentium
como antecedentes, en el Magisterio
de los tiempos modernos, de la
solemne proclamación de la llamada
universal a la santidad que el
Concilio vaticano II deseaba realizar
y a la que dedica ese número y los
siguientes de la Constitución sobre la
Iglesia.

78. El enfoque resulta
particularmente llamativo en la
parte introductoria o narrativa de la
Provida Mater Ecclesia, aunque tiene
también manifestaciones -como, por
lo demás, hemos ya indicado- en la
lex peculiares y en los documentos
de 1948, es decir, el Motu proprio
Primo feliciter y la Instrucción Cum
Sanctissimus.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/6-importancia-
y-limites-de-la-legislacion-de-1947-1948/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/6-importancia-y-limites-de-la-legislacion-de-1947-1948/
https://opusdei.org/es-es/article/6-importancia-y-limites-de-la-legislacion-de-1947-1948/
https://opusdei.org/es-es/article/6-importancia-y-limites-de-la-legislacion-de-1947-1948/

	6. IMPORTANCIA Y LÍMITES DE LA LEGISLACIÓN DE 1947-1948

