
opusdei.org

6. El carisma
fundacional

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

09/12/2010

Don Josemaría, como ya quedó
debidamente expuesto, renunció
desde primera hora a tomar el
camino literario. Dotes sobradas
tenía para este oficio, pero puso su
pluma, sin vacilar, al servicio de las
almas. Se pasó la vida escribiendo, es
cierto. Sin embargo, los apremiantes
quehaceres fundacionales le



obligaron a dejarse más de un libro
en el tintero. La escasez de tiempo se
refleja en la forma de concebir sus
libros, en los que no se tratan las
materias de manera sistemática y
académica. Son, más bien,
pensamientos dirigidos a las almas
contemplativas en medio del trajín
de la vida. De ahí que Camino, Surco
y Forja se compongan de un conjunto
de reflexiones vivas y breves.
Conversaciones, de un conjunto de
entrevistas; y Es Cristo que pasa y
Amigos de Dios, de un conjunto de
homilías.

Algunos de estos libros proceden de
los Apuntes íntimos y se publicaron
después de la muerte de su autor.
Son los Apuntes, en buena parte,
anotaciones espléndidas sobre su
vida interior. Revelan, también, una
asombrosa precocidad espiritual, que
discurre en paralelo histórico con la
gestación del Opus Dei. Los Apuntes
contienen, por ejemplo, la matriz del



espíritu del Fundador; y son la
cantera de donde puede extraerse
muchas de las inspiraciones
fundacionales. Aspecto, este último,
que ahora nos interesa, pues ha
llegado el momento de indagar qué
parte tuvo don Josemaría en la tarea
de plasmar el Opus Dei, y qué papel
juegan las inspiraciones divinas.

Adelantemos, en fórmula concisa,
que el Opus Dei, en cuanto
realización histórica, dimana del
carisma fundacional (gracia especial
de Dios) encarnado en la persona del
Fundador # 180 . Cuando éste recibió
el encargo de comenzar el Opus Dei
no tenía —nos dice— más que
veintiséis años de edad, gracia de
Dios y buen humor. De modo que
bien pudiera plantearse la cuestión
anterior en los siguientes términos:
¿cómo se realiza la conjunción
operativa del carisma con su
juventud y buen humor?; esto es, con



su personalidad y estilo de vida, con
sus virtudes y cualidades humanas.

En estas operaciones es base
teológica de partida el principio de
que Dios respeta la libertad de la
persona, sin imponerse
coactivamente. Por otra parte, la
actuación de don Josemaría está
presidida por su docilidad a las
mociones divinas. De modo que su
voluntad, fiel a las luces ordinarias
de la misión recibida, venía a
confluir con el querer de Dios; pero
dejando impreso en cuanto hacía el
cuño de su personalidad: fe gigante y
amor apasionado, sentido positivo y
práctico de la vida, generosidad,
optimismo y demás virtudes
humanas que, en largo y lucido
acompañamiento, arrastraba ya
consigo antes de la fundación.

Y, si queremos saber cómo obraba,
ordinariamente, la gracia
carismática, leamos una anotación



de junio de 1930: Buscando luz, para
resumir las actividades de los
miembros, parece que el Señor me
ha hecho vislumbrar un chispazo: No
es —desde luego: ya me doy cuenta—
no es una cosa definitiva, una
iluminación, sino un rayito de
claridad # 181 . De donde se
desprende que las luces propias del
carisma fundacional, no le daban a
don Josemaría las soluciones hechas
para todos los asuntos particulares,
sino que le servían de orientación
para encontrar los medios prácticos
de realizar el Opus Dei. Todo lo cual
le exigía derroche de fuerza física,
una actitud de perpetuo retén y un ir
por la vida "a contrapelo",
entreviendo rayitos de claridad. Las
iluminaciones extraordinarias, que
muy de tarde en tarde le venían del
Señor, tenían por objeto mostrarle lo
que era esencia del Opus Dei,
inspirándole "ideas-madres", que él,
por propia cuenta, había de
desarrollar después.



De hecho, don Josemaría conoció
largas temporadas en que el Señor le
retiró toda luz; y ocasiones en las que
tuvo que dejarse llevar de la mano, a
ciegas, dócil como un niño. Uno de
esos períodos de inacción, al que se
hizo referencia en su momento,
comienza en octubre de 1928,
después de haber recibido la
iluminación sobre toda la Obra #
182 . Fue a partir de esas fechas
cuando se vio privado de las
inspiraciones con que anteriormente
le asistía el Señor. Pasó más de un
año sin que Jesús hablara, para
probar, con evidencia, que su borrico
(se refiere a sí mismo) era sólo el
instrumento... y ¡un mal
instrumento! # 183 . La tarea
fundacional quedó, por entonces,
como en estado de espera, hasta que
en noviembre de 1929 le vino de
nuevo a don Josemaría ayuda
especial y concreta: la renovación de
aquella corriente espiritual de divina
inspiración, para la Obra de Dios,



perfilándose, determinándose lo que
Él quería # 184.

El Opus Dei es Obra de Dios y no de
los hombres. Esto aclara, pues, en
qué consiste la cooperación del
Fundador en el designio divino. Don
Josemaría vio, por iluminación
sobrenatural, la esencia de este
proyecto y recibió la semilla del Opus
Dei en su mente y en su corazón. Y,
como elegido por Dios, a él
correspondía la realización del plan
divino en este mundo. Para ello
necesitaba, sin embargo, asistencia
de lo alto. Tenía que trabajar bajo el
dictado de la gracia fundacional. Por
lo demás, frecuentemente tropezaba
con obstáculos humanamente
insuperables. Esperaba entonces que
el Señor le iría abriendo camino con
ilustraciones especiales. Dios
iluminará a su hora, escribió en uno
de esos momentos de ahogo # 185.



Pero, qué difícil es dar en un justo
equilibrio espiritual, reposando con
santo abandono en brazos de la
divina Providencia, sin caer en la
presunción de que Dios está a
nuestro exclusivo servicio como un
deus ex machina. Porque eso sería
tentar a Dios. Después de hacer un
acto de fe en que el Señor iluminaría
en el tiempo y modo que juzgase
oportunos, don Josemaría
continuaba reflexionando consigo
mismo sobre la labor específica de la
Obra (hombres y mujeres):

Parece que me preocupa el
sostenimiento de las Obras y que no
tengo suficiente confianza en la
divina Providencia. No es así. ¡Tantas
veces he tocado esa Providencia
amorosísima! Pero, no hay que
tentar a Dios [...].

Hay obras de celo pequeñas, de poco
gasto de dinero, que no llegan a
perfección, porque la fe, que dicen



tener en la Providencia, no es tal: es
empeñarse en obligar a Dios a hacer
milagros sin necesidad # 186.

El criterio para evitar ese falso
providencialismo es tener mucha fe
en el Señor y poner todos los medios
que emplearíamos en otro negocio,
(junto con la Oración y la Expiación)
# 187 . Éste sería uno de los
principios prácticos que siempre
vivió el Fundador y que transmitió a
los fieles del Opus Dei: no esperar
milagros si no se han puesto los
medios adecuados y se ha trabajado
con empeño.

Conforme se desarrollaba la
empresa, el Fundador iba anotando y
perfilando la Obra, como señala con
modestia # 188 . (Recordemos, una
vez más, que las páginas de los
Apuntes íntimos que han llegado a
nosotros comienzan a mediados de
marzo de 1930. Esto es, un mes
después de que el Señor hiciera



rectificar a don Josemaría su idea de
que no habría mujeres en el Opus
Dei. No podemos reconstruir las
páginas anteriores a esas fechas,
pero sí analizar posteriores
anotaciones).

Era la primera hora de la fundación.
Don Josemaría no tenía aún confesor
fijo en Madrid, ni persona a quien
abrir su alma. Lo consignado
entonces por escrito en su cuaderno
eran pensamientos y sugerencias
para meditar a solas con Dios.

Pues bien, lo primero que salta a la
vista de un atento lector es la
prontitud con que don Josemaría
incorpora a las mujeres en todos sus
proyectos apostólicos, indicándoles,
con audacia, campos específicos para
sus labores. Desde un principio
quedan equiparadas a los hombres
en las actividades propias de unos y
otras. Es claro que recibió
conmovido, y con profundo



agradecimiento, la noticia de que el
Señor quería también mujeres en el
Opus Dei.

Veía el Fundador a los hombres y
mujeres de la Obra —unos y otras—,
tratando de inmunizar de corrupción
a la sociedad entera. Pero con la
alegría de perfeccionarla, sanearla y
lavarla de lacras. Y la imaginaba
como un paciente que volvería a la
salud de Cristo sometiéndole a un
moderno y eficaz tratamiento; esto
es, mediante inyecciones
intravenosas, que serán ellos mismos
(hombres y mujeres),
incorporándose [...] en el torrente
circulatorio de cada clase social #
189.

Junto con esta labor de apostolado
universal de los fieles del Opus Dei,
desde la entraña misma del mundo,
sin salirse de su sitio, sin abandonar
su profesión, sin cambiar de estado,
el Fundador va señalando también



apostolados específicos. En una
anotación del 13 de marzo de 1930,
hablando del apostolado de las
mujeres de la Obra de otros países y
de distinta lengua, apunta la posible
creación de un centro docente, de
una Academia de lenguas vivas que,
como las otras empresas, pague al
Estado sus impuestos, y en la que las
alumnas todas paguen también.
Nada de balde # 190 . (No quería don
Josemaría privilegios para las futuras
labores apostólicas, ni que se
incluyeran dentro del capítulo de la
Beneficencia a efectos de exención
tributaria, si no había razón legal
para ello. Los fieles del Opus Dei eran
ciudadanos corrientes, con los
mismos derechos y obligaciones que
los demás conciudadanos. Ni más ni
menos).

Al crearse en 1933 la primera obra
corporativa del Opus Dei, la
Academia DYA, don Josemaría tuvo
buen cuidado en hacer de ella un



centro civil. Su mentalidad laical (y
esto es un rasgo del Opus Dei) le llevó
a seguir puntualmente lo dicho sobre
la Academia de lenguas vivas. Nada
de privilegios. Satisfizo los impuestos
exigidos por la Administración
pública. Tendrían los mismos
derechos que las demás academias. Y
recordemos que antes de
inaugurarse Strathmore College de
Nairobi, en 1961, el Fundador indicó
a sus hijos que ese Colegio interracial
tendría que estar abierto a
estudiantes no católicos y no
cristianos. De ningún modo sería
confesional # 191.

En aquellos primeros tiempos, en
que todo estaba por hacer, intentaba
don Josemaría resolver mentalmente
las dificultades que se le
presentarían en un próximo futuro.
Cuando pasaran unos años y no
tuviera aún sacerdotes que se
ocupasen de la dirección espiritual
de las mujeres y de la administración



de los sacramentos en sus casas,
¿cómo se las arreglarían? En los
centros rurales —escribe en sus
Apuntes íntimos— hágase un
convenio con el Sr. Cura —
gratificándole de manera digna y
espléndida— para que vaya
diariamente, a hora fija, a la Casa de
la Obra # 192 . Y, en las casas
urbanas, haya capellanes bien
pagados (y explica: sean estas
capellanías verdaderamente
congruas, y así podrá escogerse
personal bien formado, en todos los
sentidos) # 193.

Es también deseo del Fundador que
se concierte con el párroco el
celebrar mensualmente una
exposición solemne con el Santísimo,
a las mujeres de la Obra, detallando a
sus futuras hijas el espíritu con que
han de hacer ese acto eucarístico. Les
recomienda generosidad: Sean
espléndidas con el Señor: muchas
velas de buena cera, mucha riqueza



en la Custodia y ornamentos, mucho
fervor, mucha oración # 194.

Entremezcladas con este género de
consideraciones, que la fe del
Fundador hacía realidad anticipada,
hay otras anotaciones que se
fundamentan en sus pasadas
experiencias pastorales. Era triste —
por ejemplo— ver a los hombres
apartarse de la Iglesia por no poder
asistir a los actos de devoción, que
solían tener lugar cuando ellos
estaban en sus negocios o en el
trabajo. Era preciso atraerlos a los
cultos parroquiales. Había que
facilitarles la recepción de los
sacramentos e ir creando un
ambiente que borrase de sus cabezas
la errónea noción de que la iglesia es
para las mujeres. En una sociedad
cada vez más distanciada de Dios,
don Josemaría buscó hacer de la
religión un negocio que interesase a
todas las almas. En cuatro palabras
resumía su programa de acción: haya



virilidad, arte, puntualidad, devoción
seria y recia: seguro estoy de que
responderán los hombres # 195.

Para volver a un clima de virilidad
estética habría que empezar
desterrando de las iglesias toda
decoración cursi y acaramelada,
restableciendo el buen gusto en el
arte sacro. El sentido del decoro
litúrgico llevaba a don Josemaría a
denunciar la chabacanería reinante:
mucha luz eléctrica, en el retablo y
hasta en el tabernáculo de la
Exposición. Bambalinas y teloncillos
de teatro provinciano. Floripondios
de papel y trapo. Imágenes
relamidas, de pasta flora. Puntillas y
primores mujeriles, en las albas y en
los manteles. Cacharros feísimos... #
196.

La abundancia de ideas, sugerencias
apostólicas, soluciones prácticas o
advertencias estéticas de que están
repletos los Apuntes nos lleva a



preguntarnos por la razón de ese
hervidero de proyectos, que parecía
manar de la mente del Fundador.
Con el correr del tiempo, todos
aquellos temas, que en 1930 estaban
como en germen, fueron
cristalizando; y ahora podemos
contemplar, con transparencia, su
estrecha vinculación con la vida
interior de don Josemaría. Allí está el
origen fecundo del despliegue de la
Obra hacia lejanos horizontes.

De su piedad eucarística, por
ejemplo, derivan muestras de
dignidad estética en iglesias y
oratorios; de amor, en la riqueza de
custodias y vasos sagrados; de
limpieza, en la ropa de altar y
sacristía; de fidelidad, en el
seguimiento de las disposiciones
litúrgicas. Consecuente con su fe,
derrochaba generosidad en el culto
eucarístico e inculcó en todos sus
hijos, con su ejemplo y con su
palabra, la devoción al Santísimo



Sacramento. Hasta en las
gratificaciones materiales a los
ministros del Señor mostraba don
Josemaría su agradecimiento y
esplendidez. Pero, cuando piensa en
la conveniencia de editar una revista
que ofrecer a todos los señores
Párrocos, añade una pequeña
cortapisa: que había de ser muy
barata; no, gratis # 197.

Y, en caso de que las mujeres de la
Obra tuvieran que encargarse de las
ropas y menaje del culto parroquial,
les avisa para que no se olviden de
proporcionar también casi
gratuitamente —pero nunca gratis,
¡nada de balde!— las hostias y el vino
para el Santo Sacrificio # 198 . Pero,
¿no nos ha salido ya al paso esta
misma advertencia al hablar de la
Academia de lenguas vivas, y
establecer que las alumnas todas
paguen también. Nada de balde? #
199.



Y, cuando haya que dar un círculo de
estudios o clases de formación a
gente de modesta posición
económica, ha de procurarse —
escribe también el Fundador— que
la casa donde se acomoden esté al
nivel de sus posibilidades: que gocen
de bienestar y baratura, pero nada
de balde # 200.

¿Por qué tantas limitaciones? No
parece sino que don Josemaría trata
de deslucir adrede su natural
disposición a mostrarse generoso.
Sin embargo, bien se entiende que no
lo hace por mezquindad. Entonces —
preguntamos— ¿a qué tanto insistir
en el nada de balde? ¿Qué se
pretende con estas advertencias?
Sencillamente nos lo explica don
Josemaría: los hombres somos de
una condición que lo que no nos
costó dinero lo tenemos en poco. Por
eso: nada de balde # 201 . Lo cual,
trasladado al refranero popular
equivale a «lo que poco cuesta, poco



se estima»; y en otras ocasiones a «lo
que mucho vale, mucho cuesta».

Todavía con los anteriores avisos
frescos en la memoria, a finales de
agosto de 1930 anotaba en sus
Apuntes: Otras veces se dijo, como
principio inconmovible de la Obra de
Dios, que nada de balde. Y así creo
que debe ser # 202 . He aquí,
aprobada por el Fundador, una
norma de comportamiento, que
aparece de nuevo en las páginas que
recogen las primeras inspiraciones
fundacionales. Con el tiempo, aquel
principio del nada de balde se fue
transformando en otro de categoría
superior: el apostolado de no dar #
203 . Operación que consiste, son
palabras de don Josemaría, en hacer
apostolado con sentido común # 204 .
Estos principios de economía
apostólica se acoplan al espíritu del
Opus Dei, porque detrás de ellos hay
un fondo de caridad fina. En efecto, a
cambio de una pequeña ayuda por



parte de los favorecidos en centros
benéficos o de enseñanza, éstos
pueden decir, en conciencia, que
contribuyen al mantenimiento del
centro, y ver en las instalaciones y
servicios algo suyo. Es muy posible
que el interesado no se percate
siquiera de que se le dan las cosas
casi gratis. Quizá ese pequeño
sacrificio económico hará que no se
sienta humillado, que aproveche
mejor y que estime un poco más lo
que algo le cuesta # 205.

Es claro que se trata de normas
prácticas, nacidas del propósito de
obtener la máxima eficacia
apostólica; pero también son
expresión genuina de la mentalidad
laical y del empuje que don
Josemaría intentaba dar a su
apostolado. Porque, entendámoslo
bien, la realización histórica del
Opus Dei, su implantación en el
mundo, no es una operación
abstracta sobre una sociedad teórica.



Consiste, más bien, en recristianizar
la sociedad desde dentro, como la
levadura levanta la masa o una
inyección intravenosa actúa en el
organismo de un paciente. Tarea
propia del Fundador era también el
encauzar la nueva realidad teológica
y pastoral que muy pronto iba a
producirse.

Don Josemaría, dentro de los posibles
modos de actuar conforme al espíritu
del Opus Dei, fue rompiendo camino,
dando ejemplo de vida y predicando
su mensaje. Junto al apostolado de
no dar, practicó el apostolado de la
oración, el apostolado ad fidem, el
apostolado del almuerzo, el epistolar,
el de la doctrina, el de la discreción,
el de amistad y confidencia, el de la
inteligencia, el del sufrimiento; en
fin: el apostolado de la diversión, el
apostolado del ejemplo y hasta el
apostolado de los apostolados, en
aquellos primeros años en que tuvo
que hacer el servicio doméstico en



las residencias. Como es natural, las
múltiples facetas de su apostolado
requerían tiempo y esfuerzos
fabulosos, para sacar adelante una
empresa que excedía sus fuerzas.
Refiriéndose a su poquedad como
instrumento en manos de Dios,
escribía en diciembre de 1931:

Al releer ayer una determinada
anotación del primer cuaderno de
catalinas, comprendí cuánto era mi
desconocimiento de la vida
espiritual. Y esa circunstancia
lamentable, Jesús, me hizo llegar a ti
con más amor, lo mismo que hay
más admiración para el artista que
crea una obra admirable con un
instrumento tosco y
desproporcionado # 206.

El Opus Dei se fue haciendo al paso
de Dios. Muchas veces don Josemaría
no daba con la solución, porque no
existía solución. (Es el caso de la
configuración jurídica de la Obra). Y



otras, por falta de ilustración
extraordinaria, obraba casi a ciegas,
bajo la moción de la gracia y una
idea vaporosa, que iba tomando
forma lentamente, como adquieren
consistencia los objetos conforme les
da la luz. Inesperado prodigio, que le
mueve a confesar el pleno señorío
divino sobre la fundación:

Me asusto de ver lo que Dios hace: yo
no pensé ¡nunca! en estas Obras que
el Señor inspira, tal como van
concretándose. Al principio, se ve
claramente una idea vaga. Después
es Él, Quien ha hecho de aquellas
sombras desdibujadas algo preciso,
determinado y viable # 207.

Iba muy avanzada la primera mitad
del 1930. Sería, probablemente, en
los últimos días de junio cuando don
Josemaría, haciendo resumen de
todo lo que llevaba anotado sobre el
espíritu, organización y apostolados
de la Obra, escribe:



quiere el Señor humillarme de una
buena temporada a esta parte, para
que no me crea un superhombre,
para que no crea que las ideas que Él
me inspira son de mi cosecha, para
que no piense que merezco de Él la
predilección de ser su instrumento...
Y me ha hecho clarísimamente ver
que soy un miserable, capaz de lo
peor, de lo más vil # 208.

Y, discurriendo con estupor sobre lo
anotado hasta entonces en los
Apuntes exclama:

jamás pude prever que, de anotar las
inspiraciones, hubiera de resultar
una Obra así [...]. Nadie puede saber
mejor que yo, cómo todo lo que va
resultando (jamás pensado por mí) es
cosa de Dios # 209.

Todo esto que vamos contando
sucedía muy a los comienzos, cuando
el Padre tenía por delante toda una
vida para "perfilar" la Obra. Tarea en
la que empleó muchos años de



fatigas. Y si los grandes hombres se
hacen y definen en el dinamismo de
la Historia por el servicio prestado a
una alta causa, ¿qué podemos decir
del Fundador? La clave de su
personalidad está en el trato íntimo
con el Señor de la Historia, porque la
fundación del Opus Dei es algo que
sucedió entre Dios y don Josemaría.

--------------------------------------------------------------------------------

NOTAS:

1. Instrucción 19-III-1934, n. 20.

2. Apuntes, n. 342, del 20-X-1931.

3. Ibidem, n. 642, del 9-III-1932.

4. Ibidem, n. 1287, del 3-X-1935.

5. AGP, P01 1971, p. 13.

6. María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, p. 113.

7. Javier Echevarría, Sum. 3029.



En 1960 el alcalde de Barbastro
deseaba colocar una placa
conmemorativa en la fachada de la
casa donde nació el Fundador.
Inmediatamente le escribió don
Josemaría rogándole que no pusieran
ninguna lápida en la casa. Cfr. Carta
a José María Cancer Gómez, en
EF-600330-3.

8. César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6899.

9. Javier Echevarría, PR, p. 681.

10. AGP, P01 1971, p. 11.

11. Tertulia con los alumnos del
Colegio Romano, 10-III-1956. Los
monumentos que quiero dejar sois
vosotros, hijos míos; les dijo en otra
ocasión (AGP, P01 1975, p.1617).

12. Alberto Taboada del Río, RHF,
T-03358, n. 1366.

13. Álvaro del Portillo, Sum. 1006.



14. Javier Echevarría, Sum. 2279.

15. Ibidem, PR, p. 1690.

16. Javier de Ayala Delgado, Sum.
7600.

17. Meditación, 2-X-1962, en AGP,
P09, p. 58.

18. Apuntes, n. 1699, del 10-X-1932.

19. Ibidem, n. 48, del 16-VI-1930.

20. Ibidem, n. 1725, del 22-VI-1933;
cfr. también n. 1152, del 11-III-1934.

21. Cfr. Homilía, 9-I-1968, en AGP,
P09, p 90.

22. ¡Cómo os quiero a todos, hijos
míos! Cara a cara no me atrevo a
decíroslo. Os quiero con toda mi
alma, os quiero más que vuestros
padres, aunque no os haya visto
nunca. Este cariño que os tengo,
hijos, no es caridad oficial, seca; es
caridad verdadera y cariño humano



sensible porque sois mi tesoro.
Cuando lleguéis a viejos, contad que
el Padre os quería así (AGP, P01 1971,
p. 10).

23. Cfr. Jesús Álvarez Gazapo, PR, p.
1443.

24. Álvaro del Portillo, Sum. 677.

25. Ibidem.

26. Ef. 3, 15.

27. Carta 6-V-1945, n. 23.

28. Santiago Escrivá de Balaguer y
Albás, Sum. 7333, 7334.

29. Carta a Teodoro Ruiz Jusué, desde
Londres, en EF-580904-3.

30. Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, p. 166.

31. Encarnación Ortega Pardo, Sum.
5365.



32. José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
Anexo I, p. 25.

33. Carta a Joaquín Madoz Montoya,
en EF-570502-2.

34. Carta a Michael Richards, en
EF-640510-3.

35. AGP, P01 1971, p. 10.

36. Carta a Joaquín Alonso Pacheco,
en EF-610814-1.

37. César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6898.

38. AGP, P01 1971, p. 12.

39. Ibidem, p. 9; cfr. Amigos de Dios,
n. 125.

40. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-640623-2.

41. AGP, P01 1971, p. 12.



42. Teresa Acerbis, Sum. 4997; Blanca
Fontán Suanzes, Sum. 6955; Joaquín
Alonso Pacheco, Sum. 4840.

43. Francisco Vives Unzué, Sum.
7458.

44. Mario Lantini, Sum. 3614.

45. Manuel Botas Cuervo recoge en
su testimonio (RHF, T-08253, p. 34)
un comentario lleno de cariño y de
humor que le hizo Pedro Casciaro,
tras recibir una pequeña
«reprensión» del Fundador, al poco
de abrirse la Residencia de
estudiantes de Bilbao. En el fondo, al
Padre le hacían gracia los dichos de
Pedro, y a veces daba pie a sus
comentarios, como escribía a sus
padres, a los señores de Casciaro: Ese
Pedro es un sol; trabaja
maravillosamente y, como es tan
pillo, sabe explotar muy bien, hasta
conmigo, esa gracia y esas virtudes
humanas que Dios le ha dado (Carta



a Pedro Casciaro Parodi y Emilia
Ramírez Pastor, en EF-540730-1).

46. Son abundantes los testimonios
que hablan de la capacidad que tenía
la mirada del Fundador para corregir
y enseñar. Don José López Sierra,
Rector del Seminario de San
Francisco de Paula, de Zaragoza,
atestigua que Josemaría Escrivá
poseía esta cualidad ya desde sus
años de seminarista y describe cómo
se sirvió de la fuerza de su mirada en
el desempeño de su cargo de
Inspector: «no era partidario de
castigos, siempre dulce y compasivo,
su mera presencia siempre atrayente
y simpática contenía a los más
indisciplinados, una sencilla sonrisa,
acogedora, asomaba por sus labios,
cuando observaba en sus
seminaristas algún acto edificante,
sin embargo una mirada discreta,
penetrante, triste a veces, y muy
compasiva, reprimía a los más
díscolos» (RHF, T-03306).



47. José Ramón Madurga Lacalle,
RHF, T-05848, p. 71.

48. Álvaro del Portillo, Sum. 1336.
Como padre y como madre —decía a
sus hijos— tengo obligación de
corregir, de ayudar, y os aseguro que
no me falta la más plena
comprensión con la persona
equivocada. Pero si no me
preocupara de que rectificasen, no
les querría bien (Javier Echevarría,
Sum. 3102).

49. Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, p. 122; José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, p. 130.

50. Carta 31-V-1954. En el Opus Dei,
hijos míos, obedecemos con la cabeza
y con la voluntad; no como
cadáveres. Yo con cadáveres no voy a
ninguna parte; los entierro
piadosamente. Cfr. AGP, P01 IX-1966,
p. 48; y AGP, P06 V, p. 180.

51. Carta 7-X-1950, n. 38.



52. Uno de los puntos en que el
Fundador no transigía era el mal
gusto y la chabacanería. En una de
las residencias de mujeres en Roma
había un busto de yeso dorado, con
peluca, a lo Luis XIV. Además de feo
no era apropiado en la decoración de
la casa. El Padre lo vio e invitó a sus
hijas a que lo dejaran caer, como por
descuido. Cosa que hicieron con
sumo gusto. Cfr. Carla Bernasconi,
RHF, T-08199, p. 255. En cambio,
guardaba las cosas humildes, de las
que sacaba lección por su
simbolismo.

Tampoco se hacían esperar las
correcciones en los temas que
lindaban con la ordinariez. A este
propósito cuenta Jesús Urteaga que
al regresar el Padre cierto día a Diego
de León, se encontró con un
desagradable olor a pescado frito por
toda la casa. No me importa —dijo—
que coman sardinas. Pero no
consiento que la casa huela a



sardinas. Cfr. Jesús Urteaga Loidi,
RHF, T-00423, p. 69; también Joaquín
Alonso Pacheco, Sum. 4840.

53. Cfr. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, p. 128.

54. Rosalía López Martínez, RHF,
T-07918, n. 3.2.5.

55. Dorotea Calvo Serrador, RHF,
T-04906, p. 22.

56. Kurt Hruska, Sum. 3494. Doña
Consuelo de Matheu, que conoció y
trató al Fundador en circunstancias
difíciles, estando refugiado en el
Consulado de Honduras, durante la
guerra civil, cuando tan fácilmente
se olvidan las convenciones sociales
y los respetos humanos, dice: «Si
tuviera que definir a don Josemaría
lo haría diciendo que era un
caballero» (cfr. Consuelo de Matheu
Montalvo, RHF, T-05050, p. 5.



57. Carta a María José Escrivá de
Balaguer García-Herrero, en
EF-650525-3.

58. Encarnación Ortega Pardo, Sum.
5356.

59. María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, p. 20.

60. Javier Echevarría, Sum. 3094.

61. Ibidem, Sum. 3096.

62. Ibidem, Sum. 3214.

63. Álvaro del Portillo, Sum. 976.

64. "Ut bono spirituali Praelati et
eiusdem valetudini consulant, sint
duo Custodes seu
admonitores" (Codex iuris
particularis Operis Dei, art. 132, 6).

65. Cfr. Florencio Sánchez Bella,
Sum. 7565.



66. Javier Echevarría, Sum. 3211. Una
de sus hijas, que trabajó en la
Administración de la Sede Central,
cuenta a este respecto una anécdota.
«Si estábamos friendo patatas y tenía
que pasar junto a la cocina, a lo
mejor preguntaba: — Álvaro, ¿me
como una? Si el gesto de don Álvaro
era negativo, seguía andando,
mirándonos con una sonrisa amable
—inolvidable—, sin darle ninguna
importancia» (Begoña de Urrutia
Domingo, RHF, T-06897, p. 4).

Conociendo el sentido de humor del
Padre y de don Álvaro, lo más
probable es que se diese entre ellos
una callada confabulación para
divertir un poco a las personas de la
Administración; y, muy
probablemente, don Josemaría
recordaba sus pillerías de niño
cuando entraba en la cocina de
Barbastro a pescar algo. Mejor si
María la cocinera estaba friendo
patatas.



67. Alejandro Cantero Fariña, Sum.
6687; Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6355.

68. César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6899.

69. Cfr. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4421.

70. Javier Echevarría, Sum. 3239. La
rectificación se extendía, a veces, a
errores involuntariamente cometidos
en su infancia. Me siento en deuda
con la douce France —escribía en
1963—, y pienso que puedo tenerle
un especial cariño... y manifestarlo
(Carta a sus hijos de Francia, en
EF-631205-1).

En Francia se abstenía, por
mortificación, de beber sus famosos
vinos. Se fundía con las almas
francesas en sus visitas a Notre-
Dame de París, a Lourdes, a Tours, a
Chartres, a Lisieux. Pensaba que



tenía una deuda lejana con este país,
y quería saldarla.

La invasión napoleónica de España
dejó funesto recuerdo, por las
atrocidades que cometieron las
tropas. Durante más de un siglo, los
libros de la escuela y la memoria del
vulgo estuvieron marcados por la
antipatía a ciertos episodios de la
historia. En ese ambiente se crió
Josemaría, de niño, en el colegio. Más
tarde, su corazón, grande y católico,
rechazó ideas tan mezquinas y
rencorosas.

¿Por qué tienen los pueblos que
arrastrar culpas pasadas de sus
gobernantes, y más cuando median
generaciones? Don Josemaría
ilustraba, humorísticamente, lo
absurdo de los odios multiseculares
con una historieta. La del ciego que
cantaba coplas y baladas patrióticas.
Loores y más loores a España; y
vituperios a Francia, con aquello de:



«Mala la hubisteis franceses, en ésa
de Roncesvalles»... Hasta que un día
alguien le preguntó:

— Dígame, señor cieguecito, ¿por qué
canta sólo lo bueno de España, y
calla lo malo?; y, al revés, ¿por qué
silencia lo bueno de otros países y
saca a relucir lo malo?

— Pues mire usted: porque soy ciego
español. Lo bueno de otros países,
que lo canten los ciegos extranjeros
(cfr. P. José Llamas Simón, RHF,
T-02869, p. 9).

71. Cfr. Apuntes, n. 114, del 21-
XI-1930, n. 211, del 26-VII-1931, n.
222, del 10-VIII-1931, n. 348, del 26-
X-1931, etc.

72. Carta, en EF-560414-2.

73. Javier Echevarría, Sum. 3088.

74. Kurt Hruska, Sum. 3492 y 3493.
La conjunción entre las primeras



tendencias naturales y lo que fue
más tarde resultado de su lucha
ascética, revelan el equilibrio de su
carácter, claramente expresado en
algunos testimonios. El Fundador —
refiere el profesor Alastrué— «tenía
por naturaleza un carácter
impetuoso, fuerte, vivo, decisivo;
pero en su vida obraba todo lo
contrario: era tranquilo, pacífico,
sosegado, reflexivo, muy exacto en su
hablar, sin decir una palabra más de
las necesarias, y muy comedido en
sus modales; los ímpetus de la
naturaleza los ahogaba con su virtud,
con su mortificación, con su
paciencia y su caridad» (Eduardo
Alastrué Castillo, Sum. 5542). Cfr.
también Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5236.

75. No era raro ver al Padre con la
cabeza entre las manos, pensativo,
repasando cosas pendientes y
exclamando: ¡No sé cómo no me
estalla la cabeza!



76. De boca del Fundador recoge
Mons. Javier Echevarría el siguiente
comentario: el Señor se ha servido
también de mi "caratteraccio" para
sacar adelante el Opus Dei (Javier
Echevarría, Sum. 3088).

77. Cfr. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4408.

78. Carta a Juan Francisco Morán
Ramos, desde Madrid, en
EF-340426-1. He procurado ir al paso
de Dios —escribe a sus hijos—, con
mansedumbre y con naturalidad, sin
ninguna nota triunfal, avasalladora;
teniendo por lema esconderme y
desaparecer, para que se viera sólo la
acción de Dios en las almas y en su
Iglesia Santa (Carta 31-V-1954, n. 1).

79. Desde primera hora, en escritos y
meditaciones, habla el Fundador de
"enamoramiento", para expresar el
amor a Dios por parte del alma: cfr.
Camino, nn. 419, 425, 999; Surco, nn.
795, 799, etc.



80. Carta 25-V-1962, n. 98.

81. Carta 9-I-1932, n. 73.

82. En sus Apuntes íntimos (n. 206,
del 15-VII-1931) recoge el Fundador
unos cuadros sinópticos rebosantes
de iniciativas apostólicas en multitud
de ambientes. Estos cuadros son
anteriores a 1930, probablemente, y
fueron después incorporados a sus
Apuntes. Pues bien, ya en el cuadro
II, de través, se lee, abarcando una
larga lista de actividades a
desarrollar: Los santos resultan
incómodos.

83. Javier Echevarría, Sum. 3097 y
3265. Solía también repetir el dicho
popular: «o herrar o quitar el
banco».

84. Carta 9-I-1932, n. 74.

85. Carta a Florencio Sánchez Bella,
en EF-641110-2. En Surco, n. 558 se
vuelve a recoger la idea: Los santos



resultan siempre incómodos para los
demás.

86. José López Ortiz, Sum. 5312.

87. Cfr. Carta a Florencio Sánchez
Bella, en EF-641110-2.

88. Carta 6-V-1945, n. 4.

89. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-461216-2.

90. Carta a Roberto Salvat Romero,
en EF-640220-1.

91. Javier Echevarría, Sum. 2864.

92. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 2845;
y Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5079.

93. Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, p. 120.

94. María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, p. 91.



95. Camino, n. 432. Cuenta Mons.
Julián Herranz, recogiendo las
palabras del Fundador, que el 8 de
enero de 1955, en conversación con
profesores y alumnos del Colegio
Romano de la Santa Cruz, les decía
que le hubiese dado un gozo muy
grande celebrar misa con un cáliz
que tuviese un grueso diamante
escondido dentro, en el vástago, bajo
la copa, donde nadie pudiese verlo.
Ese diamante escondido, humilde y
sacrificado, sentiría bullir encima la
Sangre de Cristo, con todo su calor y
todo su fuego de amor. Ese diamante
le recordaría de continuo lo que
hubiera querido que fuese su vida: la
vida de un enamorado de Cristo, que,
imitando los años de trabajo
ordinario y escondido de Jesús en
Nazaret, supiese desaparecer en el
cumplimiento fiel de la Voluntad de
Dios. Cfr. Julián Herranz Casado,
Sum. 3917.

96. Cfr. Javier Echevarría, Sum. 2865.



97. Homilía 26-XI-1967 (Amigos de
Dios, nn. 299 y 301).

98. Javier Echevarría, Sum. 2498.

99. AGP, P01 1971, p. 9.

100. El trabajo —escribe el Fundador
— al ser Opus Dei, es también
oración: por eso no podemos decir
que un hombre que viva el espíritu
del Opus Dei es activo o
contemplativo; porque la acción es
contemplación y la contemplación es
acción, en unidad de vida (Carta 31-
V-1954, n. 20). El objetivo de la
formación ascética que daba el
Fundador a sus hijos no era otro que
el hacer de ellos contemplativos en
medio del mundo (Julián Herranz
Casado, Sum. 3909).

101. Cfr. Javier Echevarría, Sum.
1775; y Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4844. En otro lugar aconseja a los
directores de la Obra que practiquen
una cortesía que es muestra de



educación humana y también de
finura espiritual, porque es caridad
de Cristo (Instrucción 31-V-1936, n.
24).

102. Camino, 409.

103. Amigos de Dios, n. 75. No sabría
determinar —escribe en otro lugar—
cuál es la principal virtud humana:
depende del punto de vista desde el
que se mire. Además, la cuestión
resulta ociosa, porque no consiste en
practicar una o unas cuantas
virtudes: es preciso luchar por
adquirirlas y practicarlas todas. Cada
una se entrelaza con las demás, y así,
el esfuerzo por ser sinceros, nos hace
justos, alegres, prudentes, serenos
(ibidem, n. 76). Cfr. también
Instrucción V-1935/10-IX-1950, n. 70.

104. Carta 14-IX-1951, n. 3.

105. Surco, n. 238.



106. Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4771.

107. El Fundador estaba persuadido
de tener un Arcángel ministerial, por
lo que comentaba: No está dicho en
ningún sitio que los sacerdotes
tengan un Arcángel ministerial, pero
yo se lo pido al Señor con tanta fe, y
he acudido con tanta devoción a mi
Arcángel ministerial que, si no lo
tenía, estoy seguro de que el Señor
me lo habrá concedido (Javier
Echevarría, Sum. 2646).

108. Apuntes, n. 647, del 11-III-1932.

109. Álvaro del Portillo, Sum. 325.

110. Amigos de Dios, n. 80.

111. Javier Echevarría, Sum. 3238 y
3237; Mercedes Morado García, Sum.
6937; etc.

112. Javier Echevarría, Sum. 2559.



113. Alberto Taboada del Río, RHF,
T-03358, n. 1345; cfr. también María
Begoña de Urrutia Domingo, RHF,
T-06897, p. 55.

114. Mercedes Morado García, Sum.
6929.

115. Javier Echevarría, Sum. 2865.

116. Es Cristo que pasa, n. 21. El
pensamiento de la generosidad en la
entrega aparece repetidamente en
sus primeros escritos y pasa a
Camino, n. 420: ¡Qué poco es una
vida para ofrecerla a Dios!...

Por otra parte, la insistencia del
Fundador en la idea de "gastarse" en
el servicio de Dios resalta, por
ejemplo, en la traducción del texto
paulino (2 Cor. 12, 15): yo de muy
buena gana me gastaré y me
desgastaré hasta agotarme por
vuestra alma (AGP, P01 III-1961, p
16).



Quizá llegara a oídos del Fundador
aquel conocido dicho histórico que
narra el canciller López de Ayala o,
más probablemente, lo sacó de la
lectura de las Crónicas de Castilla.
Sucedió que durante las luchas
intestinas del reinado del rey don
Pedro (el Justiciero, en opinión de
unos; y el Cruel, a juicio de otros) el
señor de la villa de Aguilar fue preso
y hubo de comparecer ante sus
jueces. El valido del rey le preguntó:

— ¿Qué porfía tomaste tan sin pro,
siendo tan bien andante en este
reino?

A lo que, con resignada entereza le
replicó el prisionero:

— Ésta es Castilla, que hace los
hombres y los gasta (Pedro López de
Ayala, Crónica del rey don Pedro,
Madrid 1953, vol. 66 de la B.A.E., pág.
428).

117. Javier Echevarría, Sum. 3249.



118. Carta a Santiago Escrivá de
Balaguer y Albás y Gloria García-
Herrero Ruiz, desde Elorrio, en
EF-640718-1. El trabajo en el Opus
Dei lo definió como una enfermedad
crónica, contagiosa, incurable y
progresiva (AGP, P04 1974, II, p. 186).

119. Instrucción 31-V-1936, nota 95.
No cambió de idea con los años:
Muchas veces pienso que sería una
comodidad morirse pronto. No deseo
la muerte: debemos desear vivir
muchos años, y trabajar (Carta 15-
X-1948, n. 11).

120. AGP, P01 1975, p. 767.

121. Morir es una cosa buena —dice
el Fundador en Forja, n. 1037—. Pero
mientras el Señor te quiera mantener
en la tierra, morir, para ti, es una
cobardía. Vivir, vivir y padecer y
trabajar por Amor: esto es lo tuyo.

No andaba el Fundador del todo
conforme con el dolorido sentir de



aquellos versos del Romancero, tan
traídos y llevados por la literatura
sacra y profana del Siglo de Oro
español (La lección primitiva aparece
en el Cancionero de Valencia, de
1511):

«Ven muerte, tan escondida,

Que no te sienta venir;

Porque el placer de morir

No me torne a dar la vida».

Tampoco compartía sentimientos con
el suspirante estribillo del «muero
porque no muero». Resultaba
demasiado cómodo el que le
enterrasen todavía joven. La letra de
su estribillo era muy diferente. Era
una glosa de san Pablo a la que puso
otra música: «Que vivo porque no
vivo, que es Cristo quien vive en
mí» (Gal. 2, 20).

122. Carta 8-VIII-1956, n. 5.



123. Es Cristo que pasa, n 107.

124. Ibidem, n. 107.

125. Ibidem, n. 95.

126. Tratado de la oración y
meditación, cap. IV.

127. Vida de Jesucristo, cap. XXIV.

128. Historia de la Sagrada Pasión,
cap. XXIII.

129. Santo Rosario, tercer misterio
doloroso.

130. Via Crucis, I estación, 5º punto
de meditación.

131. Ibidem, II estación.

132. Ibidem, VIII estación.

133. Ibidem, IX estación, tercer punto
de meditación. Antes de entrar en la
meditación de la Sagrada Pasión, San
Pedro de Alcántara hace en su



Tratado un «pequeño preámbulo» en
el que insiste en la conveniencia de
«tener a Cristo ante los ojos presente
y hacer cuenta que le tenemos
delante cuando padece». Y más
adelante continúa: «Pon primero
ante tus ojos la imagen antigua de
este Señor y la gran excelencia de sus
virtudes [...]. Y después que así le
hubieres mirado, y deleitado, de ver
una tan acabada figura, vuelve los
ojos a mirarlo tal cual aquí lo ves [...].
Míralo todo de dentro y de fuera [...].
Y no pienses esto como una cosa ya
pasada, sino como presente; no como
dolor ajeno sino como tuyo
propio» (cap. IV).

Este estilo de consideraciones, esta
manera de hacer oración no era
exclusiva de los tratados, como lo
prueba este apunte de un sermón de
Navidad de san Juan de Ávila,
tomado a vuela pluma:



«Cuarenta días estuvieron la Virgen y
su Niño bendito en el portal. No haya
ninguno que con su pensamiento no
los visite al menos a la mañana y a la
noche cada día; y postraros delante
del Niño y de la Virgen bendita, y
besarle los pies y ofrecerle alguna
cosa; rezadle algún rosario o pensar
alguna cosa devota. Vámonos todos
ahora, así como estamos aquí, al
portal de Bethlem, donde la Virgen
mora» (El Niño ha nacido para
nuestra salud, Rialp Facsímiles,
Madrid 1992).

134. AGP, P01 1973, p. 129; cfr.
también Amigos de Dios, n. 216.

135. Via Crucis, XIV estación, primer
punto de meditación.

136. Conversaciones, nn. 114 y 115.

137. AGP, P06 IV, p. 84. Nuestro Señor
utilizaba ese procedimiento. Le
gustaba enseñar con parábolas,
sacadas del ambiente que le rodeaba:



del pastor y de las ovejas, de la vid y
de los sarmientos, de barcas y de
redes, de la semilla que el sembrador
arroja a voleo... (Amigos de Dios, n.
254).

138. Cfr. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, anexo I, p. 26.

139. Es Cristo que pasa, n. 55.

140. Florencio Sánchez Bella, PM, f.
1421.

141. Amigos de Dios, n. 1.

142. Ibidem. Sobre el recurso de
Nuestro Señor a esta parábola
campesina comenta el Padre: Pero
¿no le habéis oído tratar también de
ovejas y de rebaños? ¡Y con qué
ternura!, ¡cómo goza al describir la
figura del Buen Pastor! [...]. El Opus
Dei es también un rebaño de Cristo,
con su Buen Pastor y sus ovejas. En
la Obra habrá siempre un Padre que
podrá decir: cognosco oves meas et



cognoscunt me meae, conozco a mis
hijos y mis hijos me conocen a mí.
Porque el Buen Pastor, en el Opus
Dei, será perpetuamente el que
presida: el Padre, sea quien sea
(tertulia 13-III-1955; AGP, P06 II, p.
51).

143. Cfr. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, p. 74.

144. Es Cristo que pasa, n. 3.

145. Amigos de Dios, n. 215.

146. Surco, n. 804.

147. AGP, P01 1970, p. 994. Esta
expresión, y otras semejantes
(Josemaría, te he engañado otra vez o
Josemaría, ¡sé fiel!) era un recurso
utilizado por el Fundador para
encararse consigo mismo,
contemplándose desde fuera, con
objetividad de examen de conciencia.

148. Cfr. Amigos de Dios, n. 117.



149. Surco, n. 263.

150. Amigos de Dios, 20.

151. Ef. 1, 4; cfr. Forja, n. 10.

152. AGP, P01 1974, p. 950.

153. AGP, P01 1971, p. 352.

154. Is. 43, 1.

155. Forja, n. 12.

156. AGP, P01 1968, p. 450.

157. Camino, n. 155.

158. AGP, P01 1972, p. 464.

159. AGP, P01 1974, p. 255.

160. Apuntes, n. 218, del 7-VIII-1931.

161. Amigos de Dios, n. 299.

162. AGP, P01 1974, p. 255.



163. Es Cristo que pasa, n. 107.
Cuando hablamos de corazón
humano —dice el Fundador en una
homilía pronunciada en la fiesta del
Sagrado Corazón de Jesús: 17-VI-1966
— no nos referimos sólo a los
sentimientos, aludimos a toda la
persona que quiere, que ama y trata
a los demás. Y, en el modo de
expresarse los hombres, que han
recogido las Sagradas Escrituras para
que podamos entender así las cosas
divinas, el corazón es considerado
como el resumen y la fuente, la
expresión y el fondo último de los
pensamientos, de las palabras, de las
acciones (ibidem, n. 164).

164. Cfr. ibidem, n. 166.

165. AGP, P01 1971, p. 10; ya citado
anteriormente en este capítulo. Cfr.
también Surco, n. 804, pues es
autobiográfico: no he necesitado
aprender a perdonar, porque el
Señor me ha enseñado a querer.



166. AGP, P01 1974, II, p. 45.

167. Camino, n. 316.

168. Surco, n. 813.

169. Amigos de Dios, n. 75.

170. Conversaciones, n. 113.

171. Statuta, n. 80, § 2 (en Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., Apéndice
Documental 73, p. 639.

172. AGP, P04 1974, II, p. 109.

173. Conversaciones, n. 118. De la
homilía pronunciada en el campus
de la Universidad de Navarra el 8 de
octubre de 1967, qué él tituló: Amar
al mundo apasionadamente.

Y en una consideración espiritual da
razón del porqué: El mundo nos
espera. ¡Sí!, amamos
apasionadamente este mundo
porque Dios así nos lo ha enseñado:
sic Deus dilexit mundum... —así Dios



amó al mundo; y porque es el lugar
de nuestro campo de batalla —una
hermosísima guerra de caridad—,
para que todos alcancemos la paz
que Cristo ha venido a instaurar
(Surco, n. 290)

174. Jn. 3, 16.

175. Cfr. Apuntes, n. 218, 7-VIII-1931.

176. Forja, n. 52.

177. Forja, n. 31.

178. Forja, n. 3.

179. Forja, n. 57.

180. Ya se ha examinado, de manera
prolija, en lo que va expuesto de la
vida de don Josemaría, el ocultarse y
desaparecer; y cómo esta
característica vendrá a ser lema de
su vida interior y rasgo del espíritu
de la Obra, en cuanto humildad
colectiva.



181. Apuntes, n. 44, de VI-1930.

182. Ibidem, n. 306, del 2-X-1931.

183. Ibidem, n. 475, del 12-XII-1931.

184. Ibidem, n. 179, del 20-III-1931.

185. Ibidem, n. 60, del 16-VI-1930.

186. Ibidem, nn. 60 y 61, del 16-
VI-1930.

187. Ibidem, n. 61, del 16-VI-1930.

188. Ibidem, n. 475. Esta anotación es
del 12-XII-1931; y sobre ella comenta
don Álvaro: «El día 2 de octubre de
1928 quedó delimitada toda la Obra,
menos la Sección femenina: además,
poco a poco, con las ilustraciones del
Señor y con la experiencia, vino la
realización externa, que nuestro
Padre iba llevando a cabo; en primer
lugar, la espiritualidad propia y el
apostolado personal».



189. Apuntes, n. 14, del 13-III-1930;
cfr. también n. 77, del 28-VII-1930.
Esta imagen, en la que el Fundador
describe el modo específico de hacer
apostolado desde la entraña de la
masa social, se recoge, ligeramente
retocada, en una de las
Instrucciones: Somos una inyección
intravenosa, puesta en el torrente
circulatorio de la sociedad
(Instrucción, 19-III-1934, n. 42).

190. Apuntes, n. 12, del 13-III-1930.

191. Lo cual no significa que no
exista un auténtico "espíritu
misional" en el Opus Dei, en cuanto a
la difusión de la doctrina y de la fe
cristiana. Como explicaba el
Fundador al Nuncio en Kenia: el
Opus Dei es —debe ser siempre—, en
la selva africana y en el asfalto de las
grandes ciudades, eminentemente
misionero (Carta a Mons. Gastone
Mojaisky Perrelli, en EF-571116-1;
cfr. también Carta 19-III-1954, n. 35).



Y sobre este punto insiste el
Fundador: Quiso el Señor desde el
primer momento que su Obra tuviese
entraña católica, universal. Y en
cumplimiento de nuestra misión
divina —sin que podamos ni
queramos llamarnos misioneros—,
hemos de llegar a todos los países y a
los hombres de toda raza, lengua y
condición (Carta 16-VI-1960, n. 1).

192. Apuntes, n. 9, de III-1930.

193. Ibidem, n. 8, de III-1930.

194. Ibidem, n. 11, de III-1930.

195. Ibidem, n. 5, de III-1930.

196. Instrucción 9-I-1935, n. 252; cfr.
también Camino, n. 542 y Carta 9-
II-1932, n. 22.

197. Apuntes, n. 51, del 16-VI-1930.

198. Ibidem, n. 9, de III-1930.

199. Ibidem, n. 12, del 13-III-1930.



200. Ibidem, n. 46, del 15-VI-1930.

201. Ibidem, n. 56, del 16-VI-1930.

202. Ibidem, n. 87, del 25-VIII-1930.

203. En el verano de 1968 el Padre se
llevó a Santo’Ambrogio Olona, cerca
de Varese, donde pasó unas semanas
trabajando, los cuadernos de
Apuntes íntimos, que hacía muchos
años que no había visto, con objeto
de releerlos. Allí se encontró con los
famosos cuadros sinópticos, que
había trasladado a los cuadernos de
Apuntes. En esos cuadros se
encerraba, de manera muy
condensada y con sucintas
indicaciones, todo lo referente a los
apostolados del Opus Dei, medios,
personas, formación, espíritu, etc. Y
entre ellos aparece el apostolado de
dar y el apostolado de no dar. Cfr.
Apuntes, nn. 205-206, del 15-VII-1931.

Principio que años más tarde pasó a
Camino, donde se lee: Es condición



humana tener en poco lo que poco
cuesta. Ésa es la razón de que te
aconseje el "apostolado de no dar"
(Camino, n. 979).

204. Cfr. Apuntes, nota 10, de don
Álvaro.

205. En muchas obras de apostolado
corporativas se solían ofrecer medias
becas, por ejemplo, a los estudiantes
cuyas familias no tenían suficientes
medios económicos. A los obreros
que acudían a las clases vespertinas,
después de un día de trabajo, les
enseñaban los mismos profesores, y
utilizaban el mismo material
didáctico, pagando
considerablemente menos que los
alumnos de la mañana. En el Congo,
en la actualidad, en los ambulatorios
y hospitales de día llevados por gente
de la Obra se cobran en parte los
servicios, o se dan gratis, de acuerdo
con la posición económica de la
familia del paciente.



206. Apuntes, n. 474, del 11-XII-1931.

207. Ibidem, n. 65, del 16-VI-1930.

208. Ibidem, n. 66, del 16-VI-1930.

209. Ibidem, nn. 67 y 71, del 16-
VI-1930. En carta de 1931, dirigida a
los primeros fieles, abunda en este
concepto: Dios, cuando desea
realizar alguna obra, emplea medios
desproporcionados, para que se note
bien que la obra es suya. Por eso
vosotros y yo, que conocemos bien el
peso abrumador de nuestra
mezquindad, debemos decir al
Señor: aunque me vea miserable, no
dejo de comprender que soy un
instrumento divino en tus manos. No
he dudado jamás de que los trabajos
que haya hecho a lo largo de mi vida
en servicio de la Iglesia Santa, no los
he hecho yo: sino el Señor, aunque se
haya servido de mí (Carta 24-III-1931,
n. 31).



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/6-el-carisma-
fundacional/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/6-el-carisma-fundacional/
https://opusdei.org/es-es/article/6-el-carisma-fundacional/
https://opusdei.org/es-es/article/6-el-carisma-fundacional/

	6. El carisma fundacional

