
opusdei.org

6. Defensor de la
libertad

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

21/12/2011

Me conmovieron las palabras que
escuché a Mons. Escrivá de Balaguer
en Pamplona, el 7 de octubre de
1972. En su calidad de Gran Canciller
de la Universidad de Navarra,
clausuraba el acto de investidura de
nuevos doctores honoris causa de ese
centro académico. En un pasaje de su



discurso, le salía del alma la
mentalidad jurídica, amante de las
libertades de la persona: el Derecho
ordena según justicia la
convivencia de los hombres y de
los pueblos, y garantiza contra los
abusos y tiranías de quienes
querrían vivir o gobernar a tenor
de su propio arbitrio o de su fuerza
prepotente. La pasión por la libertad
justa, de hondas raíces aragonesas, es
otro elemento decisivo en la
personalidad del Fundador del Opus
Dei.

Mons. Escrivá de Balaguer repitió
hasta la saciedad: defendería con mi
propia vida la legítima libertad de
los demás. Sólo así, podré defender
hasta el final de mi vida la libertad
que el Señor nos ha ganado en la
Cruz. Respetaba ese albedrío, porque
estaba convencido de que sin
libertad no se puede amar a Dios. Por
eso, y también porque conservaba el
recuerdo de los años de dominación



comunista que padeció,
encomendaba a diario al Señor que
en todos los países se instaurase un
clima de libertad: sin persecuciones
ni discriminaciones por creencias,
raza, condición social, etc.

Fue un gran defensor de la libertad,
incluso -afirmaba con sinceridad- de
los que están equivocados.
Predicaba con el fuego de su celo
sacerdotal, pero sin imponer jamás
su punto de vista: con la violencia
no se puede vencer ni convencer.

Pero quizá sea oportuno exponer que
la libertad aparecía en todos los
aspectos de la vida, comenzando por
las decisiones relativas a la propia
respuesta del alma a los
requerimientos divinos.

Mons. Escrivá de Balaguer dejó como
criterio fundamental que los
miembros del Opus Dei, además de
haber cumplido los años que
garantizan una madurez de carácter



y de responsabilidad, debían gozar
de plena libertad para aceptar las
obligaciones que lleva consigo la
incorporación a la Obra. Quería que
tuviesen clara conciencia de que esa
llamada informaría toda su vida con
unos compromisos exigentes.

También subrayó que, además,
podían acudir a quien les diera la
gana para consultar sobre su
decisión. Deseaba que se les
explicase, según la doctrina prudente
de tantos autores de probada
experiencia, que -usando siempre de
su libertad- debían pensar que
quienes estaban en mejores
condiciones de aconsejarles eran las
personas que ya vivían esa llamada.
Puntualizaba que en el Opus Dei no
interesa admitir a quienes no den
pruebas de tener vocación o no
reúnan las condiciones debidas; por
tanto, los sacerdotes y los Directores
de la Obra, delante de Dios, son los
primeros que no desean que venga



nadie si no está libremente decidido
a recorrer este sendero divino.

Solía repetir que, para solicitar la
admisión en el Opus Dei, cada uno
individualmente debía conseguir que
se le abriera la puerta; y quería que
supieran, desde el primer momento,
que estaban abiertas de par en par
para marcharse si, una vez
emprendido el camino, comprendían
que no era lo suyo.

No dejaba de advertir otro punto
fundamental: solamente cuando las
personas actúan con libertad se
puede construir en su vida el sentido
de responsabilidad, del que
dependen muchísimas cosas grandes:
la propia salvación y la de otras
almas. En esta línea, alentaba a sus
hijas en 1966: me da mucha alegría
que seáis muy piadosas; que
estudiéis con gran interés todo lo
que está mandado, para ser
también muy doctas -¡todas!-, con



la fe firme y clara; y, de este modo,
os portaréis con sencillez delante
de Dios, como niñas pequeñas ante
su Padre, en el que confían
plenamente. Y hablaréis de lo que
lleváis en el alma con todas las
personas, porque sentiréis la
necesidad imperiosa de que
conozcan a Dios, de que le traten,
de que le amen, para que así sean
muy felices. Yo quiero, hijas mías,
que os veáis siempre
personalmente libérrimas para
corresponder a Dios: amadle, y
amadle mucho, porque Dios nos ha
concedido el gran don de la
libertad, para que lo
administremos rectamente y para
que enseñemos, a quienes están a
nuestro alrededor, a utilizarlo
también rectamente.

Consta el atractivo que despertaba en
sus hijos la figura del Fundador del
Opus Dei. Pero esa gran admiración



no anulaba ni disminuía su
personalidad.

Meditó durante toda su vida que
cada uno ha de vivir in libertatem
gloriae filiorum Dei ["en la libertad de
la gloria de los hijos de Dios": 
Romanos 8,21], y nos estimulaba a
gozar de esta libertad, fruto de la
filiación divina, cultivando la
personalidad que el Señor nos ha
concedido.

Cuando le preguntábamos cómo
podíamos imitarle en determinados
aspectos de la vida cristiana o del
espíritu del Opus Dei, afirmaba
claramente que no era modelo de
nada, que el único modelo era
Nuestro Señor Jesucristo.

Mons. Escrivá de Balaguer no
pretendió en ningún momento
imponer sus gustos, preferencias o
modos de actuar. Quería que cada
uno conservase y madurase su
personalidad, sin transigir con



posibles errores. Esperaba que, con
el mismo común denominador -el
espíritu de la Obra-, tendríamos un
numerador variadísimo.

Clara prueba de ese respeto a los
demás, era su cabal conocimiento de
quienes estábamos a su alrededor:
con garbo y sin hacerlo notar, sabía
secundar el carácter de cada uno.
Siempre demostró un interés sincero
por nuestras aficiones profesionales,
culturales, etc. Nos preguntaba y
escuchaba con gran atención. A
distancia de años, recordaba esos
detalles peculiares, aunque el trato
hubiera sido esporádico.

Sólo conozco dos casos en los que
insinuó a miembros del Opus Dei que
alterasen sus planes profesionales:
don Pedro Casciaro y don Francisco
Botella. Pensaban ser arquitectos, y
el Fundador les sugirió que
cambiasen a la carrera de Ciencias
exactas, ya que requería menos



tiempo y se necesitaba su trabajo
para reanudar las tareas apostólicas
después de la forzada interrupción
de la guerra civil española. Les dejó
en libertad, y ellos aceptaron, sin que
les supusiera ningún perjuicio la
nueva orientación. A ningún otro
hizo la más mínima sugerencia de
cambio. Tanto valoraba la
personalidad de sus hijas e hijos que,
en las cuestiones opinables, nos
insistía:¡no tenéis por qué pensar
como yo!

Mi impresión es que ese respeto y
fomento de la personalidad de los
miembros de la Obra, se traducía en
su habitual actitud de confianza
hacia ellos. Ahí se apoyaba, en buena
medida, la específica mentalidad
laicalque tan vigorosamente
describe en Conversaciones...,
117.Mostraba una gran confianza
con ellos, desde el momento en que
les conocía, como con todas las almas
que se le acercaban para pedir un



consejo o una orientación. Su
conducta se inspiraba en este
principio: prefiero que me engañe
uno, a dejar heridos a quienes
vengan a mí. Y lo fundamentaba así:
si el Señor, a pesar de mi miseria
personal ¡que es tanta!, me trata
con confianza, así debo yo
proceder con todas las almas y más
aún -si cabe- con mis hijos.

Mons. Escrivá de Balaguer nos
descubría su corazón y nos
comunicaba sus afanes, para que le
ayudásemos con nuestras oraciones.
Naturalmente, hablaba de los
problemas de distinto modo, según
quien le escuchase. No se manejaba
con ningún secreto; pero, por lógica
prudencia sobrenatural, evitaba que
gente todavía no suficientemente
formada, o sin preparación para
entender algunas cuestiones, se
quedase entristecida o inquieta.



Fomentaba esa actitud abierta en sus
hijos, entre otras razones, porque el
gobierno del Opus Dei se caracteriza
por la confianza, que confiere
seguridad a cada uno. Además, como 
andan sueltos, según palabras del
Fundador, es decir, trabajan y están
donde quieren, si no hubiese esa
confianza real, basada en la
formación, se perdería la eficacia
apostólica. Mons. Escrivá de
Balaguer ponía el símil de los patos,
que aprenden a nadar nadando; y
puntualizaba que así se hace en la
Obra: se da la formación y, con la
esperanza de que las personas serán
leales a Dios y a su camino, se lanzan
a la tarea apostólica.

Deseaba que se diera esta libertad a
todas las almas, también a los niños.
Grande fue su alegría cuando en el
primer colegio que abrieron
miembros del Opus Dei, entre las
claves del ideario del Centro, se puso
la siguiente: "sea vuestro sí sí, sea



vuestro no no", para que quedara
bien claro a los muchachos que se les
creería por su palabra.

Así recapitulaba en 1955 el enfoque
básico de la dirección espiritual: en
la Obra, vivimos siempre a base de
confianza. Los Directores tienen
plena confianza en sus hermanos,
y no ejercitan jamás con ellos una
función fiscalizadora, de control. Y
los hijos míos saben apoyarse
espiritualmente en sus Directores,
abriendo su alma, siempre que sea
necesario, con sinceridad salvaje y
con absoluta confianza, porque no
pierden nunca de vista que esas
personas -esos hermanos suyos-
están para empujarles en la lucha
espiritual; para dar su vida, con
gusto y con cariño, por el pusillus
grex ["pequeño rebaño":Lucas 12,32]
que tienen confiado. Si os hacéis,
cada día más, con esta mentalidad,
yo sé que el que me suceda
encontrará en esta bendita carga



de sacar adelante el Opus Dei la
alegría de poder querer siempre
más a todos.

Vd., además, ha gozado de esa
libertad, responsabilidad y
confianza, como colaborador
inmediato del Fundador del Opus Dei
a partir de los años cincuenta.

Comprobé la confianza plena que
daba a sus colaboradores desde el
primer momento. No se molestaba
por las equivocaciones, pero nos
hacía luchar contra la rutina o el
conformismo: exigía espíritu
sobrenatural, concentración, pensar
en el bien de las almas, y acabar los
trabajos con la persuasión de que al
Señor no se le pueden ofrecer
chapuzas.

Me subrayó que no debía realizar mi
tarea con miras humanas y mucho
menos para agradarle a él, porque
habría perdido el tiempo. Por eso, me
repetía que no tuviese inconveniente



en hacer todas las sugerencias o
indicaciones que se me ocurriesen.
De otra parte, me daba las gracias
expresamente cuando le prestaba
incluso los servicios más pequeños,
como abrir un paquete, traer unos
papeles o buscar unos documentos.
Se palpaba que era un
agradecimiento sincero y sentido, no
unas palabras manidas o
protocolarias.

Creó a su alrededor un auténtico
clima de confianza, porque los
miembros del Opus Dei -enseñaba- 
no pueden tener miedo a nada ni a
nadie, ni a Dios, porque es nuestro
Padre. Y añadía: tener miedo a los
Directores o al Padre es una
tentación que hay que rechazar
inmediatamente.

En la Sede Central, durante años
vivieron -en estrechez- centenares de
personas; a veces, Mons. Escrivá de
Balaguer se encontraba con alguien



que no residía ni trabajaba
habitualmente allí. Cuando el
interesado trataba de darle una
explicación, "Padre, estoy aquí
porque...", le cortaba con cariño: no
me des explicaciones, hijo mío.
Ésta es tu casa, y tengo la más
absoluta confianza en que estarás
cumpliendo tu deber.

Con una prudencia verdaderamente
sobrenatural, inculcó el gobierno a
base de confianza, es decir: no dudar
de la rectitud de intención de los
demás, de su buena voluntad, de la
responsabilidad en el cumplimiento
de su función; orientar a cada uno
para que tome las decisiones
personalmente, sin atosigar por una
vigilancia que robe libertad; y
corregir a su tiempo, cuando hay
equivocaciones. Mi experiencia es
que se trabajaba muy a gusto junto al
Fundador del Opus Dei.



Aunque está implícito, considero
necesario remachar otro aspecto, no
por sabido, menos importante: la
libertad respecto de la confesión.

Desde los comienzos del Opus Dei, no
tuvo el menor inconveniente en que
las personas que trataba, así como
quienes se decidían a formar parte
de la Obra, acudieran al Sacramento
de la Confesión con otros sacerdotes.
Comprobaba y agradecía la
delicadeza con que le abrían el alma
en sus confidencias, y esa sinceridad
le persuadía de que serían fieles.
Buscaba sacerdotes que les
atendieran en la confesión y, de
hecho, -así lo manifestaban ellos- se
encendían en su vocación sacerdotal
por el trato con aquellas almas.

A todos los que acudían a su
dirección espiritual, para que no se
sintieran coaccionados, les sugería de
cuando en cuando: hoy vete a
confesar con otro sacerdote. No



toleró que estuviesen atados o
apegados a su persona, como
director espiritual, y fomentó
también de su parte un total y
heroico desprendimiento de las
almas. Les recordaba que debían ir
siempre libres -como pájaros, que
vuelan al lugar que más les
conviene-, para encontrar el apoyo,
el alimento y el reposo sobrenatural
más oportuno.

El año 1956, se encontraba muy
grave en un Centro de Roma una
mujer del Opus Dei, Guadalupe Ortiz
de Landázuri. El Fundador, al
conocer el sesgo imprevisible de la
enfermedad, aunque los médicos
habían asegurado que no existía
peligro de muerte, nos encargó a don
Severino Monzó y a mí que
estuviésemos preparados, en
cualquier momento del día y de la
noche, para asistirla con los últimos
Sacramentos, y rogó a las que la



acompañaban que avisasen
inmediatamente, si era necesario.

Acompañado por don Álvaro del
Portillo, comunicó personalmente a
esa hija suya la situación en que se
encontraba; agregó que, si se sentía
mal en algún momento, a cualquier
hora del día o de la noche, lo
advirtiera, para que le administrasen
los Sacramentos, si así lo deseaba.
Dejaba siempre esta libertad, pero
infundía tal amor y esperanza, que
los enfermos solicitaban esos
auxilios, con el anhelo de llegar a la
unión definitiva con Dios.

Me parece que, como prueba de la
santidad de vida de Mons. Escrivá de
Balaguer, bastaría el hecho de que
llevó al sacerdocio a un millar de
personas. Pero, también en este
punto, aparece la libertad.

En los años cincuenta, nos hablaba
con una fe y una esperanza
contagiosas de que la expansión



apostólica por el mundo se haría
posible si un núcleo de hombres se
dejaba empapar por el espíritu de la
Obra. Cuando le manifestábamos
nuestra disponibilidad para
ordenarnos, nos remachaba: ¡hijos
míos, respecto al sacerdocio, viva
la libertad! La Obra necesita
sacerdotes, pero esto no puede
suponer la más mínima coacción
para ninguno; así quiso el Señor su
Opus Dei en 1928. Repetía que no
significa tener mejor espíritu: más
aún, el mismo buen espíritu
demuestran los que no quieren llegar
al sacerdocio, y permanecen
santificándose en el ejercicio de su
profesión.

Como es sabido, en el Opus Dei, el
Prelado plantea la posible
ordenación a los miembros que
reúnen las condiciones establecidas.
He presenciado cómo hacía Mons.
Escrivá de Balaguer esa llamada a
personas que no presentaban ningún



obstáculo en hablar de este tema
estando yo delante. De ordinario, los
interesados le habían manifestado
antes libremente su deseo de recibir
la ordenación. Y el Fundador les
contestaba exponiéndoles la
necesidad de ser sacerdotes santos,
doctos, humildes, alegres, deportistas
y con una honda preparación
científica. Para favorecer que
ponderasen más aún su decisión,
solía agregar: no me des la
respuesta ahora. Llévalo a tu
meditación, considéralo despacio,
y respóndeme en conciencia. No
pienses que estás coaccionado
mínimamente por lo que te he
dicho, ya que me das la misma
alegría si continúas tu trabajo en
la Obra como seglar.

El 30 de junio de 1955, cuando varios
miembros del Opus Dei dejábamos
Roma con dirección a Madrid para
recibir la ordenación sacerdotal, nos
confirmó por enésima vez: actuad



con entera libertad y
responsabilidad en este paso que
vais a dar: si un día antes de
recibir el subdiaconado, o
cualquiera de las órdenes
menores, consideráis que no estáis
en condiciones, o que sentís
repugnancia para este nuevo paso,
decídmelo con entera libertad.
Actuando así, no demostráis
ningún mal espíritu, al contrario.

Fomentó también este enfoque -libre
de toda coacción- en el desempeño
de las labores apostólicas, dando
posibilidad a que todos manifestasen
sus puntos de vista, al realizar sus
funciones. De este modo, han
florecido muchísimas actividades,
llevadas con verdadera libertad y
responsabilidad, fruto de la profunda
confianza del Fundador y de los
Directores del Opus Dei.

Dentro de este contexto, se podría
dar por supuesta la espontaneidad



en las cuestiones opinables o
temporales. Pero aún hay personas
que se resisten a reconocer ese libre
albedrío de los miembros del Opus
Dei, como, en general, de los católicos
coherentes con su fe; tal vez porque
echa por tierra sus infundados
prejuicios que ven fundamentalismo
o fanatismo en la simple y serena
práctica de las propias convicciones.

Ante todo, el Fundador del Opus Dei
reafirmaba con fuerza que la
libertad es una característica
fundamental del hombre. Amaba
este don divino y se manifestaba,
siempre con claridad meridiana,
enemigo acérrimo de toda violencia: 
si alguno, en nombre de la verdad
o de una doctrina, aplica cualquier
método violento contra una sola
persona, mi primer impulso como
sacerdote, como cristiano y como
hombre, será ponerme al lado de
los maltratados y despreciados,
porque Cristo ha venido a salvar y



a anunciar la verdadera doctrina
con el amor, entregando su vida,
sin violentar la libertad de las
personas o de las conciencias.

En Roma, cuando le preguntaban
sobre cuestiones políticas italianas,
declinaba la respuesta, explicando
que, como sacerdote, tenía los brazos
abiertos para todos, sin distinción de
credos políticos: no quería ni debía
opinar para no crear barreras con
nadie; además, hacía notar que se
abstenía de inmiscuirse en la
situación política del país, porque
tampoco era ésa su función por el
cargo que ocupaba al frente de una
institución universal, que había de
trabajar, por tanto, en sistemas
políticos muy diversos.

Como había hecho antes en España,
jamás preguntó a ninguno en qué
partido militaba o a quién pensaba
dar su apoyo. En estos temas no
tol+eraba ni la más mínima broma o



alusión. Cuando llegaban las
elecciones, recomendaba en todo
caso que escucharan a las
autoridades eclesiásticas del país -si
se habían pronunciado-, que eran las
competentes.

Recibía a personas que intervenían
en la vida pública, y si le
preguntaban sobre cuestiones
políticas opinables, les repetía que no
manifestaba jamás su parecer, pero
no dejaba de enseñar que un católico
no puede participar en lo que va
contra la Ley de Dios o la doctrina de
la Iglesia. Si pretendían que diera
alguna orientación política a sus
hijos, les insistía que, en estas
cuestiones, los Directores del Opus
Dei no pueden influir sobre los otros
miembros, ni sobre los ciudadanos
que acuden a formarse en sus
actividades apostólicas, ya que no es
tarea de la Obra intervenir en temas
que el Señor ha dejado a la libre
discusión de los hombres.



Dispuso que los miembros del Opus
Dei con protagonismo en la vida
pública, no residieran en los Centros
donde viven los Directores de las
distintas circunscripciones, para
evitar que nadie pensase, ni aun de
lejos, que podían inmiscuirse en su
orientación. Dejó también claro que
ningún miembro de la Obra tiene
obligación de obedecer a los
Directores, en el supuesto
inverosímil de que a alguno se le
ocurriera dar directrices en esas
cuestiones que no les competen. En
una ocasión, de paso por Madrid, fue
a vivir a la sede del consejo regional
de España; al enterarse de que
también se encontraba allí, durante
unos días, el Embajador español ante
la Comunidad Europea, miembro del
Opus Dei, recordó inmediatamente a
los Directores de España que debía
trasladarse a otro Centro.

Como es lógico, el Fundador no
dejaba de recibir y alentar espiritual



y apostólicamente a miembros del
Opus Dei que intervenían
libremente, bajo su responsabilidad,
en la vida pública de distintos países.
Soy testigo de que jamás tuvo con
estas personas una atención
preferente. Mostraba así que no
constituían una excepción para su
trato como Presidente General, como
Padre, como Director, como
sacerdote. Requerían la misma
formación que los demás, puesto que
de todos le interesaba la santificación
de sus almas a través del trabajo
profesional, sin inmiscuirse en el
contenido de esas tareas.

Respecto a sus convicciones políticas
personales, repito que no las daba a
conocer públicamente. De intento, en
las conversaciones que mantenía con
sus hijos, jamás manifestó qué
régimen político prefería. Se abstenía
hasta del más ínfimo comentario,
para no dar pie a que ninguno se
sintiese mínimamente coaccionado, o



pensase que era necesario -de algún
modo- valorar esa opinión del
Fundador de la Obra antes de actuar
o decidir. Y si alguno intentaba
explicarle por qué pensaba o
intervenía de una manera o de otra,
le cortaba con cariño y con firmeza: 
no me cuentes nada, que en eso
eres libérrimo, y no me interesa.
Tú tienes que dar cuenta a Dios y
actuar con entera responsabilidad,
pensando en el servicio que
prestas a la patria, según tus
convicciones personales.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/6-defensor-de-
la-libertad/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/6-defensor-de-la-libertad/
https://opusdei.org/es-es/article/6-defensor-de-la-libertad/
https://opusdei.org/es-es/article/6-defensor-de-la-libertad/

	6. Defensor de la libertad

