opusdei.org

6. Defensor de la
libertad

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

21/12/2011

Me conmovieron las palabras que
escuché a Mons. Escriva de Balaguer
en Pamplona, el 7 de octubre de
1972. En su calidad de Gran Canciller
de la Universidad de Navarra,
clausuraba el acto de investidura de
nuevos doctores honoris causa de ese
centro académico. En un pasaje de su



discurso, le salia del alma la
mentalidad juridica, amante de las
libertades de la persona: el Derecho
ordena segun justicia la
convivencia de los hombres y de
los pueblos, y garantiza contra los
abusos y tiranias de quienes
querrian vivir o gobernar a tenor
de su propio arbitrio o de su fuerza
prepotente. La pasion por la libertad
justa, de hondas raices aragonesas, es
otro elemento decisivo en la
personalidad del Fundador del Opus
Dei.

Mons. Escriva de Balaguer repitio
hasta la saciedad: defenderia con mi
propia vida la legitima libertad de
los demas. Sélo asi, podré defender
hasta el final de mi vida la libertad
que el Seiior nos ha ganado en la
Cruz. Respetaba ese albedrio, porque
estaba convencido de que sin
libertad no se puede amar a Dios. Por
eso, y también porque conservaba el
recuerdo de los afios de dominacion



comunista que padecio,
encomendaba a diario al Sefior que
en todos los paises se instaurase un
clima de libertad: sin persecuciones
ni discriminaciones por creencias,
raza, condicion social, etc.

Fue un gran defensor de la libertad,
incluso -afirmaba con sinceridad- de
los que estan equivocados.
Predicaba con el fuego de su celo
sacerdotal, pero sin imponer jamas
su punto de vista: con la violencia
no se puede vencer ni convencer.

Pero quiza sea oportuno exponer que
la libertad aparecia en todos los
aspectos de la vida, comenzando por
las decisiones relativas a la propia
respuesta del alma a los
requerimientos divinos.

Mons. Escriva de Balaguer dejé como
criterio fundamental que los
miembros del Opus Dei, ademas de
haber cumplido los afios que
garantizan una madurez de caracter



y de responsabilidad, debian gozar
de plena libertad para aceptar las
obligaciones que lleva consigo la
incorporacion a la Obra. Queria que
tuviesen clara conciencia de que esa
llamada informaria toda su vida con
unos compromisos exigentes.

También subrayo que, ademas,
podian acudir a quien les diera la
gana para consultar sobre su
decision. Deseaba que se les
explicase, segun la doctrina prudente
de tantos autores de probada
experiencia, que -usando siempre de
su libertad- debian pensar que
quienes estaban en mejores
condiciones de aconsejarles eran las
personas que ya vivian esa llamada.
Puntualizaba que en el Opus Dei no
interesa admitir a quienes no den
pruebas de tener vocacion o no
reunan las condiciones debidas; por
tanto, los sacerdotes y los Directores
de la Obra, delante de Dios, son los
primeros que no desean que venga



nadie si no esta libremente decidido
a recorrer este sendero divino.

Solia repetir que, para solicitar la
admision en el Opus Dei, cada uno
individualmente debia conseguir que
se le abriera la puerta; y queria que
supieran, desde el primer momento,
que estaban abiertas de par en par
para marcharse si, una vez
emprendido el camino, comprendian
que no era lo suyo.

No dejaba de advertir otro punto
fundamental: solamente cuando las
personas actuan con libertad se
puede construir en su vida el sentido
de responsabilidad, del que
dependen muchisimas cosas grandes:
la propia salvacion y la de otras
almas. En esta linea, alentaba a sus
hijas en 1966: me da mucha alegria
que seais muy piadosas; que
estudiéis con gran interés todo lo
que esta mandado, para ser
también muy doctas -jtodas!-, con



la fe firme y clara; y, de este modo,
os portaréis con sencillez delante
de Dios, como niiias pequeiias ante
su Padre, en el que confian
plenamente. Y hablaréis de lo que
llevais en el alma con todas las
personas, porque sentiréis la
necesidad imperiosa de que
conozcan a Dios, de que le traten,
de que le amen, para que asi sean
muy felices. Yo quiero, hijas mias,
que os veais siempre
personalmente libérrimas para
corresponder a Dios: amadle, y
amadle mucho, porque Dios nos ha
concedido el gran don de la
libertad, para que lo
administremos rectamente y para
que enseifiemos, a quienes estan a
nuestro alrededor, a utilizarlo
también rectamente.

Consta el atractivo que despertaba en
sus hijos la figura del Fundador del
Opus Dei. Pero esa gran admiracion



no anulaba ni disminuia su
personalidad.

Medité durante toda su vida que
cada uno ha de vivir in libertatem
gloriae filiorum Dei ["en la libertad de
la gloria de los hijos de Dios":
Romanos 8,21], y nos estimulaba a
gozar de esta libertad, fruto de la
filiacion divina, cultivando la
personalidad que el Sefior nos ha
concedido.

Cuando le preguntabamos como
podiamos imitarle en determinados
aspectos de la vida cristiana o del
espiritu del Opus Dei, afirmaba
claramente que no era modelo de
nada, que el unico modelo era
Nuestro Sefior Jesucristo.

Mons. Escriva de Balaguer no
pretendio en ningun momento
imponer sus gustos, preferencias o
modos de actuar. Queria que cada
uno conservase y madurase su
personalidad, sin transigir con



posibles errores. Esperaba que, con
el mismo comun denominador -el
espiritu de la Obra-, tendriamos un
numerador variadisimo.

Clara prueba de ese respeto a los
demas, era su cabal conocimiento de
quienes estdbamos a su alrededor:
con garbo y sin hacerlo notar, sabia
secundar el caracter de cada uno.
Siempre demostro un interés sincero
por nuestras aficiones profesionales,
culturales, etc. Nos preguntaba y
escuchaba con gran atencion. A
distancia de anos, recordaba esos
detalles peculiares, aunque el trato
hubiera sido esporadico.

Sélo conozco dos casos en los que
insinu6 a miembros del Opus Dei que
alterasen sus planes profesionales:
don Pedro Casciaro y don Francisco
Botella. Pensaban ser arquitectos, y
el Fundador les sugirio que
cambiasen a la carrera de Ciencias
exactas, ya que requeria menos



tiempo y se necesitaba su trabajo
para reanudar las tareas apostolicas
después de la forzada interrupcion
de la guerra civil espafiola. Les dejo
en libertad, y ellos aceptaron, sin que
les supusiera ningun perjuicio la
nueva orientacion. A ningun otro
hizo la mas minima sugerencia de
cambio. Tanto valoraba la
personalidad de sus hijas e hijos que,
en las cuestiones opinables, nos
insistia:jno tenéis por qué pensar
como yo!

Mi impresion es que ese respeto y
fomento de la personalidad de los
miembros de la Obra, se traducia en
su habitual actitud de confianza
hacia ellos. Ahi se apoyaba, en buena
medida, la especifica mentalidad
laicalque tan vigorosamente
describe en Conversaciones...,
117.Mostraba una gran confianza
con ellos, desde el momento en que
les conocia, como con todas las almas
que se le acercaban para pedir un



consejo 0 una orientacion. Su
conducta se inspiraba en este
principio: prefiero que me engaiie
uno, a dejar heridos a quienes
vengan a mi. Y lo fundamentaba asi:
si el Sefior, a pesar de mi miseria
personal jque es tanta!, me trata
con confianza, asi debo yo
proceder con todas las almas y mas
aun -si cabe- con mis hijos.

Mons. Escriva de Balaguer nos
descubria su corazon y nos
comunicaba sus afanes, para que le
ayudasemos con nuestras oraciones.
Naturalmente, hablaba de los
problemas de distinto modo, segun
quien le escuchase. No se manejaba
con ningun secreto; pero, por logica
prudencia sobrenatural, evitaba que
gente todavia no suficientemente
formada, o sin preparacion para
entender algunas cuestiones, se
quedase entristecida o inquieta.



Fomentaba esa actitud abierta en sus
hijos, entre otras razones, porque el
gobierno del Opus Dei se caracteriza
por la confianza, que confiere
seguridad a cada uno. Ademas, como
andan sueltos, segun palabras del
Fundador, es decir, trabajan y estan
donde quieren, si no hubiese esa
confianza real, basada en la
formacion, se perderia la eficacia
apostolica. Mons. Escriva de
Balaguer ponia el simil de los patos,
que aprenden a nadar nadando;y
puntualizaba que asi se hace en la
Obra: se da la formacion y, con la
esperanza de que las personas seran
leales a Dios y a su camino, se lanzan
a la tarea apostolica.

Deseaba que se diera esta libertad a
todas las almas, también a los nifios.
Grande fue su alegria cuando en el
primer colegio que abrieron
miembros del Opus Dei, entre las
claves del ideario del Centro, se puso
la siguiente: "sea vuestro si si, sea



vuestro no no", para que quedara
bien claro a los muchachos que se les
creeria por su palabra.

Asi recapitulaba en 1955 el enfoque
basico de la direccion espiritual: en
la Obra, vivimos siempre a base de
confianza. Los Directores tienen
plena confianza en sus hermanos,
y no ejercitan jamas con ellos una
funcion fiscalizadora, de control. Y
los hijos mios saben apoyarse
espiritualmente en sus Directores,
abriendo su alma, siempre que sea
necesario, con sinceridad salvaje y
con absoluta confianza, porque no
pierden nunca de vista que esas
personas -esos hermanos suyos-
estan para empujarles en la lucha
espiritual; para dar su vida, con
gusto y con cariiio, por el pusillus
grex ["pequerio rebafio":Lucas 12,32]
que tienen confiado. Si os hacéis,
cada dia mas, con esta mentalidad,
yo sé que el que me suceda
encontrara en esta bendita carga



de sacar adelante el Opus Dei la
alegria de poder querer siempre
mas a todos.

Vd., ademas, ha gozado de esa
libertad, responsabilidad y
confianza, como colaborador
inmediato del Fundador del Opus Dei
a partir de los afios cincuenta.

Comprobé la confianza plena que
daba a sus colaboradores desde el
primer momento. No se molestaba
por las equivocaciones, pero nos
hacia luchar contra la rutina o el
conformismo: exigia espiritu
sobrenatural, concentracion, pensar
en el bien de las almas, y acabar los
trabajos con la persuasion de que al
Sefior no se le pueden ofrecer
chapuzas.

Me subrayo que no debia realizar mi
tarea con miras humanas y mucho
menos para agradarle a él, porque
habria perdido el tiempo. Por eso, me
repetia que no tuviese inconveniente



en hacer todas las sugerencias o
indicaciones que se me ocurriesen.
De otra parte, me daba las gracias
expresamente cuando le prestaba
incluso los servicios mas pequenios,
como abrir un paquete, traer unos
papeles o buscar unos documentos.
Se palpaba que era un
agradecimiento sincero y sentido, no
unas palabras manidas o
protocolarias.

Cred a su alrededor un auténtico
clima de confianza, porque los
miembros del Opus Dei -ensefiaba-
no pueden tener miedo a nada ni a
nadie, ni a Dios, porque es nuestro
Padre. Y afiadia: tener miedo a los
Directores o al Padre es una
tentacion que hay que rechazar
inmediatamente.

En la Sede Central, durante afios
vivieron -en estrechez- centenares de
personas; a veces, Mons. Escriva de
Balaguer se encontraba con alguien



que no residia ni trabajaba
habitualmente alli. Cuando el
interesado trataba de darle una
explicacion, "Padre, estoy aqui
porque...", le cortaba con carifio: no
me des explicaciones, hijo mio.
Esta es tu casa, y tengo la mas
absoluta confianza en que estaras
cumpliendo tu deber.

Con una prudencia verdaderamente
sobrenatural, inculco el gobierno a
base de confianza, es decir: no dudar
de la rectitud de intencion de los
demads, de su buena voluntad, de la
responsabilidad en el cumplimiento
de su funcion; orientar a cada uno
para que tome las decisiones
personalmente, sin atosigar por una
vigilancia que robe libertad; y
corregir a su tiempo, cuando hay
equivocaciones. Mi experiencia es
que se trabajaba muy a gusto junto al
Fundador del Opus Dei.



Aunque esta implicito, considero
necesario remachar otro aspecto, no
por sabido, menos importante: la
libertad respecto de la confesion.

Desde los comienzos del Opus Dei, no
tuvo el menor inconveniente en que
las personas que trataba, asi como
quienes se decidian a formar parte
de la Obra, acudieran al Sacramento
de la Confesidn con otros sacerdotes.
Comprobaba y agradecia la
delicadeza con que le abrian el alma
en sus confidencias, y esa sinceridad
le persuadia de que serian fieles.
Buscaba sacerdotes que les
atendieran en la confesion y, de
hecho, -asilo manifestaban ellos- se
encendian en su vocacion sacerdotal
por el trato con aquellas almas.

A todos los que acudian a su
direccidn espiritual, para que no se
sintieran coaccionados, les sugeria de
cuando en cuando: hoy vete a
confesar con otro sacerdote. No



tolerd que estuviesen atados o
apegados a su persona, como
director espiritual, y fomento
también de su parte un total y
heroico desprendimiento de las
almas. Les recordaba que debian ir
siempre libres -como pdjaros, que
vuelan al lugar que mas les
conviene-, para encontrar el apoyo,
el alimento y el reposo sobrenatural
mas oportuno.

El afio 1956, se encontraba muy
grave en un Centro de Roma una
mujer del Opus Dei, Guadalupe Ortiz
de Landazuri. El Fundador, al
conocer el sesgo imprevisible de la
enfermedad, aunque los médicos
habian asegurado que no existia
peligro de muerte, nos encargoé a don
Severino Monz¢ y a mi que
estuviésemos preparados, en
cualquier momento del dia y de la
noche, para asistirla con los ultimos
Sacramentos, y rogo a las que la



acompafaban que avisasen
inmediatamente, si era necesario.

Acompafiado por don Alvaro del
Portillo, comunico personalmente a
esa hija suya la situacion en que se
encontraba; agrego que, si se sentia
mal en algan momento, a cualquier
hora del dia o de la noche, lo
advirtiera, para que le administrasen
los Sacramentos, si asi lo deseaba.
Dejaba siempre esta libertad, pero
infundia tal amor y esperanza, que
los enfermos solicitaban esos
auxilios, con el anhelo de llegar a la
union definitiva con Dios.

Me parece que, como prueba de la
santidad de vida de Mons. Escriva de
Balaguer, bastaria el hecho de que
llevo al sacerdocio a un millar de
personas. Pero, también en este
punto, aparece la libertad.

En los anos cincuenta, nos hablaba
con una fe y una esperanza
contagiosas de que la expansion



apostolica por el mundo se haria
posible si un nucleo de hombres se
dejaba empapar por el espiritu de la
Obra. Cuando le manifestdbamos
nuestra disponibilidad para
ordenarnos, nos remachaba: jhijos
mios, respecto al sacerdocio, viva
la libertad! La Obra necesita
sacerdotes, pero esto no puede
suponer la mas minima coaccion
para ninguno; asi quiso el Sefior su
Opus Dei en 1928. Repetia que no
significa tener mejor espiritu: mas
aun, el mismo buen espiritu
demuestran los que no quieren llegar
al sacerdocio, y permanecen
santificandose en el ejercicio de su
profesion.

Como es sabido, en el Opus Dej, el
Prelado plantea la posible
ordenacion a los miembros que
reunen las condiciones establecidas.
He presenciado como hacia Mons.
Escriva de Balaguer esa llamada a
personas que no presentaban ningun



obstaculo en hablar de este tema
estando yo delante. De ordinario, los
interesados le habian manifestado
antes libremente su deseo de recibir
la ordenacion. Y el Fundador les
contestaba exponiéndoles la
necesidad de ser sacerdotes santos,
doctos, humildes, alegres, deportistas
y con una honda preparacion
cientifica. Para favorecer que
ponderasen mas aun su decision,
solia agregar: no me des la
respuesta ahora. Llévalo a tu
meditacion, considéralo despacio,
y respondeme en conciencia. No
pienses que estas coaccionado
minimamente por lo que te he
dicho, ya que me das la misma
alegria si continuas tu trabajo en
la Obra como seglar.

El 30 de junio de 1955, cuando varios
miembros del Opus Dei dejabamos
Roma con direccion a Madrid para
recibir la ordenacién sacerdotal, nos
confirmo por enésima vez: actuad



con entera libertad y
responsabilidad en este paso que
vais a dar: si un dia antes de
recibir el subdiaconado, o
cualquiera de las ordenes
menores, considerais que no estais
en condiciones, o0 que sentis
repugnancia para este nuevo paso,
decidmelo con entera libertad.
Actuando asi, no demostrais
ninguan mal espiritu, al contrario.

Fomento también este enfoque -libre
de toda coaccion- en el desempefio
de las labores apostolicas, dando
posibilidad a que todos manifestasen
sus puntos de vista, al realizar sus
funciones. De este modo, han
florecido muchisimas actividades,
llevadas con verdadera libertad y
responsabilidad, fruto de la profunda
confianza del Fundador y de los
Directores del Opus Dei.

Dentro de este contexto, se podria
dar por supuesta la espontaneidad



en las cuestiones opinables o
temporales. Pero aun hay personas
que se resisten a reconocer ese libre
albedrio de los miembros del Opus
Dei, como, en general, de los catolicos
coherentes con su fe; tal vez porque
echa por tierra sus infundados
prejuicios que ven fundamentalismo
0 fanatismo en la simple y serena
practica de las propias convicciones.

Ante todo, el Fundador del Opus Dei
reafirmaba con fuerza que la
libertad es una caracteristica
fundamental del hombre. Amaba
este don divino y se manifestaba,
siempre con claridad meridiana,
enemigo acérrimo de toda violencia:
si alguno, en nombre de la verdad
o de una doctrina, aplica cualquier
método violento contra una sola
persona, mi primer impulso como
sacerdote, como cristiano y como
hombre, sera ponerme al lado de
los maltratados y despreciados,
porque Cristo ha venido a salvary



a anunciar la verdadera doctrina
con el amor, entregando su vida,
sin violentar la libertad de las
personas o de las conciencias.

En Roma, cuando le preguntaban
sobre cuestiones politicas italianas,
declinaba la respuesta, explicando
que, como sacerdote, tenia los brazos
abiertos para todos, sin distincion de
credos politicos: no queria ni debia
opinar para no crear barreras con
nadie; ademads, hacia notar que se
abstenia de inmiscuirse en la
situacion politica del pais, porque
tampoco era ésa su funcion por el
cargo que ocupaba al frente de una
instituciéon universal, que habia de
trabajar, por tanto, en sistemas
politicos muy diversos.

Como habia hecho antes en Espafia,
jamas pregunto a ninguno en qué
partido militaba o a quién pensaba
dar su apoyo. En estos temas no
tol+eraba ni la mas minima broma o



alusion. Cuando llegaban las
elecciones, recomendaba en todo
caso que escucharan a las
autoridades eclesiasticas del pais -si
se habian pronunciado-, que eran las
competentes.

Recibia a personas que intervenian
en la vida publica, y si le
preguntaban sobre cuestiones
politicas opinables, les repetia que no
manifestaba jamas su parecer, pero
no dejaba de ensefiar que un catolico
no puede participar en lo que va
contra la Ley de Dios o la doctrina de
la Iglesia. Si pretendian que diera
alguna orientacion politica a sus
hijos, les insistia que, en estas
cuestiones, los Directores del Opus
Dei no pueden influir sobre los otros
miembros, ni sobre los ciudadanos
que acuden a formarse en sus
actividades apostdlicas, ya que no es
tarea de la Obra intervenir en temas
que el Sefior ha dejado a la libre
discusion de los hombres.



Dispuso que los miembros del Opus
Dei con protagonismo en la vida
publica, no residieran en los Centros
donde viven los Directores de las
distintas circunscripciones, para
evitar que nadie pensase, ni aun de
lejos, que podian inmiscuirse en su
orientacion. Dejo también claro que
ningun miembro de la Obra tiene
obligacion de obedecer a los
Directores, en el supuesto
inverosimil de que a alguno se le
ocurriera dar directrices en esas
cuestiones que no les competen. En
una ocasion, de paso por Madrid, fue
a vivir a la sede del consejo regional
de Espania; al enterarse de que
también se encontraba alli, durante
unos dias, el Embajador espafiol ante
la Comunidad Europea, miembro del
Opus Dej, record6 inmediatamente a
los Directores de Espafia que debia
trasladarse a otro Centro.

Como es logico, el Fundador no
dejaba de recibir y alentar espiritual



y apostdlicamente a miembros del
Opus Dei que intervenian
libremente, bajo su responsabilidad,
en la vida publica de distintos paises.
Soy testigo de que jamas tuvo con
estas personas una atencion
preferente. Mostraba asi que no
constituian una excepcion para su
trato como Presidente General, como
Padre, como Director, como
sacerdote. Requerian la misma
formacion que los demas, puesto que
de todos le interesaba la santificacion
de sus almas a través del trabajo
profesional, sin inmiscuirse en el
contenido de esas tareas.

Respecto a sus convicciones politicas
personales, repito que no las daba a
conocer publicamente. De intento, en
las conversaciones que mantenia con
sus hijos, jamas manifesté qué
régimen politico preferia. Se abstenia
hasta del mas infimo comentario,
para no dar pie a que ninguno se
sintiese minimamente coaccionado, 0



pensase que era necesario -de algun
modo- valorar esa opinion del
Fundador de la Obra antes de actuar
o0 decidir. Y si alguno intentaba
explicarle por qué pensaba o
intervenia de una manera o de otra,
le cortaba con carifio y con firmeza:
no me cuentes nada, que en eso
eres libérrimo, y no me interesa.
Tu tienes que dar cuenta a Dios y
actuar con entera responsabilidad,
pensando en el servicio que
prestas a la patria, segun tus
convicciones personales.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/6-defensor-de-
la-libertad/ (26/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/6-defensor-de-la-libertad/
https://opusdei.org/es-es/article/6-defensor-de-la-libertad/
https://opusdei.org/es-es/article/6-defensor-de-la-libertad/

	6. Defensor de la libertad

