
opusdei.org

6. Buen pastor

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

06/01/2012

Deseo referirme ahora a la
prudencia, especialmente en las
tareas de gobierno. Ofrece también, a
mi juicio, elementos de cierta
novedad, como la colegialidad de las
decisiones, que excluye radicalmente
las tiranías; o el juego armónico
entre obediencia y libertad,
indispensable para el



funcionamiento del Opus Dei, pues
sus miembros están en la calle, cada
uno en su sitio y en su ambiente y,
por tanto, fuera de cualquier control:
su fidelidad se apoya en la honradez,
en la sincera lealtad del cristiano.

Mons. Escrivá de Balaguer vivió y
enseñó una obediencia decidida,
libre e inteligente: los miembros del
Opus Dei actuamos porque nos da la
gana -que es la razón más
sobrenatural, añadía siempre-, para
agradar a Dios, sin dejar de hacer a
los Directores las sugerencias
oportunas.

El Fundador no tuvo miedo en
insistir en este aspecto cuando en
tantos ambientes se difundía una
aparente y desordenada
espontaneidad, que celaba esclavitud
o libertinaje. Hacía notar que la
obediencia era necesaria para
defender la propia libertad y los
derechos de cada uno. Dentro del



Opus Dei, concedía todo su valor a la
obediencia, en el ámbito espiritual y
apostólico, sin interferir nunca en
otras decisiones, como las
profesionales. Respecto del camino
para llegar a la santidad, afirmaba: 
en el Opus Dei se comienza
obedeciendo y se acaba
obedeciendo; y de obediencia a
obediencia se sigue obedeciendo,
porque siempre tratamos de
cumplir la Voluntad de Dios, que
quiere y espera la entrega de
nuestra vida entera. Y solía agregar:
los más inteligentes -que no quiere
decir simplemente ni los más
sabios, ni los más privilegiados por
una cabeza extraordinaria- son
precisamente los que saben
escuchar mejor y los que se
esfuerzan en profundizar en la
humildad, para acatar las
indicaciones de quienes tienen
luces para guiar sus almas.



Le conmovía la figura que
denominaba enlace: cuando una
persona tiene que decidir sin poder
consultar a la autoridad, y actúa con
el mismo criterio que hubiera
recibido de arriba. A esto se llega -
comentaba- cuando se vive de
verdad con la inteligencia y la
voluntad prontas y decididas a
escuchar los mandatos de Dios a
través de quien nos han de llegar.

El Fundador del Opus Dei meditó
durante toda su vida las escenas
evangélicas del Buen Pastor. Amaba
muchísimo esa alegoría y estaba
dispuesto a conocer a las ovejas una
a una; a dar la vida por ellas; a
llevarles a los mejores pastos; y a no
dejar de atender a la que se hubiera
perdido o detenido en el camino.

Esta consideración sitúa ante un
elemento esencial para entender la
obediencia cristiana -dentro y fuera
del Opus Dei-: la visión sobrenatural,



superadora de una mente humana
más o menos organizativa o
pragmática.

Mons. Escrivá de Balaguer entendió
siempre su misión de gobierno como
servicio a las almas, considerando
que los pastores son mediadores
entre Dios y los hombres: trataba a
todos con la máxima caridad. Estaba
persuadido de que se jugaba su
salvación y la de muchos otros. Por
esto, procedía con justicia y con
ánimo de agradar al Señor, por
encima de criterios o razonamientos
meramente humanos. Imperó en su
vida un principio muy claro: ¡con las
almas no se juega!, ¡no se hacen
experimentos con las almas!

En la primera ocasión en que hube
de intervenir para el nombramiento
de un cargo, manifesté mi opinión
con cierta inseguridad. El Fundador
del Opus Dei, con claridad y
confianza, me recordó que debía



actuar en estas materias, y en todas
las que se refiriesen al gobierno,
después de haberlas meditado
hondamente. Ya sé que no lo harás,
remachó, pero quiero insistirte en
que rechaces los criterios humanos
como base de estas cuestiones:
piensa en el servicio de Dios,
piensa en las almas, ¡y piensa en tu
alma! Esto ha de ir por delante.

En 1969, uno le preguntó: "¿cuál ha
de ser la primera preocupación de
un Director en el Opus Dei?".
Contestó inmediatamente: ¿la
primera preocupación del
Director?: ¡el Director! Y así sale
todo. Es decir, el Director no tiene
preocupación, tiene ocupación, de
santificarse y santificar a los
demás. No es una salida de tono, ni
un egoísmo, lo que acabo de
afirmar: es que, hijos míos, sólo se
puede dar aquello que se tiene.



Dos años antes, describía así la
necesidad de la oración: sin piedad,
el gobierno degenera en tiranía, se
hace imposible el gobierno
colegial, y es poco menos que
inevitable la desunión con la
pérdida del buen espíritu de parte
de todas las personas. Y en 1966 nos
decía a algunos que ocupábamos
cargos en el Opus Dei: los que
gobiernan deben tener mucha
serenidad, y pedírsela al Señor, sin
olvidar que en este mundo
fácilmente los Hosanna se
convierten en Requiem, y la Cruz
en motivo de Resurrección. Con
este criterio, debéis saber
aconsejar a todas las almas que
dependen de vosotros, para que no
pierdan de vista el punto de mira
sobrenatural.

Aconsejaba también a los que
desempeñan funciones de gobierno
que no deben hacer sufrir
innecesariamente a nadie: los



Directores, no lo olvidéis, tienen
corazón, aman a los que llevan
sobre sus espaldas, les importa
todo lo que les sucede; y sufren,
cuando alguno sufre. Yo entiendo
muy bien esa exclamación de San
Pablo, que es una queja cariñosa, y
una manifestación de su gran
cariño por los suyos: ¡quién de
vosotros padece, y yo no! Evitad a
los demás todos los sufrimientos
innecesarios y, cuando sea
necesario hacer sufrir, participad
vosotros en ese dolor, porque
habéis de llevar bien metidos en el
alma y en el corazón la vida de los
que de vosotros dependen. En 1959,
nos puntualizaba: gobernar no es
hacer sufrir, ni maltratar, ni
mandar a secas. No hacer sufrir a
nadie y, en todo caso, sufrir los que
mandan. Los demás tienen que
descansar en los Directores:
bastante hay que sufrir en la vida,
y ya sufrió Cristo completamente



por nosotros. No me lo olvidéis,
hijos míos Directores.

A este propósito, en 1966, nos
encarecía: ¡no hay más remedio!
Los Directores hemos de tener
corazón de padre y corazón de
madre -también los demás, pero
especialmente los Directores-:
saber exigir y saber comprender,
para que nadie se sienta solo.
Tenemos que cuidar de cada uno,
importándonos toda la vida de
cada uno. Por eso, cuando hay un
alma que entristece a los demás,
que rompe el ambiente de alegría,
los que gobiernan esa casa, ese
Centro, tienen obligación de
examinar y de atender esa alma
con microscopio: ¡hay que
descubrir hasta el último virus!

Antes de seguir adelante, me parece
oportuno explicar brevemente el
contenido de ese "gobierno" dentro
del Opus Dei.



Está concebido para prestar atención
espiritual a sus miembros, con una
asistencia pastoral y las oportunas
directrices para las labores
corporativas y las tareas apostólicas
personales. Por eso, el gobierno en la
Obra atañe a la formación -espiritual,
ascética y doctrinal- de las personas,
para que cumplan el fin de
santificarse a través del trabajo
profesional y, por otra parte, a la
organización del apostolado. Esto
lleva consigo, como es lógico, una
estructura en la formación de cada
miembro -en la que se incluye el
estudio de la Teología realizado con
la mayor dedicación posible-, y
también la coordinación y
promoción de los apostolados en los
distintos sitios, de acuerdo con las
necesidades de las Iglesias locales.

Desde los comienzos, el Fundador
comprendió que el organismo central
debería estar en Roma. La razón era,
sobre todo, su deseo de fomentar la



unión de la Obra a la sede de Pedro, y
de romanizarla, con el sentido de
universalidad que Mons. Escrivá de
Balaguer daba a esta palabra. La
finalidad fundamental de este
organismo central debía ser
mantener la unidad de espíritu y de
apostolado dentro del Opus Dei, y la
marcha conjunta de las distintas
circunscripciones.

Contaba a este propósito una
anécdota que oyó en tierras
aragonesas. Se trataba de un hombre
de un pueblecito perdido, que
escuchaba a una banda. Asombrado,
iba fijándose en cada uno de los
músicos. Se detuvo finalmente ante
el director, y comentó: "qué difícil
debe de ser manejar cada uno de
esos instrumentos; en cambio, lo del
palico -se refería a la batuta- eso sí
que lo puedo hacer yo". Mons.
Escrivá de Balaguer nos glosaba que,
sin el director, no hay sinfonía; y
tiene que saber pasar por la



humillación de que muchas personas
piensen que estar en la mesa, detrás
de papeles, resulta más cómodo que
agotarse en una actividad, sin la
responsabilidad de dirigirla.

Usaba en este contexto una
expresión gráfica: en la labor de la
Iglesia, es intolerable la figura del
"apóstol de pata libre": el que
actúa por su cuenta, sin tener en
consideración las normas
establecidas. Porque, explicaba, 
quienes obran así van a hacer su
apostolado, no el apostolado de
Dios. Y, como consecuencia, viene
la ineficacia, la división, la
capillita, el grupo, que nada tiene
que ver con la armonía de la
Iglesia entera, bajo la guía de la
autoridad.

Un elemento francamente original en
el gobierno del Opus Dei es el
principio de colegialidad.



Con luces divinas, porque el Codex
del Opus Dei fue obra del Fundador,
respondiendo a la gracia que el
Señor le daba, dispuso que el
gobierno fuera siempre colegial. Lo
sintetizaba con esta frase: yo no soy
más que un voto. Quería evidenciar
así el deber de escuchar y valorar la
opinión de los demás. Refiriéndose a
la necesidad de evitar las tiranías, o
las decisiones arbitrarias, subrayaba:
al Director propietario lo he
fusilado por la espalda, porque si
se hubiera tolerado esa figura, se
hubiera traicionado el espíritu que
Dios me ha dado.

Mons. Álvaro del Portillo, su
colaborador más asiduo, me
confirmó que, desde los comienzos,
les preguntaba y les pedía opinión.
Aunque llevasen poco tiempo en el
Opus Dei, recurría a quienes tenía
cerca para que le expusiesen con
claridad sus posibles sugerencias. El
mismo Mons. del Portillo comentaba



que, durante los primeros años de su
entrega, muchas veces le sorprendió
la humildad con que le pedía su
parecer sobre diferentes cuestiones.
Todos se hacían cargo de que el
Fundador tenía sobradas luces para
decidir, y, sin embargo, no dejaba de
oír a sus hijos, cambiando a veces su
criterio personal, y dando las gracias
por esa colaboración. El 7 de octubre
de 1962, nos exponía: no os fiéis
nunca del propio juicio,
prescindiendo de la ayuda de los
demás. Como el metal precioso se
pone a prueba, necesita la piedra
de toque, nosotros hemos de ver si
nuestro juicio es oro fino,
escuchando el juicio de los demás,
y rectificando siempre que sea
preciso. No es una humillación
rectificar, es un acto noble,
sencillo, que manifiesta sentido
común y ganas de servir a Dios.

Fomentó siempre el gobierno
colegial. En 1956 nos señalaba que es



necesario contar con la ayuda de
otros, porque así es más fácil servir
a Dios, aunando las fuerzas de
tantos; porque es una manera de
formar a otras personas en el
gobierno, dándoles criterio;
porque hay mucho menos peligro
de equivocarse; porque se fomenta
la unidad y la responsabilidad, al
tratar con las personas que están
llamadas a desempeñar esas
funciones; porque el gobierno
colegial se basa en la humildad y
en la caridad, al escuchar y
aceptar la sugerencias de los otros;
porque también con el gobierno
colegial es más fácil descansar, ya
que los demás pueden suplirnos en
el trabajo, cuando no lo podamos
desarrollar.

Sabía escuchar, y rectificar o
cambiar la orientación de los
asuntos, si recibía nuevos datos o
sugerencias. Esta manera de
comportarse venía a confirmar lo



que le escuché en 1956, cuando le
ayudábamos personas muy jóvenes: 
la humildad, para nosotros que
gobernamos en el Opus Dei,
resulta absolutamente necesaria.
No es, no debe ser nunca -como
decían los clásicos- una humildad
de garabato: no es eso,
efectivamente; consiste en algo
íntimo que da sabor a la marcha de
nuestra vida interior, y que nos
permite escuchar la voz de Dios,
que tantas veces nos habla a través
de los demás. No podemos, ¡no
debemos!, hacer una labor de
gobierno dictatorial, tiránico;
porque, aparte de la ofensa a Dios
que eso supone, el Señor no dará
su Gracia a quienes no quieran o
no se preocupen de cumplir con
sus deberes del cargo, en la forma
que está prescrita en nuestro Opus
Dei. Acordaos siempre de que, en
cada momento, se alzan las voces
de los que gobiernan con vosotros,
y no las podéis rechazar, no las



debemos despreciar: más aún, las
tenemos que promover, las hemos
de pedir, ya que es el modo de
decidir luego con seguridad. Hijos
míos, os lo digo yo, que soy el
Fundador: con la participación de
todos en el gobierno, ¡cómo se
siente la Providencia de Dios en
esa labor de gobernar y de dirigir!

Desde 1952, como secretario, y más
adelante en mi trabajo como Custos,
encontré de parte suya una petición
constante de colaboración. Hasta en
los asuntos más personales, buscaba
y agradecía la opinión de los demás.
Recuerdo que, en el despacho de la
correspondencia, cuando preparaba
cartas, dictaba minutas, o pensaba en
modos de responder, me
puntualizaba: tú no estás aquí como
un palo, para obrar al dictado. Te
ruego, por amor de Dios, que me
digas todo lo que veas con entera
libertad, porque necesito y
agradezco desde el fondo del alma



cualquier luz para corregir, para
mejorar, para cambiar lo que haya
decidido.

En ocasiones, cuando se trataba de
emprender nuevas iniciativas, a la
vez que nos comunicaba que habría
de estudiarse colegialmente,
comentaba algún aspecto de aquellas
tareas. Sin embargo, añadía que
llevásemos las cuestiones a la
oración y al estudio personal, y que
no teníamos que atenernos -ni
siquiera tomarlas como punto de
partida- a las observaciones que
acababa de exponer.

Manifestaba que debíamos rechazar
la tozudez del soberbio, que repite
altivamente: yo me rompo, pero no
me doblo. Nos insistía en escuchar,
agradecer la opinión de los demás, y
rectificar. He sido testigo de esta
actitud, tanto en las materias de
gobierno como en las cuestiones más
corrientes de la conversación; se



acomodaba -cuando el tema no
afectaba al carisma fundacional- a la
decisión de la mayoría, o a las
opiniones de los otros, sin aferrarse
al propio juicio.

Nunca le he visto empeñarse en sus
puntos de vista en materias
opinables. Le había quedado muy
grabada, desde niño, una enseñanza
de su madre, que llenó más tarde de
contenido sobrenatural: "la razón se
da a los locos". Aprendió así a ceder
con naturalidad, sin molestarse y sin
guardar el más mínimo
resentimiento, ante opiniones
distintas de las suyas. No solamente
se doblegaba, sino que atendía esas
razones, y se acomodaba a los modos
de actuar de los demás.

No se conformaba con pedir
sugerencias expresamente, sino que
nos repetía que en cualquier tema,
después de conocer su punto de
vista, e incluso su decisión, si alguno



pensaba de otro modo, se lo
comunicara. Cuando recibía una
propuesta contraria a su parecer,
que luego se demostraba además
desacertada, jamás hacía hincapié
sobre esa equivocación para reforzar
su autoridad; tampoco dejaba de
apreciar en lo sucesivo los
planteamientos de esa misma
persona; y nunca se le escapó un
comentario peyorativo aunque la
opinión careciera de fundamento.

A pesar de la viveza de su genio,
sabía escuchar, sin desconocer los
derechos o competencias de los que
formaban parte de los
correspondientes organismos de
gobierno, frente a lo que alguna vez
se ha dicho, injustamente.

No es cierto que haya aplastado o
atropellado a nadie. Primero, porque
procuraba formar a las personas de
manera que rindiesen los talentos
que el Señor les había concedido.



Después, porque fortaleció siempre
la autoridad de los que colaboraban
en el gobierno, sin quitarles el más
mínimo grado de autonomía en el
ejercicio de sus cargos. Más aún,
cuando no estaban delante los
interesados, ponía de relieve las
virtudes, las buenas cualidades, los
trabajos y la generosidad de aquellos
hijos suyos.

Por otro lado, demostraba ese
reconocimiento de la autoridad de
los Directores, en los diferentes
niveles, abandonándose en las
manos de la persona que hacía
cabeza en la circunscripción o en el
Centro. Efectivamente, se sometía al
programa elaborado por los
Directores del lugar donde se
hallaba. Incluso en el Centro donde
vivía, para el horario y para el plan
general de trabajo, se acomodaba
enteramente a las disposiciones que
hubiesen tomado los Directores
locales.



No he visto que haya menoscabado el
prestigio de ninguno. Es más, se
ocupaba de formar a sus hijos para
que adquiriesen las condiciones de
buenos gobernantes, de modo que
los demás, atraídos también por el
ejemplo de su lucha personal, les
dieran su respeto, su cariño y su
lealtad.

Nos enseñaba también que quien
gobierna no puede pretender hacerlo
todo: porque quedarán muchas cosas
pendientes, no formará a otras
personas, y sembrará la
desconfianza, que hace imposible la
eficacia: que cada palo aguante su
vela, resumía. Tuvo la prudencia de
delegar, porque -según comentaba-
es más fácil trabajar por veinte que
hacer trabajar a veinte, pero -añadía-
quizá se esconda en esa postura la
comodidad, el egoísmo, la tiranía o
la falta de interés para formar a
otro.



Cuando un Director había adoptado
una directriz equivocada o una
decisión impropia, no le quitaba la
autoridad delante de los que
dependían de él. Después de
meditarlo en la presencia de Dios,
hablaba con el interesado para
hacerle notar su error, y le sugería
que él mismo se ocupase de
comunicar la rectificación. Así su
prestigio quedaba incólume ante las
personas que habían recibido las
anteriores instrucciones.

Trabajó respetando las competencias
y la autonomía de los demás en sus
diferentes funciones. El 27 de
diciembre de 1973, se dirigía a los
miembros del Consejo General: 
quiero que trabajéis de tal modo
que el día en que yo muera podáis
continuar ocupándoos de todo
como si yo estuviese en medio de
vosotros. Si no, quiere decir que he
perdido el tiempo. Con esta misma
confianza, nos repetía el 19 de



marzo: os podré ayudar más desde
el Cielo. Ante las protestas de los
presentes, insistió con sencillez, sin
dramatismo: sabréis hacer las cosas
mejor que yo; yo no soy necesario.

Sin embargo, se daría tal vez una
imagen incompleta de ese trabajo de
gobierno sin una mención a la 
profesionalidad, que también urgía
con mucha fuerza.

Quería que quienes colaborábamos
en el gobierno del Opus Dei, como
punto de partida, llevásemos una
auténtica vida de entrega, de oración
y de sacrificio, y fomentásemos la
profesionalidad en el trabajo y el
deseo de pasar ocultos. Rechazaba
que fuésemos meros burócratas, o 
carteros que se limitan a llevar los
papeles de un sitio a otro: debíamos
sentir la responsabilidad de una
labor de almas, que no se puede
realizar sin un esfuerzo sincero de
santidad personal.



Por eso, era muy exigente en la tarea
de gobierno, porque de las decisiones
depende el bien de muchísimas
personas. La consideraba un
verdadero trabajo profesional, que -
de acuerdo con el espíritu del Opus
Dei- es preciso santificar y acabar
con la mayor perfección posible. Nos
encarecía en 1962: cuidad vuestra
formación profesional -ahora es la
labor de gobierno-, porque esa
tarea, la labor profesional,
cualquiera que sea, es el anzuelo
para pescar las almas: necesitan
también tener fe humana en
nosotros, porque vean que somos
profesionales honrados y
responsables.

Y, en cierta medida, esos criterios
básicos -santidad, apostolado,
profesionalidad- se subrayan en las
tareas relacionadas con la
administración económica.



El Fundador del Opus Dei fijó como
principio rector de estas tareas la
necesaria competencia técnica de los
que estaban al frente de ellas, para
que pudiesen santificarse a través de
ese trabajo profesional. Por eso, al
hablar a los que se ocupaban de las
gestiones económicas, insistía en que
debían ser más santos, si cabe, que
los demás. Les urgía de este modo a
que vivieran un absoluto
desprendimiento de los bienes
terrenos, exigiendo la
responsabilidad de una contabilidad
exacta hasta el último céntimo; y les
repetía que debían pensar que estas
operaciones, especialmente por el
rigor técnico que requerían, no se
quedaban en exclusivas actuaciones
económicas, sino en funciones de
muchísimo más alcance, pues se
trataba de servir a las almas.

Cuando tuvo que ocuparse
personalmente de estas cuestiones,
llevaba al día las cuentas de lo poco



que podía manejar, administrándolo
con el cuidado de un padre de
familia numerosa y pobre. Apenas
contó con miembros del Opus Dei
capaces de ayudarle, les confió ese
quehacer.

Dispuso que, también en estas tareas,
se viviera la colegialidad, sin dejar la
decisión a uno solo: en la
contabilidad y en la aprobación de
gastos, debían dar su conformidad al
menos dos o tres personas. Explicaba
que nadie podía ver ahí el menor
síntoma de desconfianza, sino el
deseo de evitar gastos o gestiones
inútiles, por razón de la pobreza; y
también que la prudencia exige no
cargar sobre una sola persona
cuestiones de tanta envergadura,
aunque en los comienzos se tratara
de cifras irrisorias.

Aprendía de los demás: cuando era
sacerdote joven, don Prudencio Melo
y Alcalde, Arzobispo de Valencia, le



pidió el favor de llevar un dinero a la
Nunciatura. Al entregarle el sobre, el
Prelado le dijo la cantidad que
contenía. El Fundador del Opus Dei
respondió que cumpliría el encargo
gustosamente, y guardó el sobre en
la cartera. Don Prudencio Melo
advirtió: "no, Josemaría, no procedas
así; tú tienes confianza en lo que te
he dicho, pero yo me he podido
equivocar y darte más o menos
dinero que el que te he anunciado
que estaba en el sobre. Por eso,
cuenta en mi presencia los billetes,
para ver si está exactamente esa
cantidad. Después, cuando llegues a
la Nunciatura, al entregarlo, haz que
lo cuenten para que se hagan cargo
de que llega la cantidad exacta. No lo
olvides para toda tu vida, y
enséñaselo a los miembros del Opus
Dei".

A propósito de todo esto, comentaba
que, desde los comienzos, más que
manejar dinero, hubo de administrar



deudas. Por eso, cuando escogió
como Patrono de los asuntos
económicos a San Nicolás, le confió el
oficio de saldar los préstamos. Fiado
en el Señor, asumió como criterio
para las obras apostólicas la regla
que recogió en Camino, 481: se gasta
lo que se deba, aunque se deba lo
que se gaste; a la vez, procedía con
prudencia y justicia, para no
ocasionar perjuicios a terceros.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/6-buen-pastor/
(15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/6-buen-pastor/
https://opusdei.org/es-es/article/6-buen-pastor/

	6. Buen pastor

