opusdei.org

5. UNA CARTA DEL
FUNDADOR

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

31/12/2011

En este contexto se situa una amplia
Carta, de 25 de enero de 1961, en la
que Mons. Escriva se dirige a sus
hijos para comentar algunos aspectos
del proceso juridico-institucional.
Hemos citado ya diversos pasajes de
su texto, pero vemos conveniente



ofrecer ahora una vision de conjunto,
pues constituye un importante
testimonio del Fundador sobre el
momento en el que inicia el camino
hacia la configuracidn juridica
definitiva del Opus Dei.

"Quiero abriros mi corazon, en esta
fiesta del Apostol de las gentes -
escribe al principio-, para que os
llenéis de agradecimiento, al
considerar cémo nos ha ido
conduciendo el Sefior por este
camino nuevo que ha dispuesto con
el Opus Dei (...).

"Cuando contemplo el sendero que
hemos recorrido desde 1928, me veo,
hijos mios, como un nifio pequefio
delante de un Padre buenisimo. A un
nifio pequefio no se le dan cuatro
encargos de una vez. Se le da uno, y
después otro, y otro mas cuando ha
hecho el anterior. ¢ Habéis visto como
juega un chiquillo con su padre? El
nifio tiene unos tarugos de madera,



de formas y de colores diversos... Y
su padre le va diciendo: pon éste
aqui, y ese otro ahi, y aquél rojo mas
alla... Y al final jun castillo! Pues asi,
hijos mios, asi veo yo que me ha ido
llevando el Sefior ludens coram eo
omni tempore: ludens in orbe
terrarum (Prov. VIII, 30 y 31), como
en un juego divino. Y al final de este
maravilloso juego ¢no veis qué
fortaleza mdas hermosa ha salido?:
opus sanctum, bonum, pulchrum,
amabile!; una Obra suya, con todo
este colorido, con toda esa variedad
de formas y perfiles, que son reflejo
de la Bondad de Dios" (87).

¢Cudl fue la voluntad de Dios
manifestada en 19287?, ;qué mensaje
difunde el Opus Dei?, se pregunta.
"Una novedad, antigua como el
Evangelio, que hace asequible a
personas de toda clase y condicion -
sin discriminacion de raza, de
nacion, de lengua- el dulce encuentro
con Jesucristo en los quehaceres de



n

cada dia" (88). Para proclamar esa
buena nueva, para invitar a las
almas a seguir ese camino, y dar vida
al Opus Dei en servicio de ese ideal,
para eso le llamo Dios. Pero era
necesario alcanzar un
reconocimiento juridico. Surgia en
este punto -continua- una fuerte
dificultad, porque, como
consecuencia de una larga tradicion,
en la Iglesia sélo se concebia la
busqueda de la perfeccion cristiana,
como fendémeno juridicamente
reconocido, en el estado religioso; y
"el estado religioso, hijos mios, no lo
podia aceptar para nosotros, porque
difiere -por su ascética, por sus
medios y por sus fines especificos- de
la ascética, medios y fines que Dios,
en su providencial designio, queria
para su Obra" (89).

En parrafos sucesivos se detiene a
comentar y fundamentar esa
distincion, sefialando las
peculiaridades de uno y otro camino.



En primer lugar, el estado religioso
es "fruto de la evolucion historica de
unas formas de vida peculiares”, en
las que la perfeccion cristiana se
convierte "para el religioso no solo
en el fin al que debe tender, sino en
un peculiar y tipico modo de vida,
objeto de profesion”. La llamada a la
perfeccion, asi entendida, comporta
"no soélo la obligacion de vivir cuanto
Jesucristo aconsejaba, sino de vivirlo
de una determinada manera:
muriendo para el mundo, y
entendiendo por mundo no solo lo
que puede fomentar las tres
concupiscencias, sino también el
estado de vida, los afanes, trabajos y
ocupaciones -negotia saecularia- de
los demas fieles, que no tienen esa
peculiar vocacion". Es ésa -
concluyela "base teologica" a la que
corresponde en el plano juridico, "la
creacion de un status”, es decir, "un
estado publico", objeto de "una
determinada regulacion positiva": en
suma, el estado religioso, tal y como



lo recoge el Codigo de Derecho
Canonico (90).

Inmediatamente después, Mons.
Escriva dirige su mirada al Opus Dei,
para escribir un parrafo que
recuerda las expresiones de la
conferencia de 1948, aunque mas
desarrolladas: "La Obra, hijos mios,
no es un eslabon al final de esta
cadena. No ha venido a ser un nuevo
estadio de la vida religiosa o de
perfeccion. Es un eslabdn de otra
evolucion: la que el Espiritu Santo
vivificador ha ido infundiendo en el
laicado catdlico, haciendo madurar
su conciencia por saberse llamados
también ellos -los simples fieles, los
laicos corrientes- a participar,
activamente y segun una forma
propia, en la unica mision
santificadora de la Iglesia; sin que
por eso abandonen su condicion de
laicos ni su plena insercion en las
estructuras de la ciudad temporal.



"Dios quiso promover su Obra como
una primicia de esta voluntad divina,
como un medio para hacer oir esta
llamada a la responsabilidad del
laicado, para urgir a hombresy
mujeres, de toda clase y condicion, a
vivir con plenitud su vocacion
cristiana, y para facilitarles -con
espiritu especificamente laical y una
peculiar direccion pastoral- un modo
y un camino concreto de alcanzar ese
fin, sin que abandonaran el estado ni
la forma de vida que, por disposicion
divina, tienen en la Iglesia y en la
sociedad civil.

"No es, pues -reitera-, nuestro
camino, hijos mios, un alargamiento
del estado religioso, para adaptarlo a
determinadas circunstancias de
permanencia en el mundo, exigidas
por razones pastorales. Es otra cosa".
"Podemos decir -explica- que,
ascéticamente, se invierten los
términos: lo que en la vida religiosa
es Obice u obstaculo para seguir a



Jesucristo segun la propia vocacion,
en la Obra se hace camino: la
occupatio negotiorum saecularium,
que para quien profesa la vida
religiosa dificulta el cumplimiento de
su fin, para nosotros es precisamente
el medio sine quo non, el inico modo
para ejercer un apostolado especifico
y para santificarnos"; en efecto, "el
trabajo es para nosotros el eje,
alrededor del cual ha de girar todo
nuestro empefio por lograr la
perfeccion cristiana”, "el caracter
peculiar de la espiritualidad del Opus
Dei esta en que cada uno debe
santificar su propia profesion u
oficio, su trabajo ordinario;
santificarse, precisamente en su
tarea profesional; y, a través de esa
tarea, santificar a los demas" (91).

La cita ha sido larga. Y, sin embargo,
necesaria, para mostrar el
fundamento que explica y da sentido
a la contraposicion entre "estado de
perfeccion” y "perfeccion en el



propio estado”, tal y como Mons.
Escriva de Balaguer lo afirma: la
vocacion al Opus Dei no crea un
estado nuevo, no lleva a buscar
nuevas condiciones de vida, sino, al
contrario, impulsa a ir al fondo de la
propia vida, de las personales
condiciones de existencia, del propio
estado, para darle un sentido nuevo y
pleno, el que otorga y comunica la
luz de la fe (92). Ahi es preciso
radicarse, y a partir de ahi, proceder.

Asentado ese principio fundamental,
Mons. Escriva analiza el conjunto de
la experiencia pasada, y reafirma su
decision de revisar el estatuto
juridico del Opus Dei (93). Pero no se
limita a afirmaciones generales, sino
que explicita varias implicaciones
concretas. Sefialemos algunas, a
modo de ejemplo:

a) La necesidad de evitar, al referirse
al Opus Dei, toda forma de hablar
que haga referencia al concepto de



estado de perfeccion, aunque sea de
modo atenuado; mas concretamente,
la necesidad de prescindir de las
expresiones "estado juridico de
perfeccion” o "estado secular de
perfeccion”. Conoce muy bien el
origen de esos términos -que ha
empleado alguna vez-, y sabe que
han servido para subrayar la
diferenciacion de los Institutos
Seculares con respecto al estado
religioso; mas aun, es consciente de
que se trata de expresiones que
vacian de contenido el término
"estado", al privarle del valor técnico
que, aplicado a las personas, tiene en
la tradicion teoldgico-candnica. Pero
advierte a la vez con claridad que esa
terminolgia resulta insuficiente para
conseguir el fin que se aspira a
alcanzar: todo planteamiento y toda
terminolgia que de alguna forma
evoque el concepto de estado de
perfeccion esta condenado al fracaso,
pues "las distinciones sutiles se veran
reducidas -y de eso seran acusadas- a



un mero nominalismo", "a vano
circunloquio verbal" (94). Se impone,
como unica forma adecuada de
hablar, la ya indicada: no estado de
perfeccion, sino perfeccion en el
propio estado.

b) La necesidad de soslayar todo uso
de la expresion "consejo evangélico".
Es innegable que tiene raigambre
biblica, y que puede ser utilizada en
muchos sentidos, también referida a
la vida del cristiano corriente. Pero
es igualmente cierto que, como fruto
de una larga historia, ha quedado
vinculada, en el uso ordinario, a su
tipificacion en los tres consejos de
pobreza, castidad y obediencia,
entendidos, ademas, segun la
experiencia propia del estado
religioso. Es, pues, conveniente
prescindir de esa terminologia, lo
cual, obviamente, no quiere decir
que se deje de hablar de esas
virtudes, pero si reclama que se haga



evitando cuanto pueda evocar la
tipificacion (95).

c) La consiguiente necesidad de
prescindir de todo tipo de votos,
también de privados. Los admitio, en
los miembros del Opus Dei, por
particulares circunstancias
historicas, como ya quedo explicado,
pero subrayando siempre que se
trataba de votos no publicos ni
religiosos, sino privados, como los
que puede hacer cualquier cristiano
corriente; mas aun, manteniendo en
todo momento la incorporacion al
Opus Dei con formulas en las que no
se habla para nada de votos ni de
ningun otro tipo de vinculo sacro. Ve
necesario ahora ir mas alla,
prescindir por entero de los votos,
incluso privados: "me habéis oido
decir -escribe- que deseamos que
desaparezcan de nuestra vida" (96).

Mons. Escriva de Balaguer, en este
amplio documento, se referia a su



decision de revisar el estatuto
juridico: "Ahora es el momento de
perfilar bien la estructura juridica de
la Obra"; y afiadia: "Hijos mios,
omnia tempus habent! (Eccles. III, 1),
todo tiene su tiempo" (97). Al final de
su Carta, después de recordar una
vez mas que el fendmeno pastoral
del Opus Dei esta en la linea de la
toma de conciencia de la
responsabilidad del laicado, reitera
de nuevo una idea esencial: "No se
puede olvidar que fendmenos
diversos, ascéticos y pastorales,
requieren un planteamiento y unas
soluciones juridicas distintas
también. Nadie, hijas e hijos mios,
nos puede llamar tozudos porque
insistamos en estas ideas, que a
vosotros os resultan tan evidentes y
tan elementales, que repetirlas os
parecera quiza machaconeria" (98).

Notas



87. Carta, 25-1-1961, nn. 1-2. A
continuacion, afiade: "Este es el modo
divino de hacer las cosas: una
primero y otra después, guiando los
pasos, utilizando causas segundas,
mediaciones humanas. (...) ¢ Veis?, una
gracia primero, un encargo después:
con una divina seleccion de tiempos,
de mbdos y de circunstancias. Asi ha
ido el Sefior haciendo su Obra:
primero una Seccion, después otra, y
después -nuevo don- los sacerdotes. Y
en cada aspecto de nuestro camino, en
cada frente que habia que ganar en
esta hermosa guerra de paz, el Sefior
me ha tratado siempre asi: primero
esto, después aquello” (Ibid, n. 2).

88. Ibid,, n. 4.
89. Ibid., n. 5-6.
90. Ibid., nn. 7-8.

91. Ibid., nn. 9-10. Los subrayados
son del propio Mons. Escriva. Sobre
este tema, también nn. 14 ss.



92. Ibid., nn. 11-12 y passim.

93. Ibid., nn. 13-14 y 19 ss. (en este
numero 19 y en los sucesivos,
algunos de los cuales han sido ya
citados, va comentando diversos
pasos del precedente camino juridico
y algunos rasgos del espiritu del
Opus Dei, subrayando la condicion
secular de sus miembros y de su
apostolado).

94. Ibid., nn. 64-66.

95. "Los consejos del Sefior, hijos
mios, seria muy dificil contarlos. O se
reducen a uno, que es precepto y no
consejo -jel Amor!-, o se habra de
contar, para cada virtud, el consejo
de la generosidad en su ejercicio. (...)
Sin embargo, comprendo muy bien -
porque amo la tradicion vieja, la
sabiduria antigua de la Iglesia,
cuando legisla- que esas tres
virtudes, que crucifican tan
directamente las tres
concupiscencias capitales, hayan sido



y sean el nucleo esencial y el
instrumento principal de la vida de
perfeccion evangélica de los
religiosos. Pero el Sefior ha querido
que, en la Obra, esas mismas
virtudes -que tanto amamos- se
injertaran en todo el tejido peculiar
de nuestra ascética. De modo que la
pobreza, la castidad y la obediencia
no tienen en el Opus Dei -como ya 0s
he recordadola tipicidad formal que
adquieren en la vida religiosa" (Ibid.,
nn. 52-53).

96. Ibid., n. 15. Afirmaciones
parecidas se encuentran en un texto,
citado hace poco -nota 61 de este
capitulo-, de la Carta, 31-V-1954, n. 9.

97. Carta, 25-1-1961, n. 28.

98. Ibid., n. 72.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-una-carta-
del-fundador/ (19/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-una-carta-del-fundador/
https://opusdei.org/es-es/article/5-una-carta-del-fundador/
https://opusdei.org/es-es/article/5-una-carta-del-fundador/

	5. UNA CARTA DEL FUNDADOR

