
opusdei.org

5. UNA CARTA DEL
FUNDADOR

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

31/12/2011

En este contexto se sitúa una amplia
Carta, de 25 de enero de 1961, en la
que Mons. Escrivá se dirige a sus
hijos para comentar algunos aspectos
del proceso jurídico-institucional.
Hemos citado ya diversos pasajes de
su texto, pero vemos conveniente



ofrecer ahora una visión de conjunto,
pues constituye un importante
testimonio del Fundador sobre el
momento en el que inicia el camino
hacia la configuración jurídica
definitiva del Opus Dei.

"Quiero abriros mi corazón, en esta
fiesta del Apóstol de las gentes -
escribe al principio-, para que os
llenéis de agradecimiento, al
considerar cómo nos ha ido
conduciendo el Señor por este
camino nuevo que ha dispuesto con
el Opus Dei (...).

"Cuando contemplo el sendero que
hemos recorrido desde 1928, me veo,
hijos míos, como un niño pequeño
delante de un Padre buenísimo. A un
niño pequeño no se le dan cuatro
encargos de una vez. Se le da uno, y
después otro, y otro más cuando ha
hecho el anterior. ¿Habéis visto cómo
juega un chiquillo con su padre? El
niño tiene unos tarugos de madera,



de formas y de colores diversos... Y
su padre le va diciendo: pon éste
aquí, y ese otro ahí, y aquél rojo más
allá... Y al final ¡un castillo! Pues así,
hijos míos, así veo yo que me ha ido
llevando el Señor ludens coram eo
omni tempore: ludens in orbe
terrarum (Prov. VIII, 30 y 31), como
en un juego divino. Y al final de este
maravilloso juego ¿no veis qué
fortaleza más hermosa ha salido?:
opus sanctum, bonum, pulchrum,
amabile!; una Obra suya, con todo
este colorido, con toda esa variedad
de formas y perfiles, que son reflejo
de la Bondad de Dios" (87).

¿Cuál fue la voluntad de Dios
manifestada en 1928?, ¿qué mensaje
difunde el Opus Dei?, se pregunta.
"Una novedad, antigua como el
Evangelio, que hace asequible a
personas de toda clase y condición -
sin discriminación de raza, de
nación, de lengua- el dulce encuentro
con Jesucristo en los quehaceres de



cada día" (88). Para proclamar esa
buena nueva, para invitar a las
almas a seguir ese camino, y dar vida
al Opus Dei en servicio de ese ideal,
para eso le llamó Dios. Pero era
necesario alcanzar un
reconocimiento jurídico. Surgía en
este punto -continúa- una fuerte
dificultad, porque, como
consecuencia de una larga tradición,
en la Iglesia sólo se concebía la
búsqueda de la perfección cristiana,
como fenómeno jurídicamente
reconocido, en el estado religioso; y
"el estado religioso, hijos míos, no lo
podía aceptar para nosotros, porque
difiere -por su ascética, por sus
medios y por sus fines específicos- de
la ascética, medios y fines que Dios,
en su providencial designio, quería
para su Obra" (89).

En párrafos sucesivos se detiene a
comentar y fundamentar esa
distinción, señalando las
peculiaridades de uno y otro camino.



En primer lugar, el estado religioso
es "fruto de la evolución histórica de
unas formas de vida peculiares", en
las que la perfección cristiana se
convierte "para el religioso no sólo
en el fin al que debe tender, sino en
un peculiar y típico modo de vida,
objeto de profesión". La llamada a la
perfección, así entendida, comporta
"no sólo la obligación de vivir cuanto
Jesucristo aconsejaba, sino de vivirlo
de una determinada manera:
muriendo para el mundo, y
entendiendo por mundo no sólo lo
que puede fomentar las tres
concupiscencias, sino también el
estado de vida, los afanes, trabajos y
ocupaciones -negotia saecularia- de
los demás fieles, que no tienen esa
peculiar vocación". Es ésa -
concluyela "base teológica" a la que
corresponde en el plano jurídico, "la
creación de un status", es decir, "un
estado público", objeto de "una
determinada regulación positiva": en
suma, el estado religioso, tal y como



lo recoge el Código de Derecho
Canónico (90).

Inmediatamente después, Mons.
Escrivá dirige su mirada al Opus Dei,
para escribir un párrafo que
recuerda las expresiones de la
conferencia de 1948, aunque más
desarrolladas: "La Obra, hijos míos,
no es un eslabón al final de esta
cadena. No ha venido a ser un nuevo
estadio de la vida religiosa o de
perfección. Es un eslabón de otra
evolución: la que el Espíritu Santo
vivificador ha ido infundiendo en el
laicado católico, haciendo madurar
su conciencia por saberse llamados
también ellos -los simples fieles, los
laicos corrientes- a participar,
activamente y según una forma
propia, en la única misión
santificadora de la Iglesia; sin que
por eso abandonen su condición de
laicos ni su plena inserción en las
estructuras de la ciudad temporal.



"Dios quiso promover su Obra como
una primicia de esta voluntad divina,
como un medio para hacer oír esta
llamada a la responsabilidad del
laicado, para urgir a hombres y
mujeres, de toda clase y condición, a
vivir con plenitud su vocación
cristiana, y para facilitarles -con
espíritu específicamente laical y una
peculiar dirección pastoral- un modo
y un camino concreto de alcanzar ese
fin, sin que abandonaran el estado ni
la forma de vida que, por disposición
divina, tienen en la Iglesia y en la
sociedad civil.

"No es, pues -reitera-, nuestro
camino, hijos míos, un alargamiento
del estado religioso, para adaptarlo a
determinadas circunstancias de
permanencia en el mundo, exigidas
por razones pastorales. Es otra cosa".
"Podemos decir -explica- que,
ascéticamente, se invierten los
términos: lo que en la vida religiosa
es óbice u obstáculo para seguir a



Jesucristo según la propia vocación,
en la Obra se hace camino: la
occupatio negotiorum saecularium,
que para quien profesa la vida
religiosa dificulta el cumplimiento de
su fin, para nosotros es precisamente
el medio sine quo non, el único modo
para ejercer un apostolado específico
y para santificarnos"; en efecto, "el
trabajo es para nosotros el eje,
alrededor del cual ha de girar todo
nuestro empeño por lograr la
perfección cristiana", "el carácter
peculiar de la espiritualidad del Opus
Dei está en que cada uno debe
santificar su propia profesión u
oficio, su trabajo ordinario;
santificarse, precisamente en su
tarea profesional; y, a través de esa
tarea, santificar a los demás" (91).

La cita ha sido larga. Y, sin embargo,
necesaria, para mostrar el
fundamento que explica y da sentido
a la contraposición entre "estado de
perfección" y "perfección en el



propio estado", tal y como Mons.
Escrivá de Balaguer lo afirma: la
vocación al Opus Dei no crea un
estado nuevo, no lleva a buscar
nuevas condiciones de vida, sino, al
contrario, impulsa a ir al fondo de la
propia vida, de las personales
condiciones de existencia, del propio
estado, para darle un sentido nuevo y
pleno, el que otorga y comunica la
luz de la fe (92). Ahí es preciso
radicarse, y a partir de ahí, proceder.

Asentado ese principio fundamental,
Mons. Escrivá analiza el conjunto de
la experiencia pasada, y reafirma su
decisión de revisar el estatuto
jurídico del Opus Dei (93). Pero no se
limita a afirmaciones generales, sino
que explicita varias implicaciones
concretas. Señalemos algunas, a
modo de ejemplo:

a) La necesidad de evitar, al referirse
al Opus Dei, toda forma de hablar
que haga referencia al concepto de



estado de perfección, aunque sea de
modo atenuado; más concretamente,
la necesidad de prescindir de las
expresiones "estado jurídico de
perfección" o "estado secular de
perfección". Conoce muy bien el
origen de esos términos -que ha
empleado alguna vez-, y sabe que
han servido para subrayar la
diferenciación de los Institutos
Seculares con respecto al estado
religioso; más aún, es consciente de
que se trata de expresiones que
vacían de contenido el término
"estado", al privarle del valor técnico
que, aplicado a las personas, tiene en
la tradición teológico-canónica. Pero
advierte a la vez con claridad que esa
terminolgía resulta insuficiente para
conseguir el fin que se aspira a
alcanzar: todo planteamiento y toda
terminolgía que de alguna forma
evoque el concepto de estado de
perfección está condenado al fracaso,
pues "las distinciones sutiles se verán
reducidas -y de eso serán acusadas- a



un mero nominalismo", "a vano
circunloquio verbal" (94). Se impone,
como única forma adecuada de
hablar, la ya indicada: no estado de
perfección, sino perfección en el
propio estado.

b) La necesidad de soslayar todo uso
de la expresión "consejo evangélico".
Es innegable que tiene raigambre
bíblica, y que puede ser utilizada en
muchos sentidos, también referida a
la vida del cristiano corriente. Pero
es igualmente cierto que, como fruto
de una larga historia, ha quedado
vinculada, en el uso ordinario, a su
tipificación en los tres consejos de
pobreza, castidad y obediencia,
entendidos, además, según la
experiencia propia del estado
religioso. Es, pues, conveniente
prescindir de esa terminología, lo
cual, obviamente, no quiere decir
que se deje de hablar de esas
virtudes, pero sí reclama que se haga



evitando cuanto pueda evocar la
tipificación (95).

c) La consiguiente necesidad de
prescindir de todo tipo de votos,
también de privados. Los admitió, en
los miembros del Opus Dei, por
particulares circunstancias
históricas, como ya quedó explicado,
pero subrayando siempre que se
trataba de votos no públicos ni
religiosos, sino privados, como los
que puede hacer cualquier cristiano
corriente; más aún, manteniendo en
todo momento la incorporación al
Opus Dei con fórmulas en las que no
se habla para nada de votos ni de
ningún otro tipo de vínculo sacro. Ve
necesario ahora ir más allá,
prescindir por entero de los votos,
incluso privados: "me habéis oído
decir -escribe- que deseamos que
desaparezcan de nuestra vida" (96).

Mons. Escrivá de Balaguer, en este
amplio documento, se refería a su



decisión de revisar el estatuto
jurídico: "Ahora es el momento de
perfilar bien la estructura jurídica de
la Obra"; y añadía: "Hijos míos,
omnia tempus habent! (Eccles. III, 1),
todo tiene su tiempo" (97). Al final de
su Carta, después de recordar una
vez más que el fenómeno pastoral
del Opus Dei está en la línea de la
toma de conciencia de la
responsabilidad del laicado, reitera
de nuevo una idea esencial: "No se
puede olvidar que fenómenos
diversos, ascéticos y pastorales,
requieren un planteamiento y unas
soluciones jurídicas distintas
también. Nadie, hijas e hijos míos,
nos puede llamar tozudos porque
insistamos en estas ideas, que a
vosotros os resultan tan evidentes y
tan elementales, que repetirlas os
parecerá quizá machaconería" (98).

Notas



87. Carta, 25-I-1961, nn. 1-2. A
continuación, añade: "Este es el modo
divino de hacer las cosas: una
primero y otra después, guiando los
pasos, utilizando causas segundas,
mediaciones humanas. (...) ¿Veis?, una
gracia primero, un encargo después:
con una divina selección de tiempos,
de mbdos y de circunstancias. Así ha
ido el Señor haciendo su Obra:
primero una Sección, después otra, y
después -nuevo don- los sacerdotes. Y
en cada aspecto de nuestro camino, en
cada frente que había que ganar en
esta hermosa guerra de paz, el Señor
me ha tratado siempre así: primero
esto, después aquello" (Ibid, n. 2).

88. Ibid., n. 4.

89. Ibid., n. 5-6.

90. Ibid., nn. 7-8.

91. Ibid., nn. 9-10. Los subrayados
son del propio Mons. Escrivá. Sobre
este tema, también nn. 14 ss.



92. Ibid., nn. 11-12 y passim.

93. Ibid., nn. 13-14 y 19 ss. (en este
número 19 y en los sucesivos,
algunos de los cuales han sido ya
citados, va comentando diversos
pasos del precedente camino jurídico
y algunos rasgos del espíritu del
Opus Dei, subrayando la condición
secular de sus miembros y de su
apostolado).

94. Ibid., nn. 64-66.

95. "Los consejos del Señor, hijos
míos, sería muy dificil contarlos. O se
reducen a uno, que es precepto y no
consejo -¡el Amor!-, o se habrá de
contar, para cada virtud, el consejo
de la generosidad en su ejercicio. (...)
Sin embargo, comprendo muy bien -
porque amo la tradición vieja, la
sabiduría antigua de la Iglesia,
cuando legisla- que esas tres
virtudes, que crucifican tan
directamente las tres
concupiscencias capitales, hayan sido



y sean el núcleo esencial y el
instrumento principal de la vida de
perfección evangélica de los
religiosos. Pero el Señor ha querido
que, en la Obra, esas mismas
virtudes -que tanto amamos- se
injertaran en todo el tejido peculiar
de nuestra ascética. De modo que la
pobreza, la castidad y la obediencia
no tienen en el Opus Dei -como ya os
he recordadola tipicidad formal que
adquieren en la vida religiosa" (Ibid.,
nn. 52-53).

96. Ibid., n. 15. Afirmaciones
parecidas se encuentran en un texto,
citado hace poco -nota 61 de este
capítulo-, de la Carta, 31-V-1954, n. 9.

97. Carta, 25-1-1961, n. 28.

98. Ibid., n. 72.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-una-carta-
del-fundador/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-una-carta-del-fundador/
https://opusdei.org/es-es/article/5-una-carta-del-fundador/
https://opusdei.org/es-es/article/5-una-carta-del-fundador/

	5. UNA CARTA DEL FUNDADOR

