
opusdei.org

5. RASGOS
DEFINITORIOS DEL
OPUS DEI

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

¿Cuáles son esos rasgos que definen
la fisonomía de la Obra tal y como la
vio su Fundador?; al menos, ¿cuáles
son los fundamentales? Intentemos
una enumeración, no sin hacer una



advertencia previa: lo que aspiramos
a ofrecer no es, en modo alguno, una
síntesis o una visión panorámica del
espíritu del Opus Dei, ni tampoco un
esbozo de las implicaciones
eclesiológicas, teológicas y
existenciales que derivan del rico
mensaje espiritual que difundió su
Fundador, sino más bien una
relación de notas o rasgos que
contribuyen a determinar lo que
podríamos calificar como fisonomía
institucional del Opus Dei, es decir,
su naturaleza y estructura, con base
en los escritos primeros de su
Fundador: ése es, en efecto, el punto
de partida del proceso jurídico que
aspiramos a examinar y valorar.

El primer rasgo que debemos
subrayar, aun a riesgo de parecer
reiterativos, es la referencia a un
horizonte de santificación del
mundo, de instauración del Reino de
Cristo, de impregnación de los
quehaceres y de las realidades



temporales con el espíritu del
Evangelio como consecuencia del
auténtico vivir cristiano de hombres
y mujeres de las más variadas
condiciones. Porque ese horizonte
constituye, desde la perspectiva de la
fundación, el fin al que se aspira o,
para ser más exactos -y sobre este
punto volveremos, ya que lo
consideramos de extrema
importancia-, el fruto que se espera.
Un fruto de plenitud, de paz, de
unidad, que, ciertamente, alcanzará
su forma acabada y definitiva sólo en
el Reino de los Cielos, pero que, en
virtud de la gracia, se anticipa de
algún modo en el hoy de la historia,
fundamentando una actitud positiva
ante la vida y ante las cosas y
reclamando un empeño decidido por
reflejar ya ahora, mediante la fe y la
caridad, la plenitud de amor que
Dios nos ha manifestado en Cristo.

El segundo lugar, e íntimamente en
conexión con lo anterior, debe



ocuparlo la valoración del trabajo
profesional, de la tarea que a todo
hombre le corresponde desarrollar
en el mundo: es con el trabajo y a
través del trabajo como el hombre se
inserta en el mundo, contribuyendo
a su evolución y desarrollo, y es con
el trabajo y a través del trabajo como
el cristiano corriente puede llevar al
mundo el espíritu de Cristo. En su
predicación, don Josemaría Escrivá
tuvo presente no sólo el ordinario
trabajo humano, sino la totalidad de
las realidades que constituyen el
entramado de la existencia cotidiana,
pero atribuyó siempre una
importancia primordial al trabajo,
considerándolo elemento esencial e
imprescindible de la vinculación del
hombre con el mundo. De ahí
derivan muchas consecuencias, y
destacan dos, importantes y
paralelas, que afectan a la misma
configuración del Opus Dei: la
exigencia de que todos sus miembros
trabajen, es decir, que tengan una



ocupación o quehacer profesional
(25); y su apertura a toda persona, de
cualquier clase o condición, que
desempeñe una tarea u oficio en
medio del mundo (26).

El tercer lugar debe ocuparlo el
sentido vocacional, la existencia de
una llamada divina que invita a vivir
la fe cristiana con plena radicalidad,
dando lugar, en consecuencia, a un
compromiso profundo y decisivo. El
Fundador no habló nunca del Opus
Dei como de una asociación con una
finalidad de alcance limitado o
restringido, a la que cabe adherirse
comprometiendo sólo una parte de la
propia vida, sino como de una labor
espiritual y apostólica cuya
realización afecta a la totalidad de la
persona, precisamente porque brota
o nace de un querer de Dios. Es ésta,
sin duda, una de las razones -y no de
las menos importantes- por la que, al
designar la institución que promovía,
lo hizo mediante la expresión Obra



de Dios, y por la que subrayó
siempre, con palabras netas, su
origen carismático y divino. "No
olvidéis, hijos míos -escribía en 1934-,
que no somos almas que se unen a
otras almas, para hacer una cosa
buena. Esto es mucho... pero es poco.
Somos apóstoles que cumplimos un
mandato imperativo de Cristo" (27).
La Obra, el Opus Dei, no ha surgido
como consecuencia de la iniciativa
de un sacerdote lleno de inquietudes
espirituales, sino que es fruto de una
intervención de Dios en la historia.
No convoca a participar en un
proyecto apostólico bien
intencionado, al que se contribuye
con mayor o menor intensidad según
los casos, sino a situarse ante Dios,
que llama a cada uno por su propio
nombre. En otras palabras, la
incorporación al Opus Dei presupone
saberse objeto de una vocación o
llamada divina, de una invitación
que viene de Dios mismo y
compromete toda la existencia, que



debe, a partir de ese momento,
orientarse por entero, en todas y
cada una de sus dimensiones, a la
imitación y al seguimiento de Cristo,
y precisamente -no lo olvidemos- en
el trabajo diario, en las condiciones y
avatares normales del existir y vivir
en medio del mundo.

En cuarto lugar, y en dependencia de
los anteriores, debemos hacer
referencia a la honda y decidida
llamada a la santidad personal,
porque la vocación es invitación a
participar en la intimidad de Dios, a
vivir de El y para El. "Simples
cristianos -anota en junio de 1930, en
una densa enumeración de rasgos o
notas esenciales-. Masa en fermento.
Lo nuestro es lo ordinario, con
naturalidad. Medio: el trabajo
profesional. ¡Todos santos!"(28). No
se trata de llevar adelante una
empresa humana, sino de participar
en la aventura divina de la
Redención, que reclama, ante todo y



sobre todo, identificación con Cristo,
y, en Cristo, y por el Espíritu Santo,
unión con Dios Padre: por tanto,
santidad, oración, vida interior, fe,
amor manifestado en obras. El Opus
Dei se nos presenta, en suma, como
un fenómeno pastoral de plenitud de
vida cristiana, en todos sus aspectos,
realizado en las circunstancias y
ambientes propios de la común
condición humana.

Mencionemos, por eso, en quinto
lugar, la dimensión apostólica.
Saberse llamado por Dios es, siempre
y necesariamente, saberse enviado a
los hombres, para darles a conocer el
amor del que uno mismo se sabe
objeto. Descubrir que Dios llama a
amarle en y por medio de las
múltiples y diversas ocupaciones
diarias, es, por eso, saberse no sólo
invitado a tratar a Dios en todo
instante, sino, además, llamado a
contribuir con la propia vida
ordinaria a la tarea redentora y a



manifestar a los demás hombres,
precisamente a través del concreto y
diario vivir, que también ellos son
objeto de predilección divina: "Ojalá
fuera tal tu compostura y tu
conversación que todos pudieran
decir al verte o al oírte hablar: éste
lee la vida de Jesucristo"; "Eres, entre
los tuyos -alma de apóstol-, la piedra
caída en el lago. -Produce, con tu
ejemplo y tu palabra un primer
círculo... y éste, otro... y otro, y otro...
Cada vez más ancho" (29).
Compostura y conversación, ejemplo
y palabra, se articulan en un actuar
cristiano, que sin rarezas ni gestos
llamativos, sino, al contrario,
entremezclado con los
acontecimientos diarios y tomando
ocasión de ellos, contribuye a
desvelar la hondura y riqueza de la
fe. Surge así, como componente
esencial de la dimensión apostólica
del cristiano corriente, lo que el
Fundador del Opus Dei llamará
"apostolado de amistad y



confidencia", del que encontramos
una buena ejemplificación en uno de
los puntos finales de Camino: "Esas
palabras, deslizadas tan a tiempo en
el oído del amigo que vacila; aquella
conversación orientadora, que
supiste provocar oportunamente; y el
consejo profesional, que mejora su
labor universitaria; y la discreta
indiscreción, que te hace sugerirle
insospechados horizontes de celo...
Todo eso es `apostolado de la
confidencia ”(30).

El conjunto de los aspectos reseñados
hasta ahora confluye en un sexto
rasgo: la unidad de vida. En los
textos del Fundador del Opus Dei
llegados hasta nosotros, esta
expresión aparece por primera vez
en una anotación del 6 de febrero de
1931 (31). Es posible que la usara con
anterioridad; en todo caso, la empleó
a partir de esa fecha, cada vez con
más frecuencia, consciente de que
constituía como una síntesis de su



mensaje espiritual. Conviene tener
presente que la expresión unidad de
vida no ofrece, en su predicación y
en sus escritos, un alcance
meramente genérico, simple
expresión de la unificación de las
acciones y actitudes en torno a un
centro vital. Desde luego, significa
ese proceso de unificación y la
unidad espiritual resultante, pero
connotando siempre la condición
laical y secular de aquellos de
quienes se predica. Y es así
entendida cuando, en plenitud de
significado, evoca la totalidad de la
experiencia espiritual propia de la
Obra. La unidad de vida deriva, en el
espíritu del Opus Dei, del saberse
llamados por Dios precisamente en el
mundo y a través del mundo, que se
presenta así como realidad que
forma parte de los planes divinos y
que, en consecuencia, forma parte
también de la vida espiritual del
cristiano concreto, integrándose en
unidad con las dimensiones



teologales y apostólicas. "En el Opus
Dei es necesaria, para los hijos de
Dios que El ha llamado a su Obra, la
unidad de vida. Una unidad de vida
que tiene simultáneamente dos
facetas: la interior, que nos hace
contemplativos; y la apostólica, a
través de nuestro trabajo profesional,
que es visible y externa" (32). Lo
mostrará, en frase aún más completa
y gráfica, en la ya citada Instrucción
de marzo de 1934, en uno de esos
párrafos breves que, hacia el final
del documento, aspiran a dibujar los
"ideales" que dan sentido al Opus
Dei: "Unir el trabajo profesional con
la lucha ascética y con la
contemplación -cosa que puede
parecer imposible, pero que es
necesaria, para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios-, y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificación
personal y de apostolado. ¿No es éste
un ideal noble y grande, por el que
vale la pena dar la vida?" (33).



Como séptimo rasgo, que trasciende
el espíritu y perfila el fenómeno
pastoral, mencionemos el hecho de
que el Opus Dei se dirige tanto a
hombres como a mujeres, dando
origen, por lo que a su estructuración
interna se refiere, a dos Secciones
diferentes. En 1928 el Fundador del
Opus Dei, como ya expusimos, pensó
que su labor debía dirigirse sólo a
hombres; el 14 de febrero de 1930,
Dios le hizo comprender que la luz
recibida año y medio antes tenía que
ser comunicada también a mujeres;
que también a ellas se extendía el
fenómeno pastoral de la Obra de
Dios; vio igualmente que uno y otro
apostolado, con hombres y con
mujeres, deberían proceder con
autonomía, aunque en unidad de
espíritu, de impulso fundacional y -
posteriormente- de estructura
institucional. Para expresar esta
realidad de unidad y distinción,
habla en ocasiones, en los escritos
primeros (es decir, los de 1930 y



1931), de "dos Obras"; y también, y
más frecuentemente, de "dos ramas
de la Obra"; o de "dos Secciones de la
Obra"; esta última terminología es la
que prevaleció.

Un octavo rasgo, también con
repercusiones profundas en la
estructura del Opus Dei, es el hecho
de que a la Obra pueden pertenecer
tanto personas célibes como casadas;
más exactamente, que debe haber
personas -hombres y mujeres- que,
para asegurar la continuidad de las
tareas apostólicas, se comprometan a
vivir en celibato, y a las que, entre
otras cosas, por su mayor
disponibilidad fáctica, se les reserven
determinadas funciones de dirección
o formación. Don Josemaría Escrivá
comentó alguna vez esta realidad
distinguiendo entre el "estado
mayor" y la "clase de tropa" (34),
forma de hablar que, como toda
metáfora, reclama ser situada en su
contexto y que, en este caso, expresa



a la vez la distinción de funciones y
la participación en la misma
empresa apostólica. Porque, y este
punto debe ser notado, tanto en
célibes como en casados se
presupone un mismo fenómeno
vocacional de llamada a la
santificación en el trabajo
profesional y en las condiciones
habituales de la vida diaria"(35).

Otro rasgo esencial, el noveno de la
relación que estamos ofreciendo, es
la presencia de sacerdotes y seglares
en íntima cooperación. Añadamos
que, viendo a la Obra como una
institución destinada a promover
entre los cristianos corrientes la
santidad y el apostolado, y cuyos
miembros son, por tanto, en su gran
mayoría, laicos que ejercen las más
variadas profesiones, don Josemaría
Escrivá entendió la misión del
sacerdote como una misión estricta y
absolutamente espiritual, orientada
no a dirigir las actividades seculares



que los miembros de la Obra
pudieran realizar, sino a fomentar,
mediante el ministerio sacerdotal, su
vida interior, el sentido cristiano de
la existencia, su afán apostólico. Los
sacerdotes -escribe en un texto de
1931- "serán solamente -y no es poco-
Directores de Almas"; serán, pues,
continúa diciendo, una pieza
importantísima en la vida de la Obra,
pero, advierte, precisamente en la
medida en que sean servidores de los
demás, pastores de almas que sepan
desvivirse por la santidad de
aquellos que han sido confiados a su
solicitud espiritual, dedicándoles
tiempo, atendiéndoles uno a uno, con
clara conciencia de la eficacia divina
de "ese apostolado oculto"(36). De ahí
el lema que les propone desde el
principio: "ocultarse y
desaparecer" (37); entregarse a su
misión de servicio, renunciando a
estar en primer plano, teniendo
como meta y razón de ser de sus
vidas la promoción de la vida



cristiana de aquellos seglares,
hombres y mujeres, que se acerquen
a su labor.

Señalemos en décimo lugar lo que
podríamos describir como valoración
de la inteligencia, o, en términos que
tal vez reflejen mejor las formas de
expresión propias del Fundador, el
reconocimiento del influjo que las
ideas-madre, las convicciones de
fondo, tienen en el comportamiento
de los hombres y de los pueblos. De
ahí proviene el aprecio que don
Josemaría manifestó a las
profesiones intelectuales, consciente
de su transcendencia social (38), así
como, a un nivel más amplio, la
importancia que concedió siempre a
la formación, entendida como
desarrollo integral de la
personalidad, que hunde sus raíces
en las capas más profundas del ser
humano -y, por tanto, es inseparable
de las opciones de fondo y de las
decisiones de la voluntad-, pero que



connota y presupone también el libre
cultivo de la inteligencia. Los
capítulos de Camino y
Consideraciones espirituales sobre
"estudio" y "formación" son muy
ilustrativos en este sentido: ahí
encontramos descrito un ideal
formativo en el que vida espiritual
cristiana, formación doctrinal o
teológica, conocimiento adecuado de
las materias objeto de la propia
profesión u oficio, sensibilidad
cultural, aspiran a integrarse
armónicamente en cada cristiano
singular, hasta dar vida a una
síntesis personal que permita ser
"alma de criterio", hombre o mujer
capaz de orientarse con
conocimiento de causa y con sentido
cristiano en las diversas encrucijadas
que depara la vida humana, y esto
para personas de cualquier
condición social y de cualquier
profesión u oficio (39). Desde esta
perspectiva, la formación se nos
presenta como la función o tarea que



resume toda la labor de la Obra: el
Opus Dei, repetirá muchas veces su
Fundador, tiene como actividad
propia la formación de sus miembros
y de cuantos se acercan a su
apostolado, de manera que todos
ellos puedan actuar con sentido
cristiano en su vida profesional y
social; realidad que se resume en una
expresión que don Josemaría Escrivá
empleaba ya en enero de 1932, y a la
que volverá después frecuentemente:
"Somos y seremos siempre una gran
catequesis" (40).

Un nuevo rasgo, el undécimo,
contribuye a completar el anterior: la
plena libertad de los miembros en las
cuestiones profesionales, sociales y
políticas. Las afirmaciones en este
sentido son constantes desde el
principio. Así, por ejemplo, a
comienzos de 1931 incluye, en
Apuntes íntimos, unos párrafos en
los que, de modo esquemático, va
mencionando diversas actividades de



apostolado; junto a una de esas
enumeraciones, anota "no, un
partido católico: diversidad de
opiniones” (41); y en otro momento,
meses después, ya en 1932: "Somos
ciudadanos iguales a los demás:
iguales deberes, iguales derechos. -
Libertad política de los socios y
asociadas. Por eso, en lo humano,
diversidad de opiniones" (42). En el
primero de los textos citados,
inmediatamente después de la
anotación que hemos reproducido,
aparece una indicación escueta, que
resume, sin embargo, con claridad
qué es, según su mente, lo único que
une entre sí a los miembros del Opus
Dei, y, en consecuencia, su amplio
margen de libertad y diversidad:
"Unidad sólo por el denominador
común". Se trata de una metáfora a
la que acudirá después muchas veces
para indicar que los miembros del
Opus Dei están unidos sólo por un
denominador común muy concreto -
la fe de la Iglesia, el espíritu de la



Obra y el empeño apostólico-, sobre
el que se levantan numeradores
diversísimos, constituidos por las
características personales de cada
uno y las opciones que libremente
estime oportuno adoptar (43).

Como duodécimo rasgo, citemos la
universalidad o internacionalidad. El
Opus Dei nace como una institución
destinada no a un país concreto, sino
a la generalidad del orbe: su difusión
posterior no será, pues, un mero
hecho, sino una exigencia intrínseca
del espíritu originario.
Documentémoslo con un solo texto,
de la ya citada Instrucción de 1934:
"no somos una organización
circunstancial (...). Ni venimos a
llenar una necesidad particular de
un país o de un tiempo
determinados, porque quiere Jesús
su Obra desde el primer momento
con entraña universal, católica (44).



Merece citarse finalmente como
rasgo también distintivo de la Obra
que, en la visión del Fundador, la
universalidad del Opus Dei implica
una organización unitaria e
interdiocesana. En sus apuntes
íntimos deja constancia de este
carácter unitario. Así, por ejemplo,
cuando se refiere al que la presida,
escribe que habrá de tener la
colaboración de "un cierto número
de socios", "junto a él o repartidos
por el mundo" -añade-, "para que le
ayuden a regir la Obra" (45).
También anota en esos apuntes
personales que el Opus Dei no puede
tener un régimen jurídico de rango
meramente diocesano, lo que
justifica "por el mismo carácter
universal de la Obra de Dios" (46). Y
prevé -ya en 1931- que la sede central
deberá acabar estando en Roma,
centro de la catolicidad (47).

Los rasgos precedentes no agotan -
como ya advertimos al comenzar



este apartado- todo lo que puede
decirse en orden a una descripción
del espíritu y la actividad del Opus
Dei. Como es igualmente obvio que el
comentario sobre los rasgos
apuntados podría ser mucho más
amplio. Una y otra cosa serían
convenientes si nuestro objetivo
fuera exponer y estudiar la
espiritualidad del Opus Dei o sus
apostolados: en ese caso, resultaría
imprescindible descender a más
detalles, analizar con detenimiento
los diversos elementos de su mensaje
espiritual, mostrar cómo su
organización interna y sus
apostolados han ido desarrollándose
a lo largo de los años, precisando sus
contornos, explicitando sus
virtualidades, asimilando los frutos
de la experiencia. Aspirando sólo a
seguir el iter jurídico, la descripción
realizada nos parece suficiente.
Baste, pues, con lo expuesto, e
intentemos, en cambio, situados
todavía en los primeros años de la



Obra, poner de relieve algunas líneas
de fondo, necesarias para una exacta
comprensión del fenómeno pastoral
que constituye el Opus Dei y, por
tanto, de los avatares del posterior
itinerario canónico.

Notas

25. La actividad y las circunstancias
de los miembros del Opus Dei podrán
ser muy diversas: celibato o
matrimonio, dedicación al comercio,
al arte o al deporte, actividad
predominantemente manual o
intelectual, por mencionar algunas de
las diversas posibilidades. En la vida
de ninguno de ellos, sin embargo,
deberá faltar el trabajo. "A cualquiera
que excluya un trabajo humano
honesto -importante o humilde-,
afirmando que no puede ser
santificador y santificante, podéis
decirle con seguridad -se lee en una
Carta fechada el 9 de enero de 1932-
que Dios no le ha llamado a su



Obra" (n. 3). La misma afirmación o
criterio aparece varias veces en sus
notas íntimas: "El hombre ha nacido
para trabajar 'ut operaretur': en la
Obra de Dios todos trabajarán",
escribe, por ejemplo, el 19 de marzo
de 1933 (Apuntes íntimos, n. 955);
unos meses más tarde, el 20 de enero
de 1934 (Ibid., n. 1119), reitera esa
norma, dándole aún más tono
jurídico, con palabras que, años
después, recogerá casi textualmente
en los estatutos que redacte con vistas
a la primera aprobación canónica del
Opus Dei, que, como luego veremos -
vid. capítulo III- tuvo lugar en 1941.

26. Esta realidad está presente de
forma explícita en los textos más
antiguos del Fundador, no sólo -como
ya señalamos- mediante referencias
a profesiones variadas y
heterogéneas, sino también con
declaraciones formales. Así por
ejemplo, a primeros de junio de 1930,
declara tajantemente que el Opus Dei



no será nunca "una asociación de
determinada o determinadas
profesiones", porque -explica- "caben
todas". Unos días después,
refiriéndose a las profesiones que
podrán ejercer las mujeres que se
acerquen al Opus Dei, enumera
varias -manuales unas, intelectuales
otras-, para concluir apostillando:
"cualquier trabajo honesto, hecho
por Dios"; casi en las mismas fechas,
pero hablando esta vez de los
varones, se expresa en términos
parecidos: "toda clase de trabajo
profesional, con naturalidad: lo
ordinario, santificado" (Apuntes
íntimos, nn. 38, 43 y 44).

27. Instrucción, 19-111-1934, n. 27.

28. Apuntes íntimos, n. 35.

29. Camino, nn. 2 y 831
(Consideraciones espirituales, ed. de
1932, nn. 2 y 11).



30. Camino, n. 973; otras
descripciones gráficas, de fecha
posterior, en Es Cristo que pasa, nn.
148-149, y Amigos de Dios, nn.
264-265

31. Apuntes íntimos, n. 155.

32. Carta, 9-1-1932, n. 14.

33. Instrucción, 19-111-1934, n. 33.

34. Apuntes íntimos, n. 339 (texto del
20-X-1931).

35. De esta unidad de vocación
habremos de ocupamos
ampliamente en lo sucesivo. Sobre la
expresión "clase de tropa", ver el
comentario del propio don Josemaría
en Conversaciones con Mons. Escrivá
de Balaguer, nn. 45 y 92, de donde
entresacamos un párrafo: "En un
ejército -y sólo eso quería expresar la
comparación- la tropa es tan
necesaria como el estado mayor, y
puede ser más heroica y merecer



más gloria. En definitiva: que hay
diversas tareas, y todas son
importantes y dignas. Lo que
interesa, sobre todo, es la
correspondencia de cada uno a su
propia vocación: para cada uno, lo
más perfecto es -siempre y sólo-
hacer la voluntad de Dios".

36. Apuntes íntimos, n. 158.

37. Ibid., n. 96 (el texto data del 25-
X-1930).

38. Uno de los sacerdotes a quienes
conoció a finales de los años veinte
recuerda un comentario que resume
ese aprecio, expresado de forma
poética: "¿Has visto las cumbres
nevadas de las grandes montañas?",
le preguntó un día don Josemaría
Escrivá. "Así -continuó diciendo- son
las grandes ideas y las grandes
inteligencias: parecen distantes,
ajenas, aisladas, pero de esa nieve
proviene el agua que hace fructificar



los valles" (Relaciónnde Fidel GÓMEZ
COLOMo, en RHF, T-1364).

39. Ver Camino, nn. 332-386. La
expresión "alma de criterio" se
encuentra en el breve prólogo que
don Josemaría Escrivá de Balaguer,
ampliando el ya aparecido en
Consideraciones espirituales, incluyó
en Camino, resumiendo el sentido o
finalidad del libro; la frase en la que
esa expresión aparece, en el final del
prólogo, dice así: "Voy a remover en
tus recuerdos, para que se alce algún
pensamiento que te hiera: y así
mejores tu vida y te metas por
caminos de oración y de Amor. Y
acabes por ser alma de criterio" (el
subrayado es nuestro). Cfr. Forja, nn.
450 y 840.

40. Apuntes íntimos, n. 548. En
continuidad con esta enseñanza
afirmó a veces, muy desde los
principios, que "la Obra no actúa; son
sus miembros quienes lo hacen",



subrayando así que el Opus Dei tiene
por finalidad no la promoción de
empresas o labores concretas, sino
principalmente la formación
espiritual y apostólica de sus
miembros. Serán ellos quienes,
después, conscientes de las
exigencias de su condición de
cristianos, con personal libertad y
responsabilidad, se dedicarán a
buscar la santidad y ejercer el
apostolado; según su propio y
personal camino, en las
circunstancias ordinarias de su vida.
Lo cual, dicho sea de pasada, no
excluye la posibilidad de atención de
labores apostólicas por parte del
Opus Dei, aunque trae consigo que
esas tareas no sean un fin específico
del apostolado propio de la Obra,
sino sólo como un medio o punto de
apoyo en servicio del objetivo último
o radical: la formación de cristianos.

41. Apuntes íntimos, n. 206.



42. Ibid., n. 158. En Carta fechada en
enero de ese mismo año, 1932, glosa
así este punto: "La Obra no tiene
política alguna: no es ése su fin.
Nuestra única finalidad es espiritual
y apostólica, y tiene un resello
divino: el amor a la libertad"; "actuad
libremente, porque es propio de
nuestra peculiar llamada divina
santificarnos, trabajando en las
tareas ordinarias de los hombres
según el dictado de la propia
conciencia"; "el vínculo que nos une
es sólo espiritual" (Carta, 9-1-1932,
nn. 42, 43 y 44).

43. Una glosa de esa metáfora la
encontramos en otro texto de pocos
meses después, diciembre del mismo
año 1931: "me atrevería a hacer un
gráfico de los miembros de la Obra
tal como Dios los quiere: pondría una
serie de quebrados de igual
denominador (la unidad de
formación, que los hace identificarse
con Cristo) y muy diversos



numeradores (autonomía)
correspondientes a las diversas
condiciones de su carácter y
temperamento, y hasta al diverso
camino por donde Jesús conducirá
sus almas" (Apuntes íntimos, n. 511).

44. Instrucción, 19-111-1934, nn.
14-15.

45. Apuntes íntimos, n. 153 (el texto
data del 2-11-1931).

46. Ibid., n. 157.

47. Ibid., n. 220 (10-VIII-1931) y n.
422 (29-XI-1931).

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-rasgos-
definitorios-del-opus-dei/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-rasgos-definitorios-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/5-rasgos-definitorios-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/5-rasgos-definitorios-del-opus-dei/

	5. RASGOS DEFINITORIOS DEL OPUS DEI

