opusdei.org

5. RASGOS
DEFINITORIOS DEL
OPUS DEI

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

¢Cudles son esos rasgos que definen
la fisonomia de la Obra tal y como la
vio su Fundador?; al menos, ;cudles
son los fundamentales? Intentemos
una enumeracion, no sin hacer una



advertencia previa: 1o que aspiramos
a ofrecer no es, en modo alguno, una
sintesis 0 una vision panoramica del
espiritu del Opus Dei, ni tampoco un
esbozo de las implicaciones
eclesioldgicas, teologicas y
existenciales que derivan del rico
mensaje espiritual que difundio su
Fundador, sino mas bien una
relacion de notas o rasgos que
contribuyen a determinar lo que
podriamos calificar como fisonomia
institucional del Opus Dei, es decir,
su naturaleza y estructura, con base
en los escritos primeros de su
Fundador: ése es, en efecto, el punto
de partida del proceso juridico que
aspiramos a examinar y valorar.

El primer rasgo que debemos
subrayar, aun a riesgo de parecer
reiterativos, es la referencia a un
horizonte de santificacion del
mundo, de instauracion del Reino de
Cristo, de impregnacion de los
quehaceres y de las realidades



temporales con el espiritu del
Evangelio como consecuencia del
auténtico vivir cristiano de hombres
y mujeres de las mas variadas
condiciones. Porque ese horizonte
constituye, desde la perspectiva de la
fundacion, el fin al que se aspira o,
para ser mas exactos -y sobre este
punto volveremos, ya que lo
consideramos de extrema
importancia-, el fruto que se espera.
Un fruto de plenitud, de paz, de
unidad, que, ciertamente, alcanzara
su forma acabada y definitiva solo en
el Reino de los Cielos, pero que, en
virtud de la gracia, se anticipa de
algun modo en el hoy de la historia,
fundamentando una actitud positiva
ante la vida y ante las cosas y
reclamando un empefio decidido por
reflejar ya ahora, mediante la fe y la
caridad, la plenitud de amor que
Dios nos ha manifestado en Cristo.

El segundo lugar, e intimamente en
conexion con lo anterior, debe



ocuparlo la valoracion del trabajo
profesional, de la tarea que a todo
hombre le corresponde desarrollar
en el mundo: es con el trabajoy a
traveés del trabajo como el hombre se
inserta en el mundo, contribuyendo
a su evolucion y desarrollo, y es con
el trabajo y a través del trabajo como
el cristiano corriente puede llevar al
mundo el espiritu de Cristo. En su
predicacion, don Josemaria Escriva
tuvo presente no solo el ordinario
trabajo humano, sino la totalidad de
las realidades que constituyen el
entramado de la existencia cotidiana,
pero atribuyo6 siempre una
importancia primordial al trabajo,
considerandolo elemento esencial e
imprescindible de la vinculacion del
hombre con el mundo. De ahi
derivan muchas consecuencias, y
destacan dos, importantes y
paralelas, que afectan a la misma
configuracion del Opus Dei: la
exigencia de que todos sus miembros
trabajen, es decir, que tengan una



ocupacion o quehacer profesional
(25); y su apertura a toda persona, de
cualquier clase o condicion, que
desempefie una tarea u oficio en
medio del mundo (26).

El tercer lugar debe ocuparlo el
sentido vocacional, la existencia de
una llamada divina que invita a vivir
la fe cristiana con plena radicalidad,
dando lugar, en consecuencia, a un
compromiso profundo y decisivo. El
Fundador no habl6 nunca del Opus
Dei como de una asociacion con una
finalidad de alcance limitado o
restringido, a la que cabe adherirse
comprometiendo solo una parte de la
propia vida, sino como de una labor
espiritual y apostdlica cuya
realizacion afecta a la totalidad de la
persona, precisamente porque brota
o nace de un querer de Dios. Es ésta,
sin duda, una de las razones -y no de
las menos importantes- por la que, al
designar la institucion que promovia,
lo hizo mediante la expresion Obra



de Dios, y por la que subrayo
siempre, con palabras netas, su
origen carismatico y divino. "No
olvidéis, hijos mios -escribia en 1934-,
que no somos almas que se unen a
otras almas, para hacer una cosa
buena. Esto es mucho... pero es poco.
Somos apostoles que cumplimos un
mandato imperativo de Cristo" (27).
La Obra, el Opus Dei, no ha surgido
como consecuencia de la iniciativa
de un sacerdote lleno de inquietudes
espirituales, sino que es fruto de una
intervencion de Dios en la historia.
No convoca a participar en un
proyecto apostolico bien
intencionado, al que se contribuye
con mayor o menor intensidad segun
los casos, sino a situarse ante Dios,
que llama a cada uno por su propio
nombre. En otras palabras, la
incorporacion al Opus Dei presupone
saberse objeto de una vocacion o
llamada divina, de una invitacion
que viene de Dios mismo y
compromete toda la existencia, que



debe, a partir de ese momento,
orientarse por entero, en todas y
cada una de sus dimensiones, a la
imitacion y al seguimiento de Cristo,
y precisamente -no lo olvidemos- en
el trabajo diario, en las condiciones y
avatares normales del existir y vivir
en medio del mundo.

En cuarto lugar, y en dependencia de
los anteriores, debemos hacer
referencia a la honda y decidida
llamada a la santidad personal,
porque la vocacion es invitacion a
participar en la intimidad de Dios, a
vivir de Ely para El. "Simples
cristianos -anota en junio de 1930, en
una densa enumeracion de rasgos o
notas esenciales-. Masa en fermento.
Lo nuestro es lo ordinario, con
naturalidad. Medio: el trabajo
profesional. jTodos santos!"(28). No
se trata de llevar adelante una
empresa humana, sino de participar
en la aventura divina de la
Redencion, que reclama, ante todo y



sobre todo, identificacion con Cristo,
y, en Cristo, y por el Espiritu Santo,
union con Dios Padre: por tanto,
santidad, oracién, vida interior, fe,
amor manifestado en obras. El Opus
Dei se nos presenta, en suma, como
un fenomeno pastoral de plenitud de
vida cristiana, en todos sus aspectos,
realizado en las circunstancias y
ambientes propios de la comun
condicion humana.

Mencionemos, por eso, en quinto
lugar, la dimension apostolica.
Saberse llamado por Dios es, siempre
y necesariamente, saberse enviado a
los hombres, para darles a conocer el
amor del que uno mismo se sabe
objeto. Descubrir que Dios llama a
amarle en y por medio de las
multiples y diversas ocupaciones
diarias, es, por eso, saberse no solo
invitado a tratar a Dios en todo
instante, sino, ademas, llamado a
contribuir con la propia vida
ordinaria a la tarea redentoray a



manifestar a los demdas hombres,
precisamente a través del concreto y
diario vivir, que también ellos son
objeto de predileccion divina: "Ojala
fuera tal tu compostura y tu
conversacion que todos pudieran
decir al verte o al oirte hablar: éste
lee la vida de Jesucristo"; "Eres, entre
los tuyos -alma de apdstol-, la piedra
caida en el lago. -Produce, con tu
ejemplo y tu palabra un primer
circulo... y éste, otro... y otro, y otro...
Cada vez mas ancho" (29).
Compostura y conversacion, ejemplo
y palabra, se articulan en un actuar
cristiano, que sin rarezas ni gestos
llamativos, sino, al contrario,
entremezclado con los
acontecimientos diarios y tomando
ocasion de ellos, contribuye a
desvelar la hondura y riqueza de la
fe. Surge asi, como componente
esencial de la dimension apostolica
del cristiano corriente, lo que el
Fundador del Opus Dei llamara
"apostolado de amistad y



confidencia", del que encontramos
una buena ejemplificacion en uno de
los puntos finales de Camino: "Esas
palabras, deslizadas tan a tiempo en
el oido del amigo que vacila; aquella
conversacion orientadora, que
supiste provocar oportunamente; y el
consejo profesional, que mejora su
labor universitaria; y la discreta
indiscrecion, que te hace sugerirle
insospechados horizontes de celo...
Todo eso es "apostolado de la
confidencia ”(30).

El conjunto de los aspectos resefiados
hasta ahora confluye en un sexto
rasgo: la unidad de vida. En los
textos del Fundador del Opus Dei
llegados hasta nosotros, esta
expresion aparece por primera vez
en una anotacién del 6 de febrero de
1931 (31). Es posible que la usara con
anterioridad; en todo caso, la empleo
a partir de esa fecha, cada vez con
mas frecuencia, consciente de que
constituia como una sintesis de su



mensaje espiritual. Conviene tener
presente que la expresion unidad de
vida no ofrece, en su predicacion y
en sus escritos, un alcance
meramente genérico, simple
expresion de la unificacion de las
acciones y actitudes en torno a un
centro vital. Desde luego, significa
ese proceso de unificacion y la
unidad espiritual resultante, pero
connotando siempre la condicién
laical y secular de aquellos de
quienes se predica. Y es asi
entendida cuando, en plenitud de
significado, evoca la totalidad de la
experiencia espiritual propia de la
Obra. La unidad de vida deriva, en el
espiritu del Opus Dei, del saberse
llamados por Dios precisamente en el
mundo y a través del mundo, que se
presenta asi como realidad que
forma parte de los planes divinos y
que, en consecuencia, forma parte
también de la vida espiritual del
cristiano concreto, integrandose en
unidad con las dimensiones



teologales y apostolicas. "En el Opus
Dei es necesaria, para los hijos de
Dios que El ha llamado a su Obra, la
unidad de vida. Una unidad de vida
que tiene simultdneamente dos
facetas: la interior, que nos hace
contemplativos; y la apostdlica, a
través de nuestro trabajo profesional,
que es visible y externa" (32). Lo
mostrard, en frase aun mas completa
y grafica, en la ya citada Instruccion
de marzo de 1934, en uno de esos
parrafos breves que, hacia el final
del documento, aspiran a dibujar los
"ideales" que dan sentido al Opus
Dei: "Unir el trabajo profesional con
la lucha ascética y con la
contemplacion -cosa que puede
parecer imposible, pero que es
necesaria, para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios-, y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificacion
personal y de apostolado. ¢(No es éste
un ideal noble y grande, por el que
vale la pena dar la vida?" (33).



Como séptimo rasgo, que trasciende
el espiritu y perfila el fendmeno
pastoral, mencionemos el hecho de
que el Opus Dei se dirige tanto a
hombres como a mujeres, dando
origen, por lo que a su estructuracion
interna se refiere, a dos Secciones
diferentes. En 1928 el Fundador del
Opus Dei, como ya expusimos, penso
que su labor debia dirigirse sélo a
hombres; el 14 de febrero de 1930,
Dios le hizo comprender que la luz
recibida afio y medio antes tenia que
ser comunicada también a mujeres;
que también a ellas se extendia el
fenomeno pastoral de la Obra de
Dios; vio igualmente que uno y otro
apostolado, con hombres y con
mujeres, deberian proceder con
autonomia, aunque en unidad de
espiritu, de impulso fundacional y -
posteriormente- de estructura
institucional. Para expresar esta
realidad de unidad y distincion,
habla en ocasiones, en los escritos
primeros (es decir, los de 1930y



1931), de "dos Obras"; y también, y
mas frecuentemente, de "dos ramas
de la Obra"; o de "dos Secciones de la
Obra"; esta ultima terminologia es la
que prevalecio.

Un octavo rasgo, también con
repercusiones profundas en la
estructura del Opus Deli, es el hecho
de que a la Obra pueden pertenecer
tanto personas célibes como casadas;
mas exactamente, que debe haber
personas -hombres y mujeres- que,
para asegurar la continuidad de las
tareas apostolicas, se comprometan a
vivir en celibato, y a las que, entre
otras cosas, por su mayor
disponibilidad factica, se les reserven
determinadas funciones de direccion
o formacion. Don Josemaria Escriva
comento alguna vez esta realidad
distinguiendo entre el "estado
mayor" y la "clase de tropa" (34),
forma de hablar que, como toda
metafora, reclama ser situada en su
contexto y que, en este caso, expresa



a la vez la distincion de funciones y
la participacion en la misma
empresa apostolica. Porque, y este
punto debe ser notado, tanto en
célibes como en casados se
presupone un mismo fenémeno
vocacional de llamada a la
santificacion en el trabajo
profesional y en las condiciones
habituales de la vida diaria"(35).

Otro rasgo esencial, el noveno de la
relacion que estamos ofreciendo, es
la presencia de sacerdotes y seglares
en intima cooperacion. Afiadamos
que, viendo a la Obra como una
institucion destinada a promover
entre los cristianos corrientes la
santidad y el apostolado, y cuyos
miembros son, por tanto, en su gran
mayoria, laicos que ejercen las mas
variadas profesiones, don Josemaria
Escriva entendio la mision del
sacerdote como una mision estricta y
absolutamente espiritual, orientada
no a dirigir las actividades seculares



que los miembros de la Obra
pudieran realizar, sino a fomentar,
mediante el ministerio sacerdotal, su
vida interior, el sentido cristiano de
la existencia, su afan apostolico. Los
sacerdotes -escribe en un texto de
1931- "seran solamente -y no es poco-
Directores de Almas"; seran, pues,
continua diciendo, una pieza
importantisima en la vida de la Obra,
pero, advierte, precisamente en la
medida en que sean servidores de los
demads, pastores de almas que sepan
desvivirse por la santidad de
aquellos que han sido confiados a su
solicitud espiritual, dedicandoles
tiempo, atendiéndoles uno a uno, con
clara conciencia de la eficacia divina
de "ese apostolado oculto"(36). De ahi
el lema que les propone desde el
principio: "ocultarse y

desaparecer"” (37); entregarse a su
mision de servicio, renunciando a
estar en primer plano, teniendo
como meta y razon de ser de sus
vidas la promocion de la vida



cristiana de aquellos seglares,
hombres y mujeres, que se acerquen
a su labor.

Sefialemos en décimo lugar lo que
podriamos describir como valoracion
de la inteligencia, o, en términos que
tal vez reflejen mejor las formas de
expresion propias del Fundador, el
reconocimiento del influjo que las
ideas-madre, las convicciones de
fondo, tienen en el comportamiento
de los hombres y de los pueblos. De
ahi proviene el aprecio que don
Josemaria manifesto a las
profesiones intelectuales, consciente
de su transcendencia social (38), asi
como, a un nivel mas amplio, la
importancia que concedi6 siempre a
la formacion, entendida como
desarrollo integral de la
personalidad, que hunde sus raices
en las capas mas profundas del ser
humano -y, por tanto, es inseparable
de las opciones de fondo y de las
decisiones de la voluntad-, pero que



connota y presupone también el libre
cultivo de la inteligencia. Los
capitulos de Camino y
Consideraciones espirituales sobre
"estudio” y "formacion" son muy
ilustrativos en este sentido: ahi
encontramos descrito un ideal
formativo en el que vida espiritual
cristiana, formacién doctrinal o
teoldgica, conocimiento adecuado de
las materias objeto de la propia
profesion u oficio, sensibilidad
cultural, aspiran a integrarse
armonicamente en cada cristiano
singular, hasta dar vida a una
sintesis personal que permita ser
"alma de criterio”, hombre o mujer
capaz de orientarse con
conocimiento de causa y con sentido
cristiano en las diversas encrucijadas
que depara la vida humana, y esto
para personas de cualquier
condicion social y de cualquier
profesion u oficio (39). Desde esta
perspectiva, la formacion se nos
presenta como la funcion o tarea que



resume toda la labor de la Obra: el
Opus Dei, repetira muchas veces su
Fundador, tiene como actividad
propia la formacion de sus miembros
y de cuantos se acercan a su
apostolado, de manera que todos
ellos puedan actuar con sentido
cristiano en su vida profesional y
social; realidad que se resume en una
expresion que don Josemaria Escriva
empleaba ya en enero de 1932,y a la
que volvera después frecuentemente:
"Somos y seremos siempre una gran
catequesis" (40).

Un nuevo rasgo, el undécimo,
contribuye a completar el anterior: la
plena libertad de los miembros en las
cuestiones profesionales, sociales y
politicas. Las afirmaciones en este
sentido son constantes desde el
principio. Asi, por ejemplo, a
comienzos de 1931 incluye, en
Apuntes intimos, unos parrafos en
los que, de modo esquematico, va
mencionando diversas actividades de



apostolado; junto a una de esas
enumeraciones, anota "no, un
partido catolico: diversidad de
opiniones” (41); y en otro momento,
meses después, ya en 1932: "Somos
ciudadanos iguales a los demas:
iguales deberes, iguales derechos. -
Libertad politica de los socios y
asociadas. Por eso, en lo humano,
diversidad de opiniones" (42). En el
primero de los textos citados,
inmediatamente después de la
anotacion que hemos reproducido,
aparece una indicacion escueta, que
resume, sin embargo, con claridad
qué es, segun su mente, lo unico que
une entre si a los miembros del Opus
Dei, y, en consecuencia, su amplio
margen de libertad y diversidad:
"Unidad sdlo por el denominador
comun". Se trata de una metafora a
la que acudira después muchas veces
para indicar que los miembros del
Opus Dei estdn unidos solo por un
denominador comun muy concreto -
la fe de la Iglesia, el espiritu de la



Obra y el empefio apostolico-, sobre
el que se levantan numeradores
diversisimos, constituidos por las
caracteristicas personales de cada
uno y las opciones que libremente
estime oportuno adoptar (43).

Como duodécimo rasgo, citemos la
universalidad o internacionalidad. E1
Opus Dei nace como una institucion
destinada no a un pais concreto, sino
a la generalidad del orbe: su difusion
posterior no sera, pues, un mero
hecho, sino una exigencia intrinseca
del espiritu originario.
Documentémoslo con un solo texto,
de la ya citada Instruccion de 1934:
"no somos una organizacion
circunstancial (...). N1 venimos a
llenar una necesidad particular de
un pais o de un tiempo
determinados, porque quiere Jesus
su Obra desde el primer momento
con entrafia universal, catolica (44).



Merece citarse finalmente como
rasgo también distintivo de la Obra
que, en la vision del Fundador, la
universalidad del Opus Dei implica
una organizacion unitaria e
interdiocesana. En sus apuntes
intimos deja constancia de este
caracter unitario. Asi, por ejemplo,
cuando se refiere al que la presida,
escribe que habra de tener la
colaboracion de "un cierto numero
de socios", "junto a €l o repartidos
por el mundo" -afiade-, "para que le
ayuden a regir la Obra" (45).
También anota en esos apuntes
personales que el Opus Dei no puede
tener un régimen juridico de rango
meramente diocesano, lo que
justifica "por el mismo caracter
universal de la Obra de Dios" (46). Y
prevé -ya en 1931- que la sede central
debera acabar estando en Roma,
centro de la catolicidad (47).

Los rasgos precedentes no agotan -
como ya advertimos al comenzar



este apartado- todo lo que puede
decirse en orden a una descripcion
del espiritu y la actividad del Opus
Dei. Como es igualmente obvio que el
comentario sobre los rasgos
apuntados podria ser mucho mas
amplio. Una y otra cosa serian
convenientes si nuestro objetivo
fuera exponer y estudiar la
espiritualidad del Opus Dei o sus
apostolados: en ese caso, resultaria
imprescindible descender a mas
detalles, analizar con detenimiento
los diversos elementos de su mensaje
espiritual, mostrar como su
organizacion interna y sus
apostolados han ido desarrollandose
a lo largo de los afios, precisando sus
contornos, explicitando sus
virtualidades, asimilando los frutos
de la experiencia. Aspirando sélo a
seguir el iter juridico, la descripcion
realizada nos parece suficiente.
Baste, pues, con lo expuesto, e
intentemos, en cambio, situados
todavia en los primeros afios de la



Obra, poner de relieve algunas lineas
de fondo, necesarias para una exacta
comprension del fenémeno pastoral
que constituye el Opus Dei y, por
tanto, de los avatares del posterior
itinerario candnico.

Notas

25. La actividad y las circunstancias
de los miembros del Opus Dei podrdn
ser muy diversas: celibato o
matrimonio, dedicacion al comercio,
al arte o al deporte, actividad
predominantemente manual o
intelectual, por mencionar algunas de
las diversas posibilidades. En la vida
de ninguno de ellos, sin embargo,
deberda faltar el trabajo. "A cualquiera
que excluya un trabajo humano
honesto -importante o humilde-,
afirmando que no puede ser
santificador y santificante, podéis
decirle con seguridad -se lee en una
Carta fechada el 9 de enero de 1932-
que Dios no le ha llamado a su



Obra” (n. 3). La misma afirmacion o
criterio aparece varias veces en sus
notas intimas: "El hombre ha nacido
para trabajar 'ut operaretur’: en la
Obra de Dios todos trabajaran’,
escribe, por ejemplo, el 19 de marzo
de 1933 (Apuntes intimos, n. 955);
unos meses mds tarde, el 20 de enero
de 1934 (Ibid., n. 1119), reitera esa
norma, ddandole atin mds tono
juridico, con palabras que, afios
después, recogerda casi textualmente
en los estatutos que redacte con vistas
a la primera aprobacion canonica del
Opus Dei, que, como luego veremos -
vid. capitulo III- tuvo lugar en 1941.

26. Esta realidad esta presente de
forma explicita en los textos mas
antiguos del Fundador, no sélo -como
ya sefialamos- mediante referencias
a profesiones variadas y
heterogéneas, sino también con
declaraciones formales. Asi por
ejemplo, a primeros de junio de 1930,
declara tajantemente que el Opus Dei



no sera nunca "una asociacion de
determinada o determinadas
profesiones”, porque -explica- "caben
todas". Unos dias después,
refiriéndose a las profesiones que
podran ejercer las mujeres que se
acerquen al Opus Dei, enumera
varias -manuales unas, intelectuales
otras-, para concluir apostillando:
"cualquier trabajo honesto, hecho
por Dios"; casi en las mismas fechas,
pero hablando esta vez de los
varones, se expresa en términos
parecidos: "toda clase de trabajo
profesional, con naturalidad: lo
ordinario, santificado" (Apuntes
intimos, nn. 38, 43 y 44).

27. Instruccién, 19-111-1934, n. 27.
28. Apuntes intimos, n. 35.

29. Camino, nn. 2y 831
(Consideraciones espirituales, ed. de
1932, nn. 2y 11).



30. Camino, n. 973; otras
descripciones graficas, de fecha
posterior, en Es Cristo que pasa, nn.
148-149, y Amigos de Dios, nn.
264-265

31. Apuntes intimos, n. 155.
32. Carta, 9-1-1932, n. 14.
33. Instruccién, 19-111-1934, n. 33.

34. Apuntes intimos, n. 339 (texto del
20-X-1931).

35. De esta unidad de vocacion
habremos de ocupamos
ampliamente en lo sucesivo. Sobre la
expresion "clase de tropa", ver el
comentario del propio don Josemaria
en Conversaciones con Mons. Escriva
de Balaguer, nn. 45 y 92, de donde
entresacamos un parrafo: "En un
ejército -y solo eso queria expresar la
comparacion- la tropa es tan
necesaria como el estado mayor, y
puede ser mas heroica y merecer



mas gloria. En definitiva: que hay
diversas tareas, y todas son
importantes y dignas. Lo que
interesa, sobre todo, es la
correspondencia de cada uno a su
propia vocacion: para cada uno, lo
mas perfecto es -siempre y solo-
hacer la voluntad de Dios".

36. Apuntes intimos, n. 158.

37. Ibid., n. 96 (el texto data del 25-
X-1930).

38. Uno de los sacerdotes a quienes
conocio a finales de los afios veinte
recuerda un comentario que resume
ese aprecio, expresado de forma
poética: "¢Has visto las cumbres
nevadas de las grandes montafas?",
le pregunto6 un dia don Josemaria
Escriva. "Asi -continu6 diciendo- son
las grandes ideas y las grandes
inteligencias: parecen distantes,
ajenas, aisladas, pero de esa nieve
proviene el agua que hace fructificar



los valles" (Relaciéonnde Fidel GOMEZ
COLOMo, en RHF, T-1364).

39. Ver Camino, nn. 332-386. La
expresion "alma de criterio” se
encuentra en el breve prologo que
don Josemaria Escriva de Balaguer,
ampliando el ya aparecido en
Consideraciones espirituales, incluyo
en Camino, resumiendo el sentido o
finalidad del libro; la frase en la que
esa expresion aparece, en el final del
prologo, dice asi: "Voy a remover en
tus recuerdos, para que se alce algun
pensamiento que te hiera: y asi
mejores tu vida y te metas por
caminos de oracion y de Amor. Y
acabes por ser alma de criterio” (el
subrayado es nuestro). Cfr. Forja, nn.
450y 840.

40. Apuntes intimos, n. 548. En
continuidad con esta ensefianza
afirmo a veces, muy desde los
principios, que "la Obra no actua; son
sus miembros quienes lo hacen",



subrayando asi que el Opus Dei tiene
por finalidad no la promocién de
empresas o labores concretas, sino
principalmente la formacion
espiritual y apostolica de sus
miembros. Seran ellos quienes,
después, conscientes de las
exigencias de su condicion de
cristianos, con personal libertad y
responsabilidad, se dedicaran a
buscar la santidad y ejercer el
apostolado; segun su propio y
personal camino, en las
circunstancias ordinarias de su vida.
Lo cual, dicho sea de pasada, no
excluye la posibilidad de atencion de
labores apostolicas por parte del
Opus Dei, aunque trae consigo que
esas tareas no sean un fin especifico
del apostolado propio de la Obra,
sino solo como un medio o punto de
apoyo en servicio del objetivo ultimo
o radical: la formacion de cristianos.

41. Apuntes intimos, n. 206.



42. Ibid., n. 158. En Carta fechada en
enero de ese mismo afo, 1932, glosa
asi este punto: "La Obra no tiene
politica alguna: no es ése su fin.
Nuestra unica finalidad es espiritual
y apostolica, y tiene un resello
divino: el amor a la libertad"; "actuad
libremente, porque es propio de
nuestra peculiar llamada divina
santificarnos, trabajando en las
tareas ordinarias de los hombres
segun el dictado de la propia
conciencia"; "el vinculo que nos une
es solo espiritual” (Carta, 9-1-1932,
nn. 42, 43y 44).

43. Una glosa de esa metafora la
encontramos en otro texto de pocos
meses después, diciembre del mismo
afno 1931: "me atreveria a hacer un
grafico de los miembros de la Obra
tal como Dios los quiere: pondria una
serie de quebrados de igual
denominador (la unidad de
formacion, que los hace identificarse
con Cristo) y muy diversos



numeradores (autonomia)
correspondientes a las diversas
condiciones de su caracter y
temperamento, y hasta al diverso
camino por donde Jesus conducira
sus almas" (Apuntes intimos, n. 511).

44. Instruccion, 19-111-1934, nn.
14-15.

45. Apuntes intimos, n. 153 (el texto
data del 2-11-1931).

46. Ibid., n. 157.

47. Ibid., n. 220 (10-VIII-1931) y n.
422 (29-X1-1931).

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-rasgos-
definitorios-del-opus-dei/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-rasgos-definitorios-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/5-rasgos-definitorios-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/5-rasgos-definitorios-del-opus-dei/

	5. RASGOS DEFINITORIOS DEL OPUS DEI

