
opusdei.org

5. Pobreza de veras.
Los Institutos
Seculares

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

03/12/2010

Algo se le pegó a don Josemaría de
esa particular serenidad que pedía al
Señor. Al menos, asimiló el lado
positivo de la calma con que
procedía la Curia, pudiendo
gloriarse, y son palabras suyas, de
que: En Roma he aprendido a



esperar, que no es poca ciencia |#
142|. A finales de 1946 se hallaba en
pleno aprendizaje, porque todavía
aguardaba, con relativa paciencia,
muchas cosas de la mano de Dios:
desde el dichoso Decretum laudis
hasta una casa para impulsar la
labor desde Roma, a escala universal.
Pero, entre una y otra necesidad —el
decreto y la casa— estaba otra más
inmediata; a saber: la venida de sus
hijas a Roma, porque, es imposible —
decía— que continuemos como hasta
ahora |# 143|. (Llevaban las tareas
de la casa una empleada del hogar y
otra mujer, que le ayudaba en las
faenas domésticas; si bien, ninguna
de las dos era persona idónea para el
trabajo de administrar un Centro).

El Padre, pues, aguardaba la llegada
a Roma de sus hijas con ilusión y
paciencia, desquitándose de la
espera con sus sueños apostólicos; y
contemplando en presente la



fecunda cosecha del futuro, como
escribía a las de la Asesoría Central:

Os acompaño en todas vuestras
preocupaciones; ahora mismo pienso
en la vida, alegre y sencilla, de
santidad que es nuestro camino: y os
veo en las residencias, en la editorial,
en Los Rosales. Y aquí, cerrando mis
pobres ojos de carne, me pongo a
soñar junto a San Pedro, y veo
¡hecho! todo lo que está por hacer,
que es tanto y tan hermoso:
extendida la labor por el mundo,
para servicio de nuestra Madre la
Santa Iglesia... Si queréis, si sois
fieles, alegres, sinceras, mortificadas,
almas de oración, todo será y pronto
|# 144|.

Soñaba el Fundador desde la fe, pero
sin hacerse doradas fantasías, y
recalcando que no vivía en las nubes:
no me gusta vivir de la imaginación.
¡Las cuatro patitas en el suelo!, para
servir a Dios de veras, bien



pendientes de Él por otra parte |#
145|. Con cierto orden y mucho
sentido común, en carta del 16 de
diciembre hace las advertencias
pertinentes a sus hijas: que cojan el
avión y avisen por telegrama quiénes
llegan; que todas escriban antes a sus
familias, comunicándoles la buena
noticia de su ida a Roma; cosas que
deben traerse y, finalmente, una
indicación que retrata el cariño del
Padre, que se preocupaba hasta de
los detalles más nimios: que las
chicas tengan en cuenta que aquí
usan bastante el sombrero |# 146|.

Llegaron el día de San Juan, 27 de
diciembre de 1946, por la tarde.
Venían Encarnita Ortega y Dorita
Calvo con tres numerarias auxiliares:
Julia Bustillo, Dora del Hoyo y Rosalía
López. A poco de aterrizar estaban
las cinco en grupo compacto,
esperando el equipaje facturado, y
rodeadas de bultos de mano, porque
carecían de dinero para pagar el



exceso de peso. «Estando así —
cuenta Encarnita—, las cinco juntas,
con el asombro que produce
desconocer el país al que se llega, no
hablar el idioma y carecer de medios
económicos, vimos aparecer a
nuestro amadísimo Padre,
acompañado de don Álvaro. La
alegría fue desbordante, y sentimos
el nuevo país como propio» |# 147|.

Salieron en dos coches del
aeropuerto de Ciampino; uno de ellos
con el equipaje. En el asiento
delantero del otro iba el Padre con el
conductor. En lugar de dirigirse
directamente a casa pasaron cerca
del Coliseo y —según recuerda Dorita
Calvo—, «inició el Padre con voz muy
potente y segura el Credo; parecía
como si quisiese transmitirnos la
firmeza de su fe» |# 148|, donde
tanto cristiano la había refrendado
con su sangre.



«La llegada a casa fue emocionante»,
cuenta Encarnita |# 149|. Sin duda,
la compañía del Padre y el
agolpamiento de novedades
removían hondas sensaciones. Pero
enseguida entraron aquellas mujeres
en faena. En el diario de Città
Leonina (que, por supuesto, nada
tiene que ver con la zona de la
Administración, que es Centro
aparte) escribe escuetamente el
cronista, en esa memorable fecha del
27 de diciembre de 1946: «Por fin hoy
llega la Administración [...]. Poco
tiempo después de llegar a casa, la
cocina y alrededores habían sufrido
un cambio total». Y a renglón
seguido: «Hoy hemos cenado como
Dios manda» |# 150|.

El cargamento de provisiones que
traían de Madrid parecía desmentir
lo que una semana antes les había
escrito el Padre, que, aunque soñaba,
no fantaseaba castillos en el aire:



Las que vienen a Roma van a saber
lo que es pobreza de veras; lo que es
un frío auténtico, húmedo y sin
calefacción; lo que es vivir en casa
ajena, hasta que forcemos el Corazón
de Jesús... Que se preparen, con
entusiasmo y con la alegría habitual,
a estas pequeñas cosas encantadoras.
No es posible hacer fundación de
casas sin contradicciones. Y las que
he apuntado son bien pocas |# 151|.

Pronto se acabaron las provisiones y
se volvió a la realidad prometida por
el Padre, es decir, a las consecuencias
propias de la pobreza. Durante 1947,
y los años que siguieron, vivieron las
estrecheces conforme al espíritu de
la Obra: sin rebelarse contra las
humillaciones que llevaba consigo el
carecer de lo necesario, sin
lamentaciones, sonriendo y sin decir
siquiera esta boca es mía.

Dorita Calvo hace un breve repaso de
la situación: «se carecía de todo: de



espacio —ocupábamos medio piso—,
se dormía en camas plegables, en el
suelo; no había dinero, no podíamos
encender la calefacción», etc. |#
152|. Rosalía López completa un
tanto el cuadro de la escasez, pero
sin excesos ni lamentos: «Pasamos
ahí frío y hambre. El oratorio, que
era la parte principal del piso, era
también muy pobre, y en el resto del
edificio no teníamos ni siquiera lo
indispensable. Cuando iba un
huésped a comer, no teníamos ni
sillas ni cubiertos» |# 153|.

Aquel piso de Città Leonina resultaba
un excelente instrumento de
apostolado. El Padre lo utilizaba para
dar a conocer la Obra a muchos
dignatarios de la Iglesia: cardenales,
obispos, monseñores, consultores y
otros miembros de la Curia romana.
Se servía del apostolado del
almuerzo, de que habla Camino |#
154|. Era necesario. Era el modo más
rápido y directo para tratar y



conocer a esas personas,
acercándolas a la Obra. Funcionaba
el piso a pleno rendimiento. Acudían
allí con gusto los invitados. La
conversación amable, el ambiente
grato, el afecto con que se les acogía,
la decoración, y hasta la presentación
de los platos que se servían a la
mesa, ayudaban a entender la vida
de los miembros del Opus Dei. Lo
que no veían por parte alguna los
invitados era la discreta y callada
pobreza, que reinaba, sin embargo,
en toda la casa.

De una visita guarda memoria
Encarnita Ortega: «recuerdo que
cuando vino a visitarnos la Marquesa
de Mac Mahón, se quedó maravillada
por la casa tan bonita que teníamos...
Parecía imposible que aquel piso
pudiera causar esa impresión. Pero
realmente todo estaba muy cuidado,
sin que faltasen unas flores casi
siempre cerca de la Virgen; o las
persianas entornadas para dar a la



habitación una luz especial. Los
muchos invitados que tuvimos en
aquel rincón romano, se sentían a
gusto allí» |# 155|.

Aquella casa tan agradable, que
maravillaba a la Marquesa, no era
más que parte de un piso realquilado
por los vecinos, que ocupaban el
resto de las habitaciones. Se trataba
de un ático y, por lo tanto, sujeto a las
temperaturas extremas: a los calores
y a los fríos. Constaba la casa de un
vestíbulo amplio y acogedor, que
daba entrada a la pieza central que,
según la hora del día, hacía de sala
de estudio, comedor o cuarto de
estar; y por las noches, cuando se
desplegaban tres o cuatro
colchonetas, de dormitorio. Al lado
estaba el cuarto del Padre, único que
tenía cama durante el día, y que
utilizaban los enfermos.

El cuarto del Padre y la sala de estar
daban a una terraza cubierta,



aquella en que pasó en oración el
Fundador su primera noche en
Roma. Don Álvaro vivía en un
ensanchamiento del pasillo, donde
habían puesto una cama y una silla.
La mejor habitación de la casa era el
oratorio; no amplio, pero acogedor y
sencillo. En la zona de servicio, que
estaba en la misma planta, pero
absolutamente separada del piso
donde vivía el Padre, había un
dormitorio para las tres numerarias
auxiliares. Las otras dos numerarias
durmieron por un tiempo en casa de
unos amigos del Padre y, otra
temporada, en una residencia |#
156|.

El ámbito por el que se movían los
invitados comprendía el vestíbulo de
entrada, la sala de estar —que hacía
de comedor— y la terracilla con
vistas a San Pedro. Al parecer, la
gente siempre se despedía muy
contenta. El jueves, 23 de enero de
1947, por ejemplo, tuvieron dos



invitados a comer; y anota el cronista
en el diario de la casa: «han quedado
muy satisfechos; todo les parecía
estupendo. Y es que ahora se puede
invitar a quien sea a comer en casa»
|# 157|.

Semejante elogio, tan tímido, tan
indirecto, no permite siquiera
entrever las condiciones de trabajo
de las administradoras y los
continuos apuros que pasaban. En
primer lugar, porque no disponían
de dinero, que es símbolo universal
de adquisición y quien carece de él
viene, prácticamente, a carecer de
todo. El día que llegaron don Álvaro
les dio cinco mil liras para hacer
frente a los gastos de la casa. Una
casa con diez bocas a la mesa, a las
que había que sumar las de los
frecuentes invitados. Está de más el
insistir sobre el poder adquisitivo de
aquellas cinco mil liras de entrada,
porque la situación corriente era
muy otra. De ella nos habla Dorita



Calvo: «Nos pasaban a la
administración todo el dinero que
había en la casa. Cuando nos faltaba,
y por no agobiar al Padre,
demorábamos todo lo que podíamos
el volver a pedir más. Estando en
esta situación —sin una lira— llegó el
Padre de la calle una tarde y nos
pidió algunas liras para pagar un
pequeño gasto que tenía que hacer.
No le pudimos dar nada» |# 158|.

Muy frecuentemente compraban al
fiado. Los efectos de la pasada
contienda se notaban en la escasez
de alimentos, como los huevos, que
las administradoras iban a buscar a
los pueblos cercanos a Roma. Las mil
combinaciones que se hacían en la
cocina, para preparar un menú
decente, digno de un invitado ilustre,
las echaba por tierra el azar al
cortarse la corriente eléctrica o el
suministro de gas. Esto creaba
situaciones tragicómicas. «Varias
veces —cuenta Encarnita—, con



invitados a la hora de almorzar, fue
preciso hacer la comida en un
brasero, porque faltaba el gas.
Entonces, Dora del Hoyo, que servía
la mesa , procuraba ir despacio, para
que contásemos con un poco más de
tiempo; y cuando salía del comedor,
quitándose los guantes, atizaba el
fuego con el soplillo para que la
cazuela cociese con mayor fuerza» |#
159|.

Gracias a las administradoras, que en
tan difíciles condiciones obraban
portentos culinarios, podían agasajar
a altos personajes eclesiásticos,
tomando ocasión de ello para
hablarles del Opus Dei. Pero aquellos
invitados tampoco se daban cuenta
de la estela de pobreza y ayunos que
dejaba tras de sí el apostolado del
almuerzo. «Cuando no había visita —
testimonia Álvaro del Portillo— nos
tocaba pasar mucha hambre,
siempre con alegría» |# 160|.



El espíritu de pobreza que el Padre
exigía no era el de aguantar estoica y
pasivamente la indigencia sino salir
alegre y activamente a su encuentro:
aprovechando todo bien,
administrando con sentido común y
visión sobrenatural, porque «no
gastar lo necesario puede ser falta de
fe» |# 161|, en cuanto es dudar de la
divina Providencia. Para un hijo de
Dios, pobreza, en todo caso, no es
equivalente a roñosería.

«El Padre —cuenta Encarnita Ortega
— nos exigía mucho en el modo de
vivir la pobreza: aprovechamiento
del tiempo; luces apagadas siempre
que no fuesen necesarias; compras
bien pensadas y en los sitios que
ofrecieran mayores ventajas;
aprovechamiento de alimentos en la
cocina, de restos de telas, de
chinchetas, clavos o cualquier
material empleado para hacer un
arreglo. Comprobábamos cómo
aprovechaba su ropa personal: las



sotanas, el abrigo —en el que las
piezas que lo formaban eran
mayores que la tela original—, los
papeles en donde escribía; cómo le
preocupaba que el sol deteriorase los
pocos muebles que teníamos. Todo
nos estimulaba a querer aprender a
vivir esta virtud detalladamente» |#
162|.

De todos modos, se encontraban
todavía en los preámbulos de la
pobreza de veras que les había
anunciado por carta el Padre, y hacia
la cual caminaban deprisa. Pero lo
cortés no quita lo valiente. A los
pocos días de llegar a Roma se
celebraba la Befana, el día de los
regalos |# 163|. Sus hijas pensaron
mucho qué le regalarían. Por
entonces venían sufriendo
restricciones de electricidad y
apagones inesperados, por lo que se
les ocurrió comprar al Padre una
palmatoria. Aun así la empresa no
fue fácil, pues no les sobraba una



triste lira. Y, para redondear el
regalo, le hicieron un juego de
purificador, corporal y amito |#
164|.

* * *

Despidieron el año 1946 rezando un
Te Deum; e iniciaron el 1947 con
misa de medianoche, seguros de que
si el Señor había sido tan generoso
con ellos el año que acababa, más lo
sería el nuevo. Aun dándolo por
cierto el Padre ardía en impaciencia,
que se le escapaba, como el vapor a
presión, en todo momento. En la
mañana de Año Nuevo de 1947
escribía a los de Madrid:

Las cosas siguen su curso —un curso
excesivamente lento, pero aquí son
así— y, en la cuestión de la casa, bien
poco podemos hacer, mientras no se
solucione, como es debido, la
cuestión económica, que va por esas
tierras de España con el mismo ritmo
que si Madrid fuera Roma. Paciencia.



Ayer tuvimos Misa a medianoche.
Antes, al acabar el año, rezamos el Te
Deum y las oraciones de acción de
gracias. Mucho nos dio el Señor en el
año último, pero estoy seguro de que,
si somos fieles, este año 47 será más
fecundo en todos los estilos.

Me gustaría salir de aquí cuanto
antes. Sin embargo, hay que estar al
pie del cañón, aunque nada más sea
haciendo la guardia. También valdrá
esto algo delante de Dios... ¡para mi
genio! |# 165|.

Sí, realmente, requería mucha fuerza
el dominar un carácter que tendía a
afrontar los problemas armado de
audacia sobrenatural, con rapidez de
decisión y sin demoras en la
ejecución. Tal era su modo de ser. Es
comprensible, por lo tanto, que, en
medio de la necesaria burocracia y
prudencia de despacho en la Curia, el
Padre se sintiese reducido y como
maniatado. A duras penas podía



contenerse. El ímpetu de la acción le
salía espontáneo. En cierta ocasión,
conversando con sus hijos, les decía:

Somos cinco y parece, a primera
vista, que no hacemos nada. Pero un
día, más tarde, los que vengan y
hablen de nuestra estancia aquí en
Roma, nos mirarán con envidia |#
166|.

Bajo la sensación de una actividad
reprimida, el Padre calificaba de
aparente inactividad la situación en
Città Leonina. No había tal ocio, ni
siquiera aparente. El Padre,
acompañado siempre de don Álvaro,
hacía o recibía visitas, empleando el
tiempo libre en redactar
documentos, despachar asuntos de
gobierno y retocar la redacción de
algunos puntos del Catecismo de la
Obra: una explicación, en frases
breves, del espíritu y del derecho de
la Obra. Y todo ese trabajo, sazonado
de dolores y molestias.



El 6 de enero amaneció Roma
cubierta de nieve. Para calentar el
piso tenían un brasero. En el diario
de la casa, con fecha 7 de enero, se
dice: «Don Álvaro ha estado hoy algo
molesto del hígado y con dolor de
cabeza». Y líneas abajo: «Poco
después de las cinco salimos para
comprar unas medicinas para el
Padre, y enterarnos del precio de las
estufas eléctricas, pues el brasero no
da calor suficiente» |# 167|. Al otro
día, 8 de enero, acompañado de dos
de sus hijos, se echó el Padre a la
calle dispuesto a «comprar un horno
para la cocina, la estufa y la máquina
de coser para la Administración»,
escribe el cronista |# 168|. A partir
de esa fecha, en los restantes días del
mes, don Álvaro pasó muchas noches
sin dormir, con un persistente dolor
de muelas, que le obligó a ir siete
veces al dentista. Con todo, se las
arreglaba para hacer vida normal y
no quejarse; y, como decía el Padre,



cuando se queja es porque lo pasa
muy mal |# 169|.

Tampoco se quejaba don Josemaría,
aunque su estado físico, sin llegar al
agotamiento, era de perpetuo
cansancio. Esto se debía,
mayormente, a que se entregaba en
cuerpo y alma al trabajo, con pasión
y sin reservas. Cuando venía de la
calle y no podía coger el ascensor
porque habían cortado la corriente,
en aquella época de restricciones,
subía los cinco pisos jadeando, y
llegaba a casa deshecho |# 170|.
Aquí y allá aparecen anotaciones en
el diario sobre las dolencias y
achaques del Padre, que le obligaban
a veces a acostarse temprano y sin
cenar, o a pasarse todo un día en su
cuarto, encerrado y trabajando |#
171|.

Fue el Cardenal Lavitrano, Prefecto
de la Congregación de Religiosos, que
padecía también de diabetes, quien



aconsejó al Fundador que visitase al
profesor Carlo Faelli. Al hacer su
historia clínica, el Dr. Faelli le
preguntó si había tenido disgustos; y
don Álvaro, que le acompañaba, oyó
con estupor «que contestaba muy
decidido que no, que no había tenido
disgustos» |# 172|. El médico, sin
insistir, anotó: «es hombre que ha
sufrido mucho, aunque afirme que
no ha tenido disgustos» |# 173|.

Las contrariedades, evidentemente,
mucho tenían que ver con la salud
del Padre, como también las fuertes
mortificaciones y el esfuerzo por
dominar su temperamento. Como
contrapartida y compensación
estaban las alegrías, de las que no
pequeña parte procedían de sus
hijas. De las cinco personas de la
Obra que trabajaban en aquel piso
no podía decir el Fundador, ni de
lejos, que llevaban una aparente
inactividad. Muy al contrario; le
tenían ganado el corazón. De su



pluma de Padre no salen más que
alabanzas, y las pone sobre las
nubes:

Queridísimas —escribe a las de la
Asesoría Central—: Ya están aquí, en
plena labor, vuestras hermanas. Ha
sido una bendición de Dios muy
grande, su venida |# 174|.

Y dos semanas más tarde les hace ver
que se ocupa de sus problemas,
incluida la batería de cocina:

Vuestras hermanas de aquí están
encantadas, aunque, por no tener
aún casa propia, tienen que ir a la
noche a casa de los Pantoli, que son
buenísimos.

Hoy les han traído una balanza, que
puede pesar hasta diez kilos; y vamos
completando, poco a poco, la batería
de cocina. Lo que le daría mucha
envidia a Nisa es el horno eléctrico;
pero que tenga paciencia, y vendrá a
hacer sus tartas, que yo no podré



probar para no dar gusto a la
diabetes. Pienso que alguna
excepción se podría hacer, porque el
Prof. Faelli asegura que
constitucionalmente no soy
diabético... y que el azúcar vino por
los disgustos: no recuerdo haber
tenido nunca ni un disgusto, y, en
todo caso, comer un buen trozo de
una buena tarta no es para
disgustarse |# 175|.

* * *

A mediados de enero de 1947 ya se
había puesto nombre a la ley con que
se iba a regular el tan esperado
Decretum laudis. Fácil es adivinarlo
por la manera de dar la noticia el
Fundador:

Roma, 17 de Enero, 1947

Que Jesús me guarde y bendiga a mis
hijos.



Queridísimos: No imagináis cuántas
ocupaciones hay en esta bendita
Roma, cómo trabajan vuestros
hermanos, y de qué manera doy
gracias al Señor por haber venido
aquí, donde están cuajando
bendiciones del cielo tan grandes:
grabad en vuestras cabezas —y en
vuestros corazones— estas palabras:
"Provida Mater Ecclesia". —No
preguntéis. Esperad. |# 176|.

Pero el trabajo de los juristas y las
normas de procedimiento se
demoraban más de lo que el
Fundador quisiera:

Esto se va prolongando más de lo que
yo pensaba —escribe el 31 de enero
—. Sin embargo, tenemos la
seguridad de que dentro de febrero
(desde luego, antes de S. José)
habremos terminado felizmente
nuestro camino canónico. Provida
Mater Ecclesia! |# 177|.



Y, de pronto, fechas más adelante, se
da uno de cara con esta anotación en
las páginas del diario de Città
Leonina: «hacia las ocho hicimos la
oración con el Padre en el oratorio.
Nos habló de perseverancia, de
humildad, de ser como la semilla que
se entierra bien hondo. ¡Si nos
convenciésemos de que
precisamente en esta labor humilde
y oculta está la fecundidad de
nuestro trabajo!» |# 178|. Un tanto
sorprendente es el comentario:
«Hacía tanto tiempo que el Padre no
hacía la oración así, con nosotros.
Pero, ¡qué lástima!, cuando se ha
terminado la oración no se acuerda
uno exactamente de lo que ha dicho»
|# 179|. El tono de la meditación del
Padre debió de ser desacostumbrado,
y tan vibrante, que el cronista se
quedó con la sustancia y no con las
palabras.

Desde ese día —9 de febrero— hasta
el final de mes todo es actividad y



movimiento, temores y esperanzas
por la suerte del Decretum laudis y la
sanción de la Provida Mater Ecclesia.
El día 11 don Álvaro estuvo «toda la
tarde danzando de una parte a otra»
|# 180|. El Congreso pleno, que
había de dar su parecer sobre la
Provida Mater Ecclesia y el Decretum
laudis, se reunió el 13; y el 14 de
febrero escribía el Fundador a los de
Madrid:

Queridísimos: Muy padrazo fue el
Señor con nosotros, ayer. Las cosas,
en el "Congresso pieno", que presidió
el Sr. Card. Lavitrano, salieron como
esperábamos. Laus Deo |# 181|.

A este respiro de optimismo siguen
unos días de inquietud. El Padre pide
a todos que redoblen sus oraciones
esos días. «Nos ha dicho —se lee en el
diario— que hay que acordarse
mucho, mucho, de los asuntos
pendientes, pues el demonio se ha
empeñado en meter el cuerno por



medio, pero si Dios con nosotros,
¿quién contra nosotros?» |# 182|. A
todo esto, se acercaba el 24 de
febrero, fecha en que el Cardenal
Lavitrano sometería a la aprobación
del Papa el Decretum laudis del Opus
Dei. Era grande la expectación por
parte de todos; y enorme el trabajo
para don Álvaro, que estaba con
Mons. Bacci dando los últimos
retoques estilísticos al latín de la
Provida Mater Ecclesia |# 183|. (El
Padre y don Álvaro llevaban meses
siguiendo de modo activo la
preparación de la Provida Mater
Ecclesia).

La tensión descargó, por fin, la tarde
del 24. Ese día el Padre, con don
Álvaro y otros dos de la Obra, fueron
a enterarse del resultado de la
audiencia del Cardenal Lavitrano.
Entró don Álvaro a hablar con él y
los demás esperaron en el coche. Al
poco tiempo regresó don Álvaro. No
le dio tiempo de llegar al coche,



porque el Padre salió a su encuentro.
Luego, lleno de gozo, dijo a los que
esperaban: ya somos de derecho
pontificio |# 184|. Y, una vez en
marcha el coche, recitó un Te Deum.
Describiendo las peripecias de ese 24
de febrero deja correr familiarmente
la pluma el cronista del diario:

«Ahora el Padre parecía muy
fatigado y, como decía don Álvaro, es
lógico, pues ha esperado esto durante
veinte años. Además, si para nosotros
ha sido una alegría muy grande, con
más motivo para él. Es natural que
esté fatigado, pues el amar fatiga; y el
Padre, como tiene un corazón tan
grande, ama mucho [...]. Para
festejarlo, a la cena nos han dado
como postre brazo de gitano» |#
185|.

* * *

El texto normativo que regiría los
Institutos Seculares —las formas
nuevas aprobadas por la Iglesia— se



promulgó como Constitución
Apostólica, ya que Pío XII quiso dar a
la Provida Mater Ecclesia una
sanción pontificia de mayor
categoría y solemnidad que no un
simple decreto emanado de un
Dicasterio de la Curia Romana |#
186|. Esta Ley peculiar de los
Institutos Seculares, junto con otros
documentos promulgados en 1948 |#
187|, compone el marco legislativo
en que se encuadran los
mencionados Institutos, a los cuales
se define como «sociedades clericales
o laicales, cuyos miembros, para
adquirir la perfección cristiana y
ejercer plenamente el apostolado,
profesan en el mundo los consejos
evangélicos» |# 188|. La nota
fundamental que define esta nueva
figura jurídica es, pues: la condición
secular de sus miembros, que
profesan los consejos evangélicos y
ejercitan el apostolado. Considerados
desde otro punto de vista, es decir,
definidos negativamente, de los



Institutos Seculares puede decirse
que no son Religiosos (Órdenes o
Congregaciones), ni tampoco
Sociedades de vida común, tal como
las contempla el Codex, pues ni
admiten los tres votos públicos de
religión ni imponen a sus miembros
la vida común o morada bajo un
mismo techo |# 189|.

El Decretum laudis, que lleva por
título Primum Institutum (primero
de los Institutos Seculares aprobado)
|# 190| describe la particular
fisonomía jurídica del Opus Dei,
estructura, miembros y vida
apostólica. En él se define al Opus
Dei como Instituto prevalentemente
clerical, a causa de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz, que lo
informa totalmente. Y en su parte
dispositiva se dice que el Papa Pío
XII: «por el presente Decreto, de
acuerdo con la Constitución Provida
Mater Ecclesia y con las propias
Constituciones, que fueron revisadas



y aprobadas por la Sagrada
Congregación de Religiosos, alaba y
recomienda al Opus Dei, junto con la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
como Instituto Secular, bajo la
autoridad de un único Superior
General, cuyo oficio es ad vitam, y lo
declara de derecho pontificio,
dejando a salvo la potestad de los
Ordinarios, según el tenor de la
misma Constitución Apostólica» |#
191|.

La alegría del Fundador fue grande.
A las veinticuatro horas de haber
obtenido el Decretum laudis escribía
a los del Consejo General:

Roma, 25 de febrero, 1947.

Jesús me guarde a mis hijos.

Ayer sancionó el Santo Padre nuestro
decretum laudis. ¡Ya somos de
derecho pontificio! |# 192|.



Y a las de la Asesoría Central, con
igual fecha:

Ya veis que estamos de enhorabuena:
somos de derecho pontificio [...]. Con
estas bendiciones de la Iglesia,
iremos superando los obstáculos,
que, por otra parte, son inevitables.
Ya se remediarán con los años |#
193|.

El Fundador estaba, realmente, de
enhorabuena. Había conseguido lo
que fue buscando a Roma en 1946: la
sanción del Opus Dei como
institución de derecho pontificio.
Mejor aún, la unidad institucional
del Opus Dei, en cuanto fenómeno
pastoral, quedaba suficientemente
asegurada. En el decreto se aprobaba
la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz y Opus Dei —con nombre
abreviado: Opus Dei— como Instituto
Secular de derecho pontificio bajo la
autoridad de un Presidente General,
en el que se unían una sección de



hombres y otra de mujeres. No como
partes desvinculadas de un todo —
ese todo es el Opus Dei— sino
separadas e independientes; aunque
«de tal modo que siempre, con una
única erección, de hecho, como regla
general hay dos centros separados en
cada uno de los domicilios del Opus
Dei» |# 194|.

Si esto era así, y razón había para
felicitarse de ello, ¿por qué el Padre
cantaba victoria a medias? ¿Cuáles
eran esos obstáculos inevitables, que
el tiempo iría remediando? ¿En qué
se fundaban sus reservas y temores?

Aquel dicho de que la Obra había
llegado a Roma con un siglo de
anticipación, y que la única solución
posible era esperar, porque no
existía un adecuado cauce legal para
lo que la Obra representaba |# 195|,
no era tan exagerado como a
primera vista parece. El Fundador
llegó a Roma cuando se preparaba la



normativa de las formas nuevas y no
tenía otra solución, si quería obtener
el Decretum laudis, que embarcarse
jurídicamente en la Provida Mater
Ecclesia. Ahora bien, la Provida
Mater Ecclesia era una red barredera
de las formas nuevas, con un mucho
de cajón de sastre, adonde habían de
refugiarse todo tipo de Institutos
Seculares, por lo que se dio a su
normativa la amplitud suficiente
para que cupiesen todos, tanto los
cercanos a las Congregaciones
religiosas como los vecinos a las
asociaciones de fieles. La figura
jurídica de los Institutos Seculares
según la Provida Mater Ecclesia
quedó perfilada, por tanto, de
manera muy amplia y ambigua,
como fruto de un compromiso entre
el estado religioso y el laical |# 196|.

Durante su estancia en Roma, el
Fundador hubo de mantener un
prolongado debate en defensa de la



secularidad de la Obra, un filial
forcejeo, como él explica:

para que los miembros de los
Institutos Seculares no fueran
considerados personas sagradas,
como algunos querían, sino fieles
corrientes, que eso son; mi afán en
que quedara claro que no éramos ni
podíamos ser religiosos; la necesidad
de que no se cerrara el paso a ningún
trabajo honrado, ni a nuestra
actividad en cualquier quehacer
humano noble |# 197|.

El Fundador tuvo que seguir una
política de tira y afloja, concediendo
lo imprescindible, pero
manteniéndose firme en lo que era
esencial a la naturaleza del Opus Dei
|# 198|. De momento el Fundador
tenía resueltos sus problemas, pero,
de acuerdo con la Provida Mater
Ecclesia, el Opus Dei quedaba bajo la
dependencia de la Sagrada
Congregación de Religiosos, y esta



situación —escribía en 1947— hace
prever no pocos peligros en el futuro
|# 199|.

Tenía que defender su herencia
divina; lo cual le obligaba, para
evitar confusionismos entre la vida y
vocación de los religiosos y la vida y
dedicación profesional de los
miembros del Opus Dei, a insistir en
las notas diferenciales. Tantas veces
había explicado el profundo trecho
que mediaba entre los laicos y los
religiosos, entre los fieles corrientes
y las personas consagradas a Dios,
que, hasta la comparación con su
estilo de vida, le producía reacción
inmediata |# 200|.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-pobreza-de-
veras-los-institutos-seculares/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-pobreza-de-veras-los-institutos-seculares/
https://opusdei.org/es-es/article/5-pobreza-de-veras-los-institutos-seculares/
https://opusdei.org/es-es/article/5-pobreza-de-veras-los-institutos-seculares/

	5. Pobreza de veras. Los Institutos Seculares

