
opusdei.org

5. Omnia in bonum!

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

21/12/2011

Con la fundación del Opus Dei -
acabamos de verlo-, la vida de Mons.
Escrivá de Balaguer recibe una luz
definitiva. En cierto modo, ese foco
esclarece tribulaciones sufridas en
años precedentes. Otros obstáculos
están ligados al itinerario teológico y
jurídico de la fundación, que
desearía tratar en otro momento.



Ahora, me centraría en
contrariedades humanas, queridas o
permitidas por la providencia divina,
tal vez para cimentar su entereza, de
acuerdo con aquello de Forja, 245: Si
no hay dificultades, las tareas no
tienen gracia humana..., ni
sobrenatural. -Si, al clavar un
clavo en la pared, no encuentras
oposición, ¿qué podrás colgar ahí?
Algunas de esas situaciones son
conocidas, como la muerte de sus
tres hermanas: esas desgracias
familiares, con el ejemplo de los
padres, fueron acrisolando su alma.

Mons. Escrivá de Balaguer me contó
alguna vez que, al fallecer su
hermana Chon, vio la muerte de
cerca por primera vez.
Aprovechando una breve ausencia
de sus padres, entró donde estaba
amortajada, a pesar de que ellos
querían evitarle ese dolor, como
cuando fallecieron las pequeñas
Rosario y Lolita.



Recordaba que, ante el cuerpo
inanimado de Chon, sintió una
tristeza muy grande, y se le grabó la
imagen de una niña inocente, con el
rostro muy sereno: le inundó el
convencimiento de que estaba con
Dios, aunque a esa edad no entendió
por qué el Señor se había llevado,
una tras otra, a sus tres hermanas.

Y en cuanto a la quiebra de la
empresa familiar...

El Fundador del Opus Dei refería que
este suceso influyó en su ánimo de
adolescente de diversos modos. De
una parte, aumentó la admiración
hacia sus padres al contemplar su
actitud cristiana, que les permitió
conservar la alegría y la serenidad;
por otro lado, no acababa de
entender la tranquilidad y la
aparente pasividad paterna; la
generosidad de renunciar a su
patrimonio, y quedar en auténtica



necesidad económica, que le
obligaría a cambiar de ciudad.

Hacia 1967 ó 1968, un miembro del
Opus Dei, con ocasión de sus trabajos
de investigación en materias
jurídicas, se encontró con la
sentencia judicial por la que se había
decretado la quiebra del negocio
familiar de Barbastro. La estudió a
fondo, a la luz de las leyes y de la
jurisprudencia del momento, y llegó
a la conclusión de que dejaba
bastante que desear desde el punto
de vista técnico y, además, admitía el
recurso de apelación inmediata, que
podía haber supuesto para don José
Escrivá verse descargado de los
graves deberes que asumió para no
perjudicar económicamente a los
acreedores.

Con motivo de un viaje a Roma,
contó su hallazgo a Mons. Escrivá de
Balaguer. Recuerdo que, no
solamente no quiso extenderse en la



conversación, sino que, además, sin
dar mayor importancia, rogó que se
destruyesen las copias de
documentos -referentes al asunto-
que ese hijo suyo había llevado.

Así me dio ejemplo de saber aceptar
la Voluntad de Dios, aunque se haga
cuesta arriba o se nos muestre a
través de contradicciones. Me enseñó
también a rehuir la curiosidad vana
y a rechazar la autocomplacencia
ante los sufrimientos injustos. No
hizo posteriormente ningún otro
comentario sobre esos sucesos.

Tampoco en esta ocasión salió de sus
labios el más pequeño reproche
hacia quienes provocaron la ruina
familiar, ni hacia los juristas que
intervinieron en la quiebra, ni contra
las personas que les habían hecho el
vacío cuando se encontraron en la
más absoluta necesidad.

Sigue resultando necesario explicar
algunas contrariedades que sufrió en



el Seminario de Zaragoza,
extremando la comprensión hacia
sus protagonistas. Han sido ya
descritas en libros publicados
después de 1975. Pero siempre es
posible añadir recuerdos personales.

Se hizo cargo, desde el primer
momento, de los ambientes de donde
procedían los seminaristas y
entendió perfectamente que algunos,
por la formación recibida, no
estaban preparados para aceptar
determinados comportamientos.

Es evidente que, de ordinario, todos
tendemos hacia un cierto abandono;
y, si no nos ayudan otras personas,
los defectos se van agudizando. Entre
los jóvenes es mayor la inclinación a
la dejadez en la ropa, o en el orden
de las habitaciones. En este aspecto,
Josemaría aplicó criterios muy
claros: se ocupaba, sin exageración,
de su limpieza y aseo; del cuidado de
la ropa y del vestido; del orden en su



cuarto; de las buenas maneras en la
conversación, en la comida y en las
bromas; de la buena educación en la
convivencia; de escuchar sin
interrumpir; de exponer las
opiniones sin herir, y de tener en
cuenta las preferencias y el carácter
de los demás.

Alguna vez, en conversaciones con
Mons. del Portillo y conmigo, aludió
a conflictos con dos compañeros,
aunque quizá se tratase de una sola
persona, porque Mons. Escrivá de
Balaguer pasó sobre estos incidentes
con rapidez, sin dejar mal a quien le
había maltratado.

Un suceso fue provocado por un
seminarista que, según los otros
condiscípulos, se distinguía por su
trato brusco, e incluso grosero. En la
convivencia cotidiana, de una
manera o de otra, procuraba
zaherirle con su ironía. A tal punto
debió de llegar la enervación de



aquel hombre que, estando en La
Seo, hizo unos comentarios
gravemente ofensivos. Al intentar
cortarle, respondió con golpes,
acompañados de más insultos, y
Josemaría tuvo que defenderse del
ataque.

Por este motivo, fue llamado al orden
y sufrió un castigo. Al evocar este
sucedido, jamás echó la culpa al otro,
ni juzgó nunca su comportamiento;
aludía al incidente y puntualizaba
que había aceptado el castigo,
porque lo habían dispuesto así los
Superiores. Ni entonces, ni luego,
entró a considerar si se habían
ponderado bien las razones de su
reacción ante el trato de aquel
seminarista.

El otro incidente lo protagonizó un
condiscípulo que cuidaba poco su
porte externo y su higiene: olía
tremendamente a sudor y hacía
ostentación de sus efluvios. En



ocasiones se acercaba a Josemaría,
repitiendo fanfarronamente y con
tono de burla: "¡hay que oler a
hombre!" No se conformó con esto,
pues una vez, alzando el brazo y
pasándole la axila por delante de la
cara, repitió con más fuerza la
consabida frase. Le contestó con
reciedumbre -con dureza, precisaba-
que nada tenía que ver la hombría
con la suciedad. Todo debió quedarse
en esa desairada postura, sin más
trascendencia, porque los Superiores
no aluden al suceso en ningún
documento. Mons. Escrivá de
Balaguer comentaba que estas
manifestaciones bruscas y violentas
de mala educación -nunca mencionó
el nombre del compañero-, pueden
encerrar un fondo de soberbia o de
encubrimiento de los propios
defectos.

Me da alegría referir algo que he
sabido después de que el Fundador
del Opus Dei fuese llamado a la



presencia de Dios. Encontré una
tarjeta de visita del seminarista que
provocó el incidente en La Seo, en la
que constaba también el lugar de
trabajo, la capellanía de un hospital
de la Cruz Roja en España. Aquel
hombre había escrito pocas palabras
debajo de su nombre: "Arrepentido y
de la manera más sumisa e
incondicional. Mea culpa". Mons.
Escrivá de Balaguer me entregó
aquella tarjeta cuando la recibió, sin
añadir ningún comentario, para que
se guardara con otros documentos.
Después, con un gesto suyo muy
habitual, apoyó la cabeza entre sus
manos y se detuvo unos instantes
con el rostro pensativo,
manifestación externa de que se
estaba dirigiendo al Señor. No me
queda la menor duda de que, en
aquel instante, rezó por esa persona.
Pasados los años, pude confirmar
que coincide con la que figuraba en
el informe hecho por el Rector del
Seminario, cuando procedió al



castigo por la pelea en La Seo. El
Fundador del Opus Dei jamás citó su
nombre.

Debió de trascender aquel incidente
más allá del ambiente de los
Superiores y de los compañeros del
Seminario, porque Mons. Escrivá de
Balaguer, cuando aludía a este
suceso, solía completarlo con otro
episodio: tiempo después, en la
Universidad Pontificia, en clase de
Instituciones de Derecho Canónico, el
profesor de la asignatura, don Elías
Ger, aprovechó para contar una
historieta.

Se refería a un campesino, que
compraba canela en rama, y la
elaboraba en un molino de su
propiedad. Las piedras del molino
provenían de Alemania. Cuando se
gastaron, pidió otras a la fábrica,
pero no le llegaba el recambio. Ante
esa emergencia, pensó en una
solución apropiada: se dirigió al río,



tomó unos cantos rodados de
pedernal, y los acopló, en sustitución
de las piezas averiadas. Al poco
tiempo, los cantos se ensamblaron
debidamente y el molino volvió a
funcionar. El profesor sacó un
corolario de la historia: así conduce
el Señor a las almas, cuando quiere
quitarles algunas aristas, o acelerar
su entrega y abandono a la Voluntad
divina. Luego se dirigió a él, para
decirle: "¿me entiendes, Josemaría?"

No tomó a mal esta alusión. Al
contrario, la guardó como un tesoro,
pues caló en su alma lo que
predicaría tiempo después, con frase
muy gráfica: ¿a mí, quién me va a
santificar, el preste Juan de las
Indias, con quien no convivo, con
quien nunca estaré? Me tienen que
santificar las personas que están a
mi alrededor, porque he de
esforzarme para acomodarme a su
modo de ser, y he de procurar



servirles, y atenderles, también
con la corrección fraterna.

Ya en Madrid, y tras la fundación del
Opus Dei, sufrió serios agobios
económicos. Pero, cuando Mons.
Escrivá de Balaguer evocaba esa
época, más bien subrayaba la falta de
perseverancia de las personas que se
acercaban a la Obra en los
comienzos.

No le asustó jamás la falta de medios
para realizar la tarea que el Señor le
había encomendado. Repetía que, 
para los que esperamos en Él, no
existe el "no", porque Él lo puede
todo y, por lo tanto, su Voluntad se
cumplirá, a pesar de los obstáculos
y a pesar de nuestra propia
personal fragilidad y de nuestras
propias personales limitaciones.

Aludiendo a aquellos años, cuando
tantos que se le acercaban parecían
dispuestos a seguir el nuevo camino,
comentaba que hubo de sufrir no



poco, pues una buena parte
desaparecía sin dar señales de vida: 
se me escapaban de las manos
como se escapan las anguilas, que
no hay manera de retenerlas. No
por esto se desanimó. Continuó su
trabajo con fe, con esperanza y con
verdadero amor, bien convencido de
que la Obra tenía que salir adelante
porque era Voluntad de Dios.
Golpeaba en su alma la certeza de
que el Cielo estaba empeñado en
realizarla.

Aquellos primeros momentos no
fueron fáciles. Efectivamente,
muchos de los que se le acercaban se
sentían atraídos por el panorama
que les abría, pero, al cabo del
tiempo, se marchaban o dejaban de
frecuentar los medios de formación.
Nos ha confiado muchísimas veces
que buscaba en su propia persona la
causa de las deserciones, como si no
se hubiese dedicado con todas las
energías a la atención de esas almas.



Por eso, hacía grandes
mortificaciones y penitencias
corporales, en desagravio por el
desamor que hubiera podido haber
en aquellas personas y por lo que de
su parte -como pastor- no hubiera
puesto para atenderles.

Todo esto sucedía, además, en
circunstancias históricas muy
difíciles, que desembocarían en la
guerra civil de 1936.

No pocas humillaciones y malos
tratos sufrió el Fundador del Opus
Dei -pedradas, insultos, groserías-,
que soportaba con humildad. Si era
preciso, reaccionaba con fortaleza
para defender la doctrina y los
derechos de la Iglesia. En aquellos
años en los que ser católico era un
riesgo, especialmente entre personas
sin apenas formación, no dejó de
organizar las catequesis en los
barrios pobres, y de asistir a los
internados en los hospitales de



Madrid. Como consecuencia,
germinaban vocaciones entre los que
le acompañaban, y también entre los
propios enfermos.

Le dolían los odios que iban
creciendo en la sociedad, pero no
dejaba de repetir a los que le
rodeaban que no podían quedarse en
lamentos, ni tener miedo a
demostrarse católicos: es la hora de
trabajar, subrayaba también
entonces, como ante otras
dificultades.

Cuando se radicalizaron las posturas
y estalló la guerra civil, se opuso,
como es lógico, a las violaciones de
los derechos de la Iglesia y de los
ciudadanos. Aunque en uno y otro
bando se mezclasen posiciones
sectarias, y se cometiesen
arbitrariedades, era evidente que, en
lo que se llamaba la España
republicana, se había asumido una
postura de fobia visceral contra todo



lo que significaba el catolicismo,
hasta el punto de que bastaba que
una persona fuese conocida como
sacerdote, o simplemente como
católico, para que procediesen a su
arresto y, tras un juicio sumario -o
sin juicio de ningún tipo-, a su
fusilamiento.

Me han referido don Álvaro del
Portillo y otros miembros del Opus
Dei, que jamás le escucharon una
palabra de rencor, ni de
resentimiento hacia los
perseguidores o las autoridades que,
al menos con su connivencia, habían
permitido esa auténtica persecución.
Por mi parte, le he oído en más de
una ocasión aludir a esa época, pero
sin juzgar nunca a los responsables
de aquellas injusticias.

Sufría en el fondo del alma por el
flagelo de la guerra y rezaba
constantemente por la paz del país.
Para el Opus Dei y sus miembros, con



el Fundador a la cabeza, supuso un
auténtico quebranto en cuanto a la
organización externa del trabajo. De
todos modos, se ocupaba de que sus
hijos recibieran la necesaria atención
espiritual. Fueron tiempos de crecer
para adentro, en los que alcanzaron
una honda madurez, que les preparó
para la extensión de la labor
apostólica.

Aunque acaba de mencionarlo, vale
la pena reiterar la actitud de fondo
de Mons. Escrivá de Balaguer, pues
se siguen repitiendo periódicamente
interpretaciones gratuitas del punto
311 de Camino.

Con ocasión de las distintas
injusticias y violencias infligidas al
Opus Dei, al clero, a Institutos
religiosos y a la población en general,
manifestó su espíritu de desagravio
por la ofensa que se hacía al Señor, y
perdonó a los que cometían esos
atropellos.



Ya en 1939, contribuyó a la
pacificación entre los distintos
sectores que había en España, y
cuyas diferencias se agudizaron más
con el estallido de la guerra mundial.
Luchó con fortaleza para deshacer
rencores mutuos, desconfianzas y
animosidades. Resultaba evidente a
todo el mundo su sentido católico
universal, y su trato siempre
caritativo y lleno de idéntico afecto
humano hacia personas con
posiciones o enfoques opuestos en su
modo de trabajar o de pensar.

Enseñó a practicar a sus hijos,
dejándoles entera libertad en las
cuestiones temporales, el empeño en
no discriminar y en no marginar a
nadie. Predicó -con la palabra y con
las obras- que los católicos tenemos
que ser elementos de unidad:
intransigentes en la doctrina de la fe,
pero santamente transigentes con las
personas. Repetía que solamente a
través de una profunda amistad,



sabiendo escuchar y hablar sin herir,
se puede llegar a que la gente se
acerque a Dios.

Recordaba el Fundador de la Obra un
suceso, que muestra su actitud
sacerdotal abierta y su respeto
incondicionado de la libertad de los
demás. Hacia el año 1941, acudía al
Seminario de Madrid, para
confesarse con don José María García
Lahiguera. Para no perder tiempo, a
veces hacía el trayecto en taxi, pues
quedaba lejos y no estaba bien
comunicado por transportes
públicos. Ese día, hablando con el
taxista, le dijo que lamentaba mucho
la guerra que había padecido España,
porque se podía vivir como
hermanos y respetarse, aunque se
defendiesen opiniones distintas. Le
explicaba que era innecesario
recurrir a esos procedimientos tan
atroces, que reflejan un odio satánico
entre hermanos. Además,
continuaba, lo razonable es dar cada



uno su parecer: -Por ejemplo, si
usted en una materia concreta
piensa distinto de lo que yo
considero que es la verdad,
hablamos; y, si usted me convence,
yo me paso a su opinión; si yo le
convenzo, usted se pasa a mi
opinión. Si no nos convencemos,
seguimos pensando cada uno lo
que queremos, pero vivimos en
santa paz, respetándonos como
hermanos y queriéndonos. El
taxista escuchó en silencio y, al llegar
al destino, le preguntó: -"Padre,
¿usted se encontraba en Madrid
durante la guerra, cuando estaba
ocupado por las fuerzas
republicanas?". Sorprendido,
contestó: -Sí. Y aquel hombre,
repuso: "-¡Lástima que no le hayan
matado!". El Fundador del Opus Dei
le perdonó y, para que viese que no
le guardaba ningún rencor, sacó el
dinero que llevaba en el bolsillo, se lo
entregó, y le dijo: -¿Tiene usted
hijos? Ante la contestación



afirmativa del taxista, añadió: -
Quédese con el resto, para
comprarles unos dulces.

En los círculos en los que podía
actuar, el Fundador insistía en que
era necesario amar la paz y poner los
medios para que se viviese la
concordia entre los pueblos. Rogaba
a los miembros del Opus Dei y a sus
amigos, que encomendasen a Dios, a
través de la Virgen, la llegada de la
paz y que dejasen de tener influencia
las ideologías nazi y comunista.

Como había un cierto riesgo de que
España entrase también en el
conflicto, rezó e hizo rezar
muchísimo a todos para que se
evitase ese mal paso. Viendo el
peligro de una nueva dispersión de
los miembros del Opus Dei, tras la
causada por la guerra española, se 
encaraba a diario con Dios para que
no permitiera otro retraso en la
marcha apostólica de la Obra, y le



dejase consolidar los fundamentos
que el Señor mismo había puesto
trayendo las primeras personas al
Opus Dei y otras numerosas que iban
llegando.

Por eso, ante las amenazas de una
nueva dispersión, quiso que todos
sus hijos e hijas rezasen en las Preces
de la Obra, llenos de fe, la oración: 
Dominus illuminatio mea et salus
mea, quem timebo? Si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum; si exsurgat adversum me
proelium, in hoc ego sperabo ["El
Señor es mi luz y mi salvación, ¿a
quién puedo temer? Si acampan
contra mí ejércitos, no temerá mi
corazón; si se alzan duros combates
contra mí, en Él pondré mi
esperanza": Salmo 26,1.3].

Ha comentado más arriba que el
Fundador del Opus Dei veía la mano
de Dios en todo y que, ante los
sucesos externamente negativos,



solía repetir Dios sabe más, o bien: 
Omnia in bonum! Así era también
cuando las dificultades se referían a
su persona.

He visto momentos en los que
padeció auténticas incomprensiones,
y jamás perdió la paz o el buen
humor, no alteró su plan de vida o
sus trabajos, ni disminuyó su
vibración apostólica en servicio de la
Iglesia. En 1970, sufrió una gran
contradicción por parte de gente
buena. Nos comentaba a Mons.
Álvaro del Portillo y a mí cuál era su
reacción: en esta última temporada
estoy recibiendo una purificación
muy dura, que el Señor permite.
Pero no me importa lo que digan
de mí aquí, en Roma, y en ningún
otro sitio. Me importa sacar
adelante las almas que tengo
confiadas. Hay que saber llevar
todo con paciencia, ¡con paciencia
y sin hacer tragedias!



Hacia los años setenta, comenzó a
circular en Roma el bulo de que se
estaba muriendo, internado en una
clínica psiquiátrica. Vi su reacción
cargada de amor a Dios y a las
personas que habían lanzado ese
vulgar y penoso infundio. Nos
comentaba: ¿morir?, ¡qué
comodidad! Todavía, con la gracia
de Dios y mientras Él me deje en la
tierra, tengo que dar mucha guerra
para extender esta bendita semilla
del Opus Dei, en servicio de la
Iglesia y de las almas. Dicen que
estoy internado en una clínica
psiquiátrica, para locos. Desde
luego, tienen razón, estoy loco de
amor de Dios, y le pido al Señor
que me aumente esta locura. Para
Mons. Escrivá de Balaguer, esa
insidia, que circuló abundantemente
en distintos ambientes eclesiásticos y
civiles romanos hasta traspasar las
fronteras y llegar a otros países, no
pasó de ser una anécdota, en la que
vio también la permisión de la



Providencia para que estuviese más
desprendido de su yo.

Con buen humor, expresó en
diversos momentos que se veía
delante de Dios como un pobre
pirulero, o como cuatro huesos ya
sin fuerza física, lleno de costras y
miserias, como un personaje bien
feíllo. Pero, al mismo tiempo, ¡qué
me importa todo esto si sé que Dios
me quiere, si sé que Dios me
espera, si sé que Dios se sirve de
mí tal y como soy, y no desea
darme nada más aquí en la tierra.
¡Soy feliz, porque así me quiere Él!

Cuando me lamentaba de algo en su
presencia, solía hacerme esta
consideración: ¿cuánto hemos
rezado por esta tarea concreta?;
¿cómo ha sido nuestra oración?;
¿ha estado llena de fe?; ¿ha sido
perseverante?; ¿ha sido para
buscar única y exclusivamente la
gloria de Dios? Si impulsaba a todos



a ser hombres de oración, su acento
era más incisivo cuando hablaba con
quienes tenían gobierno de almas.
Nos pedía que pusiéramos ante el
Señor los temas que nos ocupaban,
porque así nos daríamos cuenta de
que muchas dificultades se disipan,
ya que -situándonos en la realidad
de la medida sobrenatural- vemos
lo más conveniente con la luz de
Dios. Nos ponía la comparación de
una persona pegada a un muro de un
metro setenta: aquella barrera le
parece insuperable; pero, si se aleja
un poco, comprueba que con el
impulso de una carrerilla se salta
fácilmente: así, sucede con las
actividades llevadas a la oración y
vistas con la dimensión de Dios. Se
comprende que todas las
dificultades se pueden saltar y se
pueden superar con el impulso y la
fortaleza del Señor, que es el
dueño de todo.



Y, en este contexto, se entiende el
optimismo que infundía a su
alrededor, por duros que fueran los
obstáculos.

Compendiaba su vida en el Opus Dei
como la historia de las
misericordias del Señor. En una
ocasión, lo sintetizaba con palabras
llenas de agradecimiento a Dios: en
la Obra ha habido, en todo
momento, trabajo, amor, lágrimas,
esfuerzo, y, siempre, alegría.

Por esto, exigía que le informáramos
de los problemas, aunque fuesen
muy graves. Remachaba con firmeza 
el deber de conocerlos, aunque
tenga que sufrir. Y reprendía con
fuerza si alguno, por un falso cariño,
pretendía ahorrarle un dolor: nos
explicaba que no debía escurrir el
hombro, sino, a pesar de su debilidad
personal, esforzarse en atender esas
cargas con alegría; y que Dios no deja



de iluminar con su luz a través de los
que ha escogido como pastores.

Comentaba que no hay rosas sin
espinas y que, para llevárselas,
muchas veces es inevitable
pincharse. En 1956, nos había
aconsejado: los caminos de Dios no
están llenos exclusivamente de
rosas; también hay espinas, que se
convierten en rosas cuando nos
ponemos en la presencia de Dios.
Nos puede costar aquello que nos
pide, pero basta decir: Señor, Tú lo
quieres, yo también lo quiero. ¡Y el
dolor se convierte siempre en
gozo, porque es el modo con que en
ese momento quiere tratarnos
Nuestro Señor! En agosto de 1961,
en momentos de dolor y de
contradicción, nos resumía: hay que
sacar de todas las vicisitudes del
camino, también de las espinas, el
buen sabor de Dios, que nos hace
percibir el olor y la fragancia de lo



sobrenatural a través de esos
sucesos que quizá no entendemos.

En agosto de 1972, sintetizaba así la
razón de su esperanza: hemos de
vivir con entrega, del todo,
amando al Señor con todas
nuestras fuerzas y sabiendo que no
faltarán sacrificios y dificultades
en nuestra tarea. Pero os aseguro
que si vivimos así, seremos muy
felices: felices de vivir de Dios y
para Dios. Nunca perdamos de
vista, por tanto, las razones
sobrenaturales; porque las razones
sobrenaturales son las más
tangibles, y las verdaderamente
válidas.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-omnia-in-
bonum/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-omnia-in-bonum/
https://opusdei.org/es-es/article/5-omnia-in-bonum/
https://opusdei.org/es-es/article/5-omnia-in-bonum/

	5. Omnia in bonum!

