opusdei.org

5. Nuevas luces
fundacionales

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

04/10/2010

Al tiempo que Dios ordenaba las
cosas para tener al Fundador mas
cerca de la Cruz, templando su alma
en el dolor, iba también afinando el
instrumento que habia de realizar
sus divinos planes sobre el Opus Dei.
Durante el verano de 1931, en medio
de grandes tribulaciones, don
Josemaria recibio nuevas luces sobre



el mensaje central de la doctrina y
espiritu del Opus Dei. Iluminaciones
que desplegaban ante su mente
aspectos ya implicitos en la esencia
de la Obra. Dios le asistia asi en sus
tareas fundacionales, dandole la
pauta para su realizacion, hasta en el
detalle.

Cuando sus hermanos se marcharon
a Fonz pasar las vacaciones de
verano, don Josemaria se quedo solo
con su madre en el piso de la calle
Viriato, donde se habia instalado al
dejar la vivienda anexa al Patronato
de Enfermos. Fue entonces cuando el
Sefior comenzo a obrar esas "grandes
cosas" presentidas por su alma meses
antes. Una de ellas tuvo lugar el 7 de
agosto de 1931. El suceso aflora en
una carta de 1947:

Me da vergliienza —confiesa antes de
comenzar el relato—, pero os lo
escribo cumpliendo con las



indicaciones que he recibido: pocas
cosas de éstas os contaré. Y continua:

Aquel dia de la Transfiguracion,
celebrando la Santa Misa en el
Patronato de Enfermos, en un altar
lateral, mientras alzaba la Hostia,
hubo otra voz sin ruido de palabras.

Una voz, como siempre, perfecta,
clara: Et ego si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum!
(Ioann XII, 32). Y el concepto preciso:
no es en el sentido en que lo dice la
Escritura; te lo digo en el sentido de
que me pongais en lo alto de todas
las actividades humanas; que, en
todos los lugares del mundo, haya
cristianos con una dedicacion
personal y libérrima, que sean otros
Cristos |# 130].

Claro es que, de no existir una
anotacion sobre lo sucedido aquel
dia, dificil seria calibrar
sobrenaturalmente el hecho, porque
el pudor no permite al sacerdote mas



que una confesion a medias. Pues
bien, la catalina correspondiente a
dicha fecha dice asi:

7 de agosto de 1931: Hoy celebra esta
didcesis la fiesta de la
Transfiguracion de Nuestro Sefior
Jesucristo. —Al encomendar mis
intenciones en la Santa Misa, me di
cuenta del cambio interior que ha
hecho Dios en mi, durante estos anos
de residencia en la exCorte... Y eso, a
pesar de mi mismo: sin mi
cooperacion, puedo decir. Creo que
renové el proposito de dirigir mi vida
entera al cumplimiento de la
Voluntad divina: la Obra de Dios.
(Proposito que, en este instante,
renuevo también con toda mi alma).
Llegd la hora de la Consagracion: en
el momento de alzar la Sagrada
Hostia, sin perder el debido
recogimiento, sin distraerme —
acababa de hacer in mente la
ofrenda del Amor Misericordioso—,
vino a mi pensamiento, con fuerzay



claridad extraordinarias, aquello de
la Escritura: "et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me

ipsum" (Ieann. 12, 32).
Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después
viene el ne timeas!, soy Yo. Y
comprendi que seran los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantaran
la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pinaculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Sefior,
atrayendo a Si todas las cosas.

A pesar de sentirme vacio de virtud y
de ciencia (la humildad es la
verdad..., sin garabato), querria
escribir unos libros de fuego, que
corrieran por el mundo como llama
viva, prendiendo su luz y su calor en
los hombres, convirtiendo los pobres
corazones en brasas, para ofrecerlos
a Jesus como rubies de su corona de
Rey |#131].



Esta nueva luz era una gracia
especifica que confirmaba el mensaje
del 2 de octubre, recalcando el
alcance que el trabajo profesional
tiene dentro del espiritu del Opus
Dei, como fuente de santificacion y
apostolado |# 132|. Al mismo tiempo
se resalta el valor y funcion del
trabajo en la economia de la
Redencion, como un eco de aquel
"recapitular todas las cosas en
Cristo", de que habla San Pablo a los
de Efeso |# 133].

Cristo, alzado en la cruz para que en
El fijen su mirada los hombres, en
signo de salvacion para muchos. La
redentora curacion de la humanidad,
dafiada por el pecado de nuestros
primeros padres en el Paraiso, venia
ya prefigurada en aquella serpiente
de bronce que Moisés mando
levantar para que sanaran de sus
picaduras los que habian sido
mordidos por las serpientes en el
desierto.



Asi también Cristo, enclavado en la
cruz, expuesto a las burlas de sus
enemigos y al dolor de sus amigos, es
signo de contradiccion para muchos.
Pero no es esta vision del Salvador,
condenado a muerte y victima en el
Calvario, el cauce por donde discurre
la locucidn recibida por el sacerdote
en la fiesta de la Transfiguracion,
sino en cuanto quiere que se
establezca el imperio de su amor a
través de las actividades de los
hombres. De nuevo se oye en labios
del Fundador el regnare Christum
volumus, sometiendo las actividades
todas de los hombres, el producto de
sus esfuerzos y la creatividad de su
inteligencia, para ponerlos a los pies
de Cristo como pedestal de alabanza
(Deo omnis gloria), para que reine
sobre las voluntades de los hombres
y domine todo lo creado.

La potencia creadora del hombre,
participacion del poder creador de
Dios, se pone de manifiesto en su



vocacion humana, en su vocacion
profesional. Es entonces cuando el
espiritu de laboriosidad, al buscar la
obra perfecta que ofrecer a Dios,
aplicando al trabajo sus cinco
sentidos, lo convierte en medio de
santificacion y apostolado. Por lo
tanto, al consagrar a Dios las obras
de nuestras manos y de nuestra
inteligencia elevamos la vocacion
humana al orden sobrenatural;
operacion que, por la gracia, entrafia
un efecto santificador, que acerca el
cielo a la tierra. Asi hacemos realidad
la reconciliacion de todas las cosas
con Dios; porque, desde dentro del
mundo, la creacién entera sera
atraida por la Cruz hacia lo alto, para
ser ofrecida por Cristo al Padre.

El trabajo del cristiano no es
solamente una obligacion familiar, o
un deber para con la sociedad. El
trabajo nos inserta de pleno en la
economia de la redencion y es
instrumento apostoélico para



participar en la mision salvifica de la
Iglesia, segun comentaba el
Fundador:

[...] considerando la magnitud de
nuestra tarea apostolica en medio de
las actividades humanas, procuro
retener en mi memoria, unidas a las
escenas de la muerte —del triunfo,
de la victoria— de Jesus en la Cruz,
aquellas palabras suyas: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Ioann. XII, 32);
cuando yo seré levantado en lo alto
en la tierra, todo lo atraeré a mi.

Unidos a Cristo por la oracion y la
mortificacion en nuestro trabajo
diario, en las mil circunstancias
humanas de nuestra vida sencilla de
cristianos corrientes, obraremos esa
maravilla de poner todas las cosas a
los pies del Sefior, levantado sobre la
Cruz, donde se ha dejado enclavar de
tanto amor al mundo y a los
hombres.



Asi simplemente, trabajando y
amando en la tarea que es propia de
nuestra profesion o de nuestro oficio,
la misma que haciamos cuando El
nos ha venido a buscar, cumplimos
ese quehacer apostolico de poner a
Cristo en la cumbre y en la entrafa
de todas las actividades de los
hombres: porque ninguna de esas
limpias actividades esta excluida del
ambito de nuestra labor, que se hace
manifestacion del amor redentor de
Cristo.

De esta manera, el trabajo es para
nosotros, no solo el medio natural de
subvenir a las necesidades
economicas y de mantenernos en
l6gica y sencilla comunidad de vida
con los demas hombres, sino que es
también —y sobre todo— el medio
especifico de santificacidon personal
que nuestro Padre Dios nos ha
sefialado, y el gran instrumento
apostolico y santificador, que Dios ha
puesto en nuestras manos, para



lograr que en toda la creacion
resplandezca el orden querido por
EL

El trabajo, que ha de acompaiiar la
vida del hombre sobre la tierra (cfr.
Gen. II, 15), es para nosotros a la vez
—vy en grado maximo, porque a las
exigencias naturales se unen otras
claramente de orden sobrenatural—
el punto de encuentro de nuestra
voluntad con la voluntad salvadora
de nuestro Padre celestial |# 134|.

kK 3k

Desde un principio, el Sefior mostré
al Fundador el Opus Dei como un
designio de alcance universal, de
entrafia catolica. Y en su virtud, una
catalina del 2 de octubre de 1930
expresaba, con fe absoluta, que la
Obra de Dios llenara todo el mundo |
#135].

En aquellos dias del verano de 1931,
el alma de don Josemaria —como



mas adelante expondremos—, se
hallaba sumida en grandes
tribulaciones. De ellas se servia el
Sefior para purificar sus afectos y
llevarle a un total abandono en la
Providencia, aunque por fuera las
circunstancias histdricas eran
francamente calamitosas. A pesar de
todo, don Josemaria no se cruzo de
brazos a la espera de tiempos mas
propicios. La mision que se le habia
encomendado le urgia. Y teniendo a
la vista aquellos afios en que el Sefior
le apretaba, para que viviera
exclusivamente de fe, dejo
testimonio escrito de la ayuda divina:

Los primeros pasos,
verdaderamente, no han sido nada
faciles. Pero el Sefior, tantas veces
cuantas han sido necesarias —y no
hablo de milagrerias, sino del modo
corriente de tratar el Padre del Cielo
a sus hijos, cuando son almas
contemplativas—, ha acudido en
cada caso a darnos una fortaleza



sobrenatural [...]. Y El hacia escuchar
su locucion clara, hacia el afio
treinta, no una vez, sino varias,
diciendo: et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti! (Il Reg. VII, 9),
he estado y estaré contigo
dondequiera que vayas |# 136].

Esta locucioén fue anotada en sus
Apuntes el 8 de septiembre de 1931,
fiesta de la Natividad de Nuestra
Sefora:

Ayer, por la tarde, a las tres, sali al
presbiterio de la Iglesia del Patronato
a hacer un poco de oracion delante
del Ssmo. Sacramento. No tenia gana.
Pero, me estuve alli hecho un
fantoche. A veces, volviendo en mi,
pensaba: Tu ya ves, buen Jesus, que,
si estoy aqui, es por Ti, por darte
gusto. Nada. Mi imaginacion andaba
suelta, lejos del cuerpo y de la
voluntad, 1o mismo que el perro fiel,
echado a los pies de su amo, dormita
sofiando con carreras y cazay



amigotes (perros como él) y se agitay
ladra bajito... pero sin apartarse de
su duefio. Asi yo, perro
completamente estaba, cuando me di
cuenta de que, sin querer, repetia
unas palabras latinas, en las que
nunca me fijé y que no tenia por qué
guardar en la memoria: Aun ahora,
para recordarlas, necesitaré leerlas
en la cuartilla, que siempre llevo en
mi bolsillo para apuntar lo que Dios
quiere (En esta cuartilla, de que
hablo, instintivamente, llevado de la
costumbre, anoté, alli mismo en el
presbiterio, la frase, sin darle
importancia): + dicen asi las palabras
de la Escritura, que encontré en mis
labios: "et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans
regnum tuum in aeternum": apliqué
mi inteligencia al sentido de la frase,
repitiéndola despacio. Y después,
ayer tarde, hoy mismo, cuando he
vuelto a leer estas palabras (pues, —
repito— como si Dios tuviera empefio
en ratificarme que fueron suyas, no



las recuerdo de una vez a otra) he
comprendido bien que Cristo-Jesus
me dio a entender, para consuelo
nuestro, que "la Obra de Dios estara
con El en todas las partes, afirmando
el reinado de Jesucristo para
siempre” |# 137].

Con estas palabras divinas quedaba
confirmado el caracter universal y
perenne de la Obra, al servicio de la
Iglesia. El Sefior le hacia entender asi
la continuidad ininterrumpida de la
mision del Opus Dei en la tierra.
Fortalecido por esta locucidn, el 9 de
enero de 1932 escribia el Fundador
para todos los miembros del Opus
Dei (los pocos que entonces eran y la
inmensa muchedumbre que
esperaba), con absoluta fe
sobrenatural en aquella empresa
divina:

Tened la completa seguridad, por
tanto, de que la Obra cumplira
siempre, con eficacia divina su



mision; respondera siempre al fin
para el cual la ha querido el Sefior en
la tierra; sera con la gracia divina —
por todos los siglos— un instrumento
maravilloso para la gloria de Dios: sit
gloria Domini in aeternum! (Ps CIII,
31) |#138].

Ante la situacion historica de
conmocion casi revolucionaria en
que se hallaba sumergido, el
Fundador confirmaba a los suyos en
el origen sobrenatural de la Obra,
haciéndoles ver que no se trataba ni
de una institucion ni de una
organizacion apostolica
circunstancial, suscitada por la
persecucion religiosa en Espafia. La
Obra no venia a llenar una necesidad
del momento para desaparecer
luego, como otras organizaciones,
una vez restaurada la paz politica y
social. En el siglo XIX, y aun en el XX,
habian sido muchos los institutos
nacidos con ocasion de las
persecuciones religiosas, que venian



a llenar un vacio, a desempeniar las
actividades apostdlicas de las que
antes se ocupaban las Ordenes y
Congregaciones expulsadas de esos
paises.

La vida de esas asociaciones estaba
llamada a ser efimera,
desapareciendo una vez cumplidos
sus fines circunstanciales. No
sucederad asi con la Obra, apuntaba
en una catalina:

Mientras veremos caer grandes
"apostolados" bullangueros, que
ahora levantan fervor y entusiasmos
humanos, la O. de D., cada vez mas
poderosa y recia, durara hasta el fin
|#139].

Aun resonaba en el alma del
Fundador el eco de la locucion del 7
de septiembre, cuando el 14 de ese
mismo mes el Sefior le mostro el
camino de la perennidad de la Obra,
por identificacion de sus miembros



con Jesucristo en la humillacion y en
la Cruz:

Fiesta de la Exaltacion de la Santa
Cruz: 1931 (se lee en anotacion de
esa fecha). —jCémo me hizo gozar la
epistola de este dia! En ella el
Espiritu Santo, por S. Pablo, nos
ensefa el secreto de la inmortalidad
y de la gloria [...]. Este es el camino
seguro: por la humillacidn, hasta la
Cruz: desde la Cruz, con Cristo, a la
Gloria Inmortal del Padre |# 140].

kK 3k

El 21 de septiembre regresaron de
Fonz sus hermanos, Carmen y
Santiago. Traian buen aspecto. Ese
mismo dia, fiesta de San Mateo,
celebraba don Josemaria por vez
primera la misa en Santa Isabel, con
el beneplacito del Patriarca de las
Indias, autoridad eclesiastica
palatina de la que dependia el
convento.



Fue, probablemente al salir de Santa
Isabel, cuando se posesiono de todo
su ser la gozosa claridad de saberse
hijo de Dios, manteniendo por largo
rato una oracion de union y
agradecimiento mientras caminaba
por las calles. Esto sucedia el 22 de
septiembre, segun cuenta en una
catalina:

Estuve considerando las bondades de
Dios conmigo y, lleno de gozo
interior, hubiera gritado por la calle,
para que todo el mundo se enterara
de mi agradecimiento filial: jPadre,
Padre! Y —si no gritando— por lo
bajo, anduve llamandole asi (jPadre!)
muchas veces, seguro de agradarle |
#141].

Durante una larga temporada a
duras penas podia retener en su boca
los sentimientos filiales para con
Dios. Todo su dia estaba empapado
de afectos, y la oracion se prolongaba
de la mafiana a la noche; por mas



que en una ocasion advierta: conste
que hago poca oracion y a destiempo.
Dos dias mas tarde, el 13 de octubre,
puntualiza:

Dije el otro dia que hago poca
oracion, y he de rectificar o, mejor,
explicar el concepto: no tengo orden
—hago proposito de tenerlo, desde
hoy—, no suelo hacer meditacion
(desde hoy también tendré una hora
diaria), pero oracion de afectos,
muchos dias, la estoy haciendo desde
la mafana a la noche: claro, que
algunos ratos, de un modo especial |
#142].

El 16 de octubre fue jornada
memorable, cuajada de oracion. Uno
de esos dias en que apenas consiguio
leer unas lineas del periodico, pues lo
paso arrebatado en union
contemplativa:

Dia de Santa Eduvigis 1931: Quise
hacer oracion, después de la Misa, en
la quietud de mi iglesia. No lo



consegui. En Atocha, compré un
periodico (el A.B.C.) y tomé el
tranvia. A estas horas, al escribir
esto, no he podido leer mdas que un
parrafo del diario. Senti afluir la
oracion de afectos, copiosa y
ardiente. Asi estuve en el tranvia y
hasta mi casa. Esto que hago, esta
nota, realmente, es una
continuacion, solo interrumpida para
cambiar dos palabras con los mios —
que no saben hablar mas que de la
cuestion religiosa— y para besar
muchas veces a mi Virgen de los
Besos y a nuestro Nifio |# 143].

Cuando, mas adelante, haya de dar
detalles sobre la oracion de ese dia,
"la oracion mads subida" que nunca
tuvo, al explicar aquella
extraordinaria gracia de union con
Dios yendo en un tranvia,
deambulando por las calles, vera en
ello una leccion. El Sefior le hizo
entender que la conciencia de la



filiacidn divina habia de estar en la
entrana misma de la Obra:

Senti la accion del Sefior, que hacia
germinar en mi corazon y en mis
labios, con la fuerza de algo
imperiosamente necesario, esta
tierna invocacion: Abba! Pater!
Estaba yo en la calle, en un tranvia
[...]. Probablemente hice aquella
oracion en voz alta.

Y anduve por las calles de Madrid,
quiza una hora, quiza dos, no lo
puedo decir, el tiempo se paso sin
sentirlo. Me debieron tomar por loco.
Estuve contemplando con luces que
no eran mias esa asombrosa verdad,
que quedo encendida como una
brasa en mi alma, para no apagarse
nunca |# 144].

En el mensaje del 2 de octubre de
1928, en la llamada a la santidad en
medio del mundo, se volvia a repetir
la vieja y nueva doctrina del
evangelio: estote ergo vos perfecti,



sicut et Pater vester caelestis
perfectus est; sed perfectos, como lo
es vuestro Padre celestial |# 145].

En aquella jornada percibio, en la
hondura misteriosa de la filiacion
divina, el alcance de aquella
asombrosa realidad. No del modo en
que habia venido viviéndola hasta
entonces sino proyectada dentro de
su especifica mision fundacional,
como explicaba a sus hijos:

Os podria decir hasta cuando, hasta
el momento, hasta donde fue aquella
primera oracion de hijo de Dios.

Aprendi a llamar Padre, en el
Padrenuestro, desde nifio; pero
sentir, ver, admirar ese querer de
Dios de que seamos hijos suyos..., en
la calle y en un tranvia —una hora,
hora y media, no lo sé—; Abba,
Pater!, tenia que gritar.

Hay en el Evangelio unas palabras
maravillosas; todas lo son: nadie



conoce al Padre sino el Hijo, y aquél
a quien el Hijo lo quisiera revelar
(Matth XI, 27). Aquel dia, aquel dia
quiso de una manera explicita, clara,
terminante, que, conmigo, vosotros
0s sintais siempre hijos de Dios, de
este Padre que esta en los cielos y
que nos dara lo que pidamos en
nombre de su Hijo [...] |# 146].

Todavia en 1971, dando una
meditacion, revivia el recuerdo
pasmoso de aquella jornada, que fue
una confirmacién de la cualidad
inefable de ser hijo de Dios y
también de que la Obra era,
verdaderamente, Opus Dei:

Te agradezco, Sefior, tu continua
proteccion y la realidad de que hayas
querido intervenir, en ocasiones de
modo bien patente —yo no lo pedia,
ino lo merezco!— para que no quede
ninguna duda de que la Obra es tuya.
Viene a mi memoria esa maravilla de
la filiacién divina. Fue un dia de



mucho sol, en medio de la calle, en
un tranvia: Abba, Pater!, Abba, Pater!
[...] |#147].

Con aquella nueva luz fundacional el
Sefior le hizo comprender que, si
bien la conciencia de la filiacion
divina existia ya en la Obra, habia de
ser el fundamento de su
espiritualidad. Asilo expresa el
Fundador:

Entendi que la filiacion divina habia
de ser una caracteristica
fundamental de nuestra
espiritualidad: Abba, Pater! Y que, al
vivir la filiacion divina, los hijos mios
se encontrarian llenos de alegria y de
paz, protegidos por un muro
inexpugnable; que sabrian ser
apostoles de esta alegria, y sabrian
comunicar su paz, también en el
sufrimiento propio o ajeno.
Justamente por eso: porque estamos
persuadidos de que Dios es nuestro
Padre [...] | # 148].



El alma del Fundador, enriquecida
por esta particular conciencia de la
filiacion divina, infundio esa
realidad en todos los aspectos de la
espiritualidad de la Obra. Las
verdades y misterios cristianos —el
que, redimidos del pecado, hemos
sido elevados al orden sobrenatural y
hechos hijos adoptivos de Dios,
deificados por la gracia y llamados a
la intimidad con la Trinidad
Beatisima— cobraron desde entonces
especial relieve en la meditacion y
vida interior de don Josemaria. De tal
suerte que, ese rasgo de la filiacion
divina, acabé informando todo el
espiritu del Opus Dei y la vida de
piedad de cada uno de sus miembros,
que procuran vivir la auténtica
libertad de los hijos de Dios; que
trabajan no como asalariados sino
como herederos de la gloria; que se
esfuerzan de modo particular por
tratar a Dios con la intimidad del hijo
que se sabe amado; que en su
apostolado se sienten corredentores



con Cristo para reconducir las almas
al Padre; y que reciben el gozo o el
dolor, la enfermedad o la muerte,
como venidas de las manos amorosas
de nuestro Padre Dios.

* %k ok

A los pocos dias de aquella pleamar
de afectos filiales que le cogidé en un
tranvia, el Sefior le seguia dando
luces. Una noche se acosto recitando
una de esas jaculatorias con las que
se sosegaba su alma en caso de
tribulacion: — Hagase, cumplase, sea
alabada y eternamente ensalzada la
justisima y amabilisima Voluntad de
Dios sobre todas las cosas. Amén.
Amén. Y anota al dia siguiente:

Como una respuesta del Cielo al
clamor mio de esta noche,
anticipadamente y porque si, esta
manana a las nueve, cuando iba a
coger el tranvia para Chamartin, me
encontré con que estaba yo recitando
un versiculo, que también porque si



0 por costumbre (desde luego,
creyendo que era de Dios) apunté en
mi cuartilla: timor Domini sanctus,
permanens in saeculum saeculi;
iustitia Domini vera iustificata in
semetipsa (Ps. 18, 10). Altosy
justificados son tus juicios, Sefior:
santo es el temor del Sefior, pero,
acatando, con toda mi alma tus
juicios, Jesus mio, llévame por
caminos de Amor |# 149].

Durante todo ese dia se vio privado
de un recto entender el "temor de
Dios". Qué sufrimiento y qué
congojas las de aquel sacerdote al
entrechocar en su alma el temor de
Dios con el regusto, que aun tenia en
la boca, del reciente Abba, Pater!,
Abba Pater! |# 150|. No se hizo la
calma en su espiritu hasta por la
noche. Por la mafiana fue a ver a su
confesor, quien le explico el sentido
del "timor Domini", que habia de
entenderse como temor de ofender a
Dios, que es la Suma Bondad, o temor



de apartarse de El, que es nuestro
Padre. De sobra lo sabia don
Josemaria, pero en aquellos
momentos sintié como si el Sefior
desprendiera un velo de sus 0jos,
segun explica en una catalina:

30-X-931: Hoy me encuentro algo
cansado, indudablemente como
consecuencia de la conmocion
espiritual de estos dos dias ultimos,
de ayer sobre todo. —No comprendo
mi obcecacion al traducir el timor,
pues otras veces, p.e., en la frase
"Initium sapientiae timor Domini",
siempre por temor entendi
reverencia, respeto. —Jesus, en tus
brazos confiadamente me pongo,
escondida mi cabeza en tu pecho
amoroso, pegado mi corazon a tu
Corazon: quiero, en todo, lo que tu
quieras |# 151].

Leccion practica, por la que quedo
impreso en el corazon del Fundador
la naturaleza del don de temor de



Dios, que no es miedo servil sino
temor filial de ofender a nuestro
Padre Dios.

Tan frecuente era el estar sumido en
oracion contemplativa que, en otro
caso, y para ahorrarse explicaciones,
decia que se encontraba sin hacer
oracion, sin mas. Pues bien, el
sabado, 12 de diciembre, almorzaba
en casa de unos amigos, sin hacer
oracion, cuando el Sefior le puso en
el entendimiento y en los labios una
nueva luz:

Ayer almorcé en casa de los Guevara.
Estando alli, sin hacer oracion, me
encontré —como otras veces—
diciendo: "Inter medium montium
pertransibunt aquae” (Ps. 103, 11).
Creo que, en estos dias, he tenido
otras veces en mi boca esas palabras,
porque si, pero no les di importancia.
Ayer las dije con tanto relieve, que
senti la coaccidon de anotarlas: las
entendi: son la promesa de que la O.



de D. vencera los obstaculos,
pasando las aguas de su Apostolado a
través de todos los inconvenientes
que han de presentarse |# 152|.

Con ello queria decirle el Sefior que
la accion apostolica, el desarrollo de
la Obra, se abriria paso como
torrente que corta gargantas entre
las penas. ¢(No querria avisarle
también de que su camino no seria
expedito? El Sefior, a no dudarlo, le
iba dando anticipadamente vigor,
optimismo y paciencia, sin dejarle
ver de golpe en qué consistirian los
obstaculos, porque, como bien decia
el Fundador en 1968, si, en aquellos
momentos, hubiera visto lo que me
esperaba, me hubiese muerto, jtanto
es el peso de lo que ha habido que
sufrir y gozar! |# 153].




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-nuevas-luces-
fundacionales/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-nuevas-luces-fundacionales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-nuevas-luces-fundacionales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-nuevas-luces-fundacionales/

	5. Nuevas luces fundacionales

