
opusdei.org

5. Nuevas luces
fundacionales

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

04/10/2010

Al tiempo que Dios ordenaba las
cosas para tener al Fundador más
cerca de la Cruz, templando su alma
en el dolor, iba también afinando el
instrumento que había de realizar
sus divinos planes sobre el Opus Dei.
Durante el verano de 1931, en medio
de grandes tribulaciones, don
Josemaría recibió nuevas luces sobre



el mensaje central de la doctrina y
espíritu del Opus Dei. Iluminaciones
que desplegaban ante su mente
aspectos ya implícitos en la esencia
de la Obra. Dios le asistía así en sus
tareas fundacionales, dándole la
pauta para su realización, hasta en el
detalle.

Cuando sus hermanos se marcharon
a Fonz pasar las vacaciones de
verano, don Josemaría se quedó solo
con su madre en el piso de la calle
Viriato, donde se había instalado al
dejar la vivienda anexa al Patronato
de Enfermos. Fue entonces cuando el
Señor comenzó a obrar esas "grandes
cosas" presentidas por su alma meses
antes. Una de ellas tuvo lugar el 7 de
agosto de 1931. El suceso aflora en
una carta de 1947:

Me da vergüenza —confiesa antes de
comenzar el relato—, pero os lo
escribo cumpliendo con las



indicaciones que he recibido: pocas
cosas de éstas os contaré. Y continúa:

Aquel día de la Transfiguración,
celebrando la Santa Misa en el
Patronato de Enfermos, en un altar
lateral, mientras alzaba la Hostia,
hubo otra voz sin ruido de palabras.

Una voz, como siempre, perfecta,
clara: Et ego si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum!
(Ioann XII, 32). Y el concepto preciso:
no es en el sentido en que lo dice la
Escritura; te lo digo en el sentido de
que me pongáis en lo alto de todas
las actividades humanas; que, en
todos los lugares del mundo, haya
cristianos con una dedicación
personal y libérrima, que sean otros
Cristos |# 130|.

Claro es que, de no existir una
anotación sobre lo sucedido aquel
día, difícil sería calibrar
sobrenaturalmente el hecho, porque
el pudor no permite al sacerdote más



que una confesión a medias. Pues
bien, la catalina correspondiente a
dicha fecha dice así:

7 de agosto de 1931: Hoy celebra esta
diócesis la fiesta de la
Transfiguración de Nuestro Señor
Jesucristo. —Al encomendar mis
intenciones en la Santa Misa, me di
cuenta del cambio interior que ha
hecho Dios en mí, durante estos años
de residencia en la exCorte... Y eso, a
pesar de mí mismo: sin mi
cooperación, puedo decir. Creo que
renové el propósito de dirigir mi vida
entera al cumplimiento de la
Voluntad divina: la Obra de Dios.
(Propósito que, en este instante,
renuevo también con toda mi alma).
Llegó la hora de la Consagración: en
el momento de alzar la Sagrada
Hostia, sin perder el debido
recogimiento, sin distraerme —
acababa de hacer in mente la
ofrenda del Amor Misericordioso—,
vino a mi pensamiento, con fuerza y



claridad extraordinarias, aquello de
la Escritura: "et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me
ipsum" (Ioann. 12, 32).
Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después
viene el ne timeas!, soy Yo. Y
comprendí que serán los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantarán
la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pináculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Señor,
atrayendo a Sí todas las cosas.

A pesar de sentirme vacío de virtud y
de ciencia (la humildad es la
verdad..., sin garabato), querría
escribir unos libros de fuego, que
corrieran por el mundo como llama
viva, prendiendo su luz y su calor en
los hombres, convirtiendo los pobres
corazones en brasas, para ofrecerlos
a Jesús como rubíes de su corona de
Rey |# 131|.



Esta nueva luz era una gracia
específica que confirmaba el mensaje
del 2 de octubre, recalcando el
alcance que el trabajo profesional
tiene dentro del espíritu del Opus
Dei, como fuente de santificación y
apostolado |# 132|. Al mismo tiempo
se resalta el valor y función del
trabajo en la economía de la
Redención, como un eco de aquel
"recapitular todas las cosas en
Cristo", de que habla San Pablo a los
de Éfeso |# 133|.

Cristo, alzado en la cruz para que en
El fijen su mirada los hombres, en
signo de salvación para muchos. La
redentora curación de la humanidad,
dañada por el pecado de nuestros
primeros padres en el Paraíso, venía
ya prefigurada en aquella serpiente
de bronce que Moisés mandó
levantar para que sanaran de sus
picaduras los que habían sido
mordidos por las serpientes en el
desierto.



Así también Cristo, enclavado en la
cruz, expuesto a las burlas de sus
enemigos y al dolor de sus amigos, es
signo de contradicción para muchos.
Pero no es esta visión del Salvador,
condenado a muerte y víctima en el
Calvario, el cauce por donde discurre
la locución recibida por el sacerdote
en la fiesta de la Transfiguración,
sino en cuanto quiere que se
establezca el imperio de su amor a
través de las actividades de los
hombres. De nuevo se oye en labios
del Fundador el regnare Christum
volumus, sometiendo las actividades
todas de los hombres, el producto de
sus esfuerzos y la creatividad de su
inteligencia, para ponerlos a los pies
de Cristo como pedestal de alabanza
(Deo omnis gloria), para que reine
sobre las voluntades de los hombres
y domine todo lo creado.

La potencia creadora del hombre,
participación del poder creador de
Dios, se pone de manifiesto en su



vocación humana, en su vocación
profesional. Es entonces cuando el
espíritu de laboriosidad, al buscar la
obra perfecta que ofrecer a Dios,
aplicando al trabajo sus cinco
sentidos, lo convierte en medio de
santificación y apostolado. Por lo
tanto, al consagrar a Dios las obras
de nuestras manos y de nuestra
inteligencia elevamos la vocación
humana al orden sobrenatural;
operación que, por la gracia, entraña
un efecto santificador, que acerca el
cielo a la tierra. Así hacemos realidad
la reconciliación de todas las cosas
con Dios; porque, desde dentro del
mundo, la creación entera será
atraída por la Cruz hacia lo alto, para
ser ofrecida por Cristo al Padre.

El trabajo del cristiano no es
solamente una obligación familiar, o
un deber para con la sociedad. El
trabajo nos inserta de pleno en la
economía de la redención y es
instrumento apostólico para



participar en la misión salvífica de la
Iglesia, según comentaba el
Fundador:

[...] considerando la magnitud de
nuestra tarea apostólica en medio de
las actividades humanas, procuro
retener en mi memoria, unidas a las
escenas de la muerte —del triunfo,
de la victoria— de Jesús en la Cruz,
aquellas palabras suyas: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Ioann. XII, 32);
cuando yo seré levantado en lo alto
en la tierra, todo lo atraeré a mí.

Unidos a Cristo por la oración y la
mortificación en nuestro trabajo
diario, en las mil circunstancias
humanas de nuestra vida sencilla de
cristianos corrientes, obraremos esa
maravilla de poner todas las cosas a
los pies del Señor, levantado sobre la
Cruz, donde se ha dejado enclavar de
tanto amor al mundo y a los
hombres.



Así simplemente, trabajando y
amando en la tarea que es propia de
nuestra profesión o de nuestro oficio,
la misma que hacíamos cuando El
nos ha venido a buscar, cumplimos
ese quehacer apostólico de poner a
Cristo en la cumbre y en la entraña
de todas las actividades de los
hombres: porque ninguna de esas
limpias actividades está excluida del
ámbito de nuestra labor, que se hace
manifestación del amor redentor de
Cristo.

De esta manera, el trabajo es para
nosotros, no sólo el medio natural de
subvenir a las necesidades
económicas y de mantenernos en
lógica y sencilla comunidad de vida
con los demás hombres, sino que es
también —y sobre todo— el medio
específico de santificación personal
que nuestro Padre Dios nos ha
señalado, y el gran instrumento
apostólico y santificador, que Dios ha
puesto en nuestras manos, para



lograr que en toda la creación
resplandezca el orden querido por
El.

El trabajo, que ha de acompañar la
vida del hombre sobre la tierra (cfr.
Gen. II, 15), es para nosotros a la vez
—y en grado máximo, porque a las
exigencias naturales se unen otras
claramente de orden sobrenatural—
el punto de encuentro de nuestra
voluntad con la voluntad salvadora
de nuestro Padre celestial |# 134|.

* * *

Desde un principio, el Señor mostró
al Fundador el Opus Dei como un
designio de alcance universal, de
entraña católica. Y en su virtud, una
catalina del 2 de octubre de 1930
expresaba, con fe absoluta, que la
Obra de Dios llenará todo el mundo |
# 135|.

En aquellos días del verano de 1931,
el alma de don Josemaría —como



más adelante expondremos—, se
hallaba sumida en grandes
tribulaciones. De ellas se servía el
Señor para purificar sus afectos y
llevarle a un total abandono en la
Providencia, aunque por fuera las
circunstancias históricas eran
francamente calamitosas. A pesar de
todo, don Josemaría no se cruzó de
brazos a la espera de tiempos más
propicios. La misión que se le había
encomendado le urgía. Y teniendo a
la vista aquellos años en que el Señor
le apretaba, para que viviera
exclusivamente de fe, dejó
testimonio escrito de la ayuda divina:

Los primeros pasos,
verdaderamente, no han sido nada
fáciles. Pero el Señor, tantas veces
cuantas han sido necesarias —y no
hablo de milagrerías, sino del modo
corriente de tratar el Padre del Cielo
a sus hijos, cuando son almas
contemplativas—, ha acudido en
cada caso a darnos una fortaleza



sobrenatural [...]. Y El hacía escuchar
su locución clara, hacia el año
treinta, no una vez, sino varias,
diciendo: et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti! (II Reg. VII, 9),
he estado y estaré contigo
dondequiera que vayas |# 136|.

Esta locución fue anotada en sus
Apuntes el 8 de septiembre de 1931,
fiesta de la Natividad de Nuestra
Señora:

Ayer, por la tarde, a las tres, salí al
presbiterio de la Iglesia del Patronato
a hacer un poco de oración delante
del Ssmo. Sacramento. No tenía gana.
Pero, me estuve allí hecho un
fantoche. A veces, volviendo en mí,
pensaba: Tú ya ves, buen Jesús, que,
si estoy aquí, es por Ti, por darte
gusto. Nada. Mi imaginación andaba
suelta, lejos del cuerpo y de la
voluntad, lo mismo que el perro fiel,
echado a los pies de su amo, dormita
soñando con carreras y caza y



amigotes (perros como él) y se agita y
ladra bajito... pero sin apartarse de
su dueño. Así yo, perro
completamente estaba, cuando me di
cuenta de que, sin querer, repetía
unas palabras latinas, en las que
nunca me fijé y que no tenía por qué
guardar en la memoria: Aún ahora,
para recordarlas, necesitaré leerlas
en la cuartilla, que siempre llevo en
mi bolsillo para apuntar lo que Dios
quiere (En esta cuartilla, de que
hablo, instintivamente, llevado de la
costumbre, anoté, allí mismo en el
presbiterio, la frase, sin darle
importancia): + dicen así las palabras
de la Escritura, que encontré en mis
labios: "et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans
regnum tuum in aeternum": apliqué
mi inteligencia al sentido de la frase,
repitiéndola despacio. Y después,
ayer tarde, hoy mismo, cuando he
vuelto a leer estas palabras (pues, —
repito— como si Dios tuviera empeño
en ratificarme que fueron suyas, no



las recuerdo de una vez a otra) he
comprendido bien que Cristo-Jesús
me dio a entender, para consuelo
nuestro, que "la Obra de Dios estará
con El en todas las partes, afirmando
el reinado de Jesucristo para
siempre" |# 137|.

Con estas palabras divinas quedaba
confirmado el carácter universal y
perenne de la Obra, al servicio de la
Iglesia. El Señor le hacía entender así
la continuidad ininterrumpida de la
misión del Opus Dei en la tierra.
Fortalecido por esta locución, el 9 de
enero de 1932 escribía el Fundador
para todos los miembros del Opus
Dei (los pocos que entonces eran y la
inmensa muchedumbre que
esperaba), con absoluta fe
sobrenatural en aquella empresa
divina:

Tened la completa seguridad, por
tanto, de que la Obra cumplirá
siempre, con eficacia divina su



misión; responderá siempre al fin
para el cual la ha querido el Señor en
la tierra; será con la gracia divina —
por todos los siglos— un instrumento
maravilloso para la gloria de Dios: sit
gloria Domini in aeternum! (Ps CIII,
31) |# 138|.

Ante la situación histórica de
conmoción casi revolucionaria en
que se hallaba sumergido, el
Fundador confirmaba a los suyos en
el origen sobrenatural de la Obra,
haciéndoles ver que no se trataba ni
de una institución ni de una
organización apostólica
circunstancial, suscitada por la
persecución religiosa en España. La
Obra no venía a llenar una necesidad
del momento para desaparecer
luego, como otras organizaciones,
una vez restaurada la paz política y
social. En el siglo XIX, y aun en el XX,
habían sido muchos los institutos
nacidos con ocasión de las
persecuciones religiosas, que venían



a llenar un vacío, a desempeñar las
actividades apostólicas de las que
antes se ocupaban las Ordenes y
Congregaciones expulsadas de esos
países.

La vida de esas asociaciones estaba
llamada a ser efímera,
desapareciendo una vez cumplidos
sus fines circunstanciales. No
sucederá así con la Obra, apuntaba
en una catalina:

Mientras veremos caer grandes
"apostolados" bullangueros, que
ahora levantan fervor y entusiasmos
humanos, la O. de D., cada vez más
poderosa y recia, durará hasta el fin
|# 139|.

Aún resonaba en el alma del
Fundador el eco de la locución del 7
de septiembre, cuando el 14 de ese
mismo mes el Señor le mostró el
camino de la perennidad de la Obra,
por identificación de sus miembros



con Jesucristo en la humillación y en
la Cruz:

Fiesta de la Exaltación de la Santa
Cruz: 1931 (se lee en anotación de
esa fecha). —¡Cómo me hizo gozar la
epístola de este día! En ella el
Espíritu Santo, por S. Pablo, nos
enseña el secreto de la inmortalidad
y de la gloria [...]. Este es el camino
seguro: por la humillación, hasta la
Cruz: desde la Cruz, con Cristo, a la
Gloria Inmortal del Padre |# 140|.

* * *

El 21 de septiembre regresaron de
Fonz sus hermanos, Carmen y
Santiago. Traían buen aspecto. Ese
mismo día, fiesta de San Mateo,
celebraba don Josemaría por vez
primera la misa en Santa Isabel, con
el beneplácito del Patriarca de las
Indias, autoridad eclesiástica
palatina de la que dependía el
convento.



Fue, probablemente al salir de Santa
Isabel, cuando se posesionó de todo
su ser la gozosa claridad de saberse
hijo de Dios, manteniendo por largo
rato una oración de unión y
agradecimiento mientras caminaba
por las calles. Esto sucedía el 22 de
septiembre, según cuenta en una
catalina:

Estuve considerando las bondades de
Dios conmigo y, lleno de gozo
interior, hubiera gritado por la calle,
para que todo el mundo se enterara
de mi agradecimiento filial: ¡Padre,
Padre! Y —si no gritando— por lo
bajo, anduve llamándole así (¡Padre!)
muchas veces, seguro de agradarle |
# 141|.

Durante una larga temporada a
duras penas podía retener en su boca
los sentimientos filiales para con
Dios. Todo su día estaba empapado
de afectos, y la oración se prolongaba
de la mañana a la noche; por más



que en una ocasión advierta: conste
que hago poca oración y a destiempo.
Dos días más tarde, el 13 de octubre,
puntualiza:

Dije el otro día que hago poca
oración, y he de rectificar o, mejor,
explicar el concepto: no tengo orden
—hago propósito de tenerlo, desde
hoy—, no suelo hacer meditación
(desde hoy también tendré una hora
diaria), pero oración de afectos,
muchos días, la estoy haciendo desde
la mañana a la noche: claro, que
algunos ratos, de un modo especial |
# 142|.

El 16 de octubre fue jornada
memorable, cuajada de oración. Uno
de esos días en que apenas consiguió
leer unas líneas del periódico, pues lo
pasó arrebatado en unión
contemplativa:

Día de Santa Eduvigis 1931: Quise
hacer oración, después de la Misa, en
la quietud de mi iglesia. No lo



conseguí. En Atocha, compré un
periódico (el A.B.C.) y tomé el
tranvía. A estas horas, al escribir
esto, no he podido leer más que un
párrafo del diario. Sentí afluir la
oración de afectos, copiosa y
ardiente. Así estuve en el tranvía y
hasta mi casa. Esto que hago, esta
nota, realmente, es una
continuación, sólo interrumpida para
cambiar dos palabras con los míos —
que no saben hablar más que de la
cuestión religiosa— y para besar
muchas veces a mi Virgen de los
Besos y a nuestro Niño |# 143|.

Cuando, más adelante, haya de dar
detalles sobre la oración de ese día,
"la oración más subida" que nunca
tuvo, al explicar aquella
extraordinaria gracia de unión con
Dios yendo en un tranvía,
deambulando por las calles, verá en
ello una lección. El Señor le hizo
entender que la conciencia de la



filiación divina había de estar en la
entraña misma de la Obra:

Sentí la acción del Señor, que hacía
germinar en mi corazón y en mis
labios, con la fuerza de algo
imperiosamente necesario, esta
tierna invocación: Abba! Pater!
Estaba yo en la calle, en un tranvía
[...]. Probablemente hice aquella
oración en voz alta.

Y anduve por las calles de Madrid,
quizá una hora, quizá dos, no lo
puedo decir, el tiempo se pasó sin
sentirlo. Me debieron tomar por loco.
Estuve contemplando con luces que
no eran mías esa asombrosa verdad,
que quedó encendida como una
brasa en mi alma, para no apagarse
nunca |# 144|.

En el mensaje del 2 de octubre de
1928, en la llamada a la santidad en
medio del mundo, se volvía a repetir
la vieja y nueva doctrina del
evangelio: estote ergo vos perfecti,



sicut et Pater vester caelestis
perfectus est; sed perfectos, como lo
es vuestro Padre celestial |# 145|.

En aquella jornada percibió, en la
hondura misteriosa de la filiación
divina, el alcance de aquella
asombrosa realidad. No del modo en
que había venido viviéndola hasta
entonces sino proyectada dentro de
su específica misión fundacional,
como explicaba a sus hijos:

Os podría decir hasta cuándo, hasta
el momento, hasta dónde fue aquella
primera oración de hijo de Dios.

Aprendí a llamar Padre, en el
Padrenuestro, desde niño; pero
sentir, ver, admirar ese querer de
Dios de que seamos hijos suyos..., en
la calle y en un tranvía —una hora,
hora y media, no lo sé—; Abba,
Pater!, tenía que gritar.

Hay en el Evangelio unas palabras
maravillosas; todas lo son: nadie



conoce al Padre sino el Hijo, y aquél
a quien el Hijo lo quisiera revelar
(Matth XI, 27). Aquel día, aquel día
quiso de una manera explícita, clara,
terminante, que, conmigo, vosotros
os sintáis siempre hijos de Dios, de
este Padre que está en los cielos y
que nos dará lo que pidamos en
nombre de su Hijo [...] |# 146|.

Todavía en 1971, dando una
meditación, revivía el recuerdo
pasmoso de aquella jornada, que fue
una confirmación de la cualidad
inefable de ser hijo de Dios y
también de que la Obra era,
verdaderamente, Opus Dei:

Te agradezco, Señor, tu continua
protección y la realidad de que hayas
querido intervenir, en ocasiones de
modo bien patente —yo no lo pedía,
¡no lo merezco!— para que no quede
ninguna duda de que la Obra es tuya.
Viene a mi memoria esa maravilla de
la filiación divina. Fue un día de



mucho sol, en medio de la calle, en
un tranvía: Abba, Pater!, Abba, Pater!
[...] |# 147|.

Con aquella nueva luz fundacional el
Señor le hizo comprender que, si
bien la conciencia de la filiación
divina existía ya en la Obra, había de
ser el fundamento de su
espiritualidad. Así lo expresa el
Fundador:

Entendí que la filiación divina había
de ser una característica
fundamental de nuestra
espiritualidad: Abba, Pater! Y que, al
vivir la filiación divina, los hijos míos
se encontrarían llenos de alegría y de
paz, protegidos por un muro
inexpugnable; que sabrían ser
apóstoles de esta alegría, y sabrían
comunicar su paz, también en el
sufrimiento propio o ajeno.
Justamente por eso: porque estamos
persuadidos de que Dios es nuestro
Padre [...] |# 148|.



El alma del Fundador, enriquecida
por esta particular conciencia de la
filiación divina, infundió esa
realidad en todos los aspectos de la
espiritualidad de la Obra. Las
verdades y misterios cristianos —el
que, redimidos del pecado, hemos
sido elevados al orden sobrenatural y
hechos hijos adoptivos de Dios,
deificados por la gracia y llamados a
la intimidad con la Trinidad
Beatísima— cobraron desde entonces
especial relieve en la meditación y
vida interior de don Josemaría. De tal
suerte que, ese rasgo de la filiación
divina, acabó informando todo el
espíritu del Opus Dei y la vida de
piedad de cada uno de sus miembros,
que procuran vivir la auténtica
libertad de los hijos de Dios; que
trabajan no como asalariados sino
como herederos de la gloria; que se
esfuerzan de modo particular por
tratar a Dios con la intimidad del hijo
que se sabe amado; que en su
apostolado se sienten corredentores



con Cristo para reconducir las almas
al Padre; y que reciben el gozo o el
dolor, la enfermedad o la muerte,
como venidas de las manos amorosas
de nuestro Padre Dios.

* * *

A los pocos días de aquella pleamar
de afectos filiales que le cogió en un
tranvía, el Señor le seguía dando
luces. Una noche se acostó recitando
una de esas jaculatorias con las que
se sosegaba su alma en caso de
tribulación: — Hágase, cúmplase, sea
alabada y eternamente ensalzada la
justísima y amabilísima Voluntad de
Dios sobre todas las cosas. Amén.
Amén. Y anota al día siguiente:

Como una respuesta del Cielo al
clamor mío de esta noche,
anticipadamente y porque sí, esta
mañana a las nueve, cuando iba a
coger el tranvía para Chamartín, me
encontré con que estaba yo recitando
un versículo, que también porque sí



o por costumbre (desde luego,
creyendo que era de Dios) apunté en
mi cuartilla: timor Domini sanctus,
permanens in saeculum saeculi;
iustitia Domini vera iustificata in
semetipsa (Ps. 18, 10). Altos y
justificados son tus juicios, Señor:
santo es el temor del Señor, pero,
acatando, con toda mi alma tus
juicios, Jesús mío, llévame por
caminos de Amor |# 149|.

Durante todo ese día se vio privado
de un recto entender el "temor de
Dios". Qué sufrimiento y qué
congojas las de aquel sacerdote al
entrechocar en su alma el temor de
Dios con el regusto, que aún tenía en
la boca, del reciente Abba, Pater!,
Abba Pater! |# 150|. No se hizo la
calma en su espíritu hasta por la
noche. Por la mañana fue a ver a su
confesor, quien le explicó el sentido
del "timor Domini", que había de
entenderse como temor de ofender a
Dios, que es la Suma Bondad, o temor



de apartarse de El, que es nuestro
Padre. De sobra lo sabía don
Josemaría, pero en aquellos
momentos sintió como si el Señor
desprendiera un velo de sus ojos,
según explica en una catalina:

30-X-931: Hoy me encuentro algo
cansado, indudablemente como
consecuencia de la conmoción
espiritual de estos dos días últimos,
de ayer sobre todo. —No comprendo
mi obcecación al traducir el timor,
pues otras veces, p.e., en la frase
"initium sapientiae timor Domini",
siempre por temor entendí
reverencia, respeto. —Jesús, en tus
brazos confiadamente me pongo,
escondida mi cabeza en tu pecho
amoroso, pegado mi corazón a tu
Corazón: quiero, en todo, lo que tú
quieras |# 151|.

Lección práctica, por la que quedó
impreso en el corazón del Fundador
la naturaleza del don de temor de



Dios, que no es miedo servil sino
temor filial de ofender a nuestro
Padre Dios.

Tan frecuente era el estar sumido en
oración contemplativa que, en otro
caso, y para ahorrarse explicaciones,
decía que se encontraba sin hacer
oración, sin más. Pues bien, el
sábado, 12 de diciembre, almorzaba
en casa de unos amigos, sin hacer
oración, cuando el Señor le puso en
el entendimiento y en los labios una
nueva luz:

Ayer almorcé en casa de los Guevara.
Estando allí, sin hacer oración, me
encontré —como otras veces—
diciendo: "Inter medium montium
pertransibunt aquae" (Ps. 103, 11).
Creo que, en estos días, he tenido
otras veces en mi boca esas palabras,
porque sí, pero no les di importancia.
Ayer las dije con tanto relieve, que
sentí la coacción de anotarlas: las
entendí: son la promesa de que la O.



de D. vencerá los obstáculos,
pasando las aguas de su Apostolado a
través de todos los inconvenientes
que han de presentarse |# 152|.

Con ello quería decirle el Señor que
la acción apostólica, el desarrollo de
la Obra, se abriría paso como
torrente que corta gargantas entre
las peñas. ¿No querría avisarle
también de que su camino no sería
expedito? El Señor, a no dudarlo, le
iba dando anticipadamente vigor,
optimismo y paciencia, sin dejarle
ver de golpe en qué consistirían los
obstáculos, porque, como bien decía
el Fundador en 1968, si, en aquellos
momentos, hubiera visto lo que me
esperaba, me hubiese muerto, ¡tanto
es el peso de lo que ha habido que
sufrir y gozar! |# 153|.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-nuevas-luces-
fundacionales/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-nuevas-luces-fundacionales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-nuevas-luces-fundacionales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-nuevas-luces-fundacionales/

	5. Nuevas luces fundacionales

