opusdei.org

5. La grandeza de la
vida corriente

Conferencia inaugural de Mons.
Javier Echevarria en el
Congreso La grandeza de la
vida ordinaria, con ocasion del
centenario del nacimiento de
San Josemaria, Pontificia
Universidad de la Santa Cruz,
Roma, 8-1-2002. Publicada en La
grandezza Della vita
quotidiana. Vocazione e
missione del cristiano in mezzo
al mondo, Edizioni Universita
della Santa Croce, Roma 2002,
pp- 67-89.



08/03/2022

Quien se adentra, aun sélo
someramente, en el perfil del Beato
Josemaria Escriva de Balaguer,
aprecia que su mensaje se
caracteriza por subrayar, de manera
original y enérgica, la posibilidad de
que los cristianos alcancen la
plenitud de la vida cristiana en
medio del mundo, precisamente a
través de sus circunstancias
habituales y de sus ocupaciones
cotidianas. Su predicacion ha abierto
a innumerables personas —no solo a
los millares de fieles que forman
parte de la Prelatura del Opus Dei-
amplios y variados caminos para
encontrar a nuestro Padre Dios en las
situaciones corrientes. La santidad
no se entiende ya como algo
reservado a los llamados a
desemperniar el ministerio sacerdotal,
ni solo a los escogidos por Dios para



servirle en la vida consagrada,
vocaciones siempre necesarias que
merecen el agradecimiento de los
demas hombres. La santidad es una
exigencia de todos los hijos de Dios.

La renovacion de esta doctrina, que
proclama la universalidad de la
llamada a la santidad, es claro
exponente del caracter abierto y
positivo de la personalidad humana
y eclesial del Fundador del Opus Dei.
Porque implica una alta valoracion
de cada persona —cualquiera que sea
su formacion intelectual, oficio o
profesion-y el reconocimiento de
que todos los afanes nobles de la
tierra, también los que parecen
triviales o sin importancia, pueden
engarzarse en el itinerario del alma
hacia Dios.

En buena parte, gracias a la
amplisima movilizacion apostolica
generada e impulsada por el Beato
Josemaria, esta doctrina de la



grandeza de la vida cotidiana ha
llegado a millones de personas del
mundo entero. Pero, cuando ese
dinamismo dio comienzo, hace ahora
casi setenta y cinco afos, el
planteamiento resultaba insdlito
para muchos catolicos. En el Decreto
pontificio sobre sus virtudes
heroicas, se expresa esa realidad en
los siguientes términos: «Ya desde el
final de los afios veinte, Josemaria
Escriva, auténtico pionero de la
solida unidad de vida cristiana , sinti6
la necesidad de llevar la plenitud de
la contemplacion a todos los caminos
de la tierra, e impulso a todos los
fieles a participar activamente en la
accion apostolica de la Iglesia,
permaneciendo cada uno en su lugar
y en su propia condicion de vida»

[1] . A este gran servidor de Dios y de
los hombres se le llama en ese
documento contemplativo itinerante
porque su existencia refleja una
intima union con Dios dentro de una
actividad apostdlica incansable,



desarrollada entre personas
diversisimas, a quienes alent6é a una
lucha alegre y decidida para ser
«contemplativos en medio del
mundo», es decir, mujeres y hombres
que recorren los senderos de la tierra
buscando la intimidad con Cristo,
para llegar en Fl al Padre, por el
Espiritu Santo.

Grande fue el gozo del Fundador del
Opus Dei cuando el Concilio Vaticano
IT ensefio esta doctrina sobre el valor
del caracter secular, que define el
estado propio y peculiar de los laicos.
Segun expresa la Constitucion
dogmatica Lumen gentium , «los
laicos tienen como vocacion propia
buscar el Reino de Dios ocupandose
de las realidades temporales y
ordenandolas segun Dios. Viven en el
mundo, en todas y cada una de las
profesiones y actividades del mundo
y en las condiciones ordinarias de la
vida familiar y social, que forman
como el tejido de su existencia. Es ahi



donde Dios los llama a realizar su
funcion propia, dejandose guiar por
el Evangelio, para que, desde dentro,
como el fermento, contribuyan a la
santificacion del mundo, y de esta
manera, irradiando fe, esperanzay
amor, sobre todo con el testimonio
de su vida, muestren a Cristo a los
demas. A ellos de manera especial les
corresponde iluminar y ordenar
todas las realidades temporales a las
que estan estrechamente unidos, de
tal manera que éstas se realicen
segun Cristo, se desarrollen y sean
para alabanza del Creador y del
Redentor» [2].

El horizonte que se alzaba en el
ambiente cultural de los afios veinte
y treinta, no favorecia al joven
sacerdote Josemaria Escriva lanzar
su propuesta de devolver a las
circunstancias de cada dia su noble y
original sentido. Tampoco en el
estricto campo catolico encontraba
un sdlido punto de apoyo para



desarrollar el paradigma de la
unidad entre la vida ordinaria y la fe
seriamente asumida. El diagnostico
del Concilio Vaticano II reconoce mas
bien una drastica fractura: «La
separacion entre la fe que profesan y
la vida cotidiana de muchos debe ser
considerada como uno de los errores
mas graves de nuestro tiempo» [3] .
Por su parte, Pablo VI llegd a escribir
que la ruptura entre el Evangelio y la
cultura es el drama de nuestra época
[4] . Y son estas dos dimensiones
descoyuntadas, la sobrenatural y la
humana, las que el Beato Josemaria
se empefia en conciliar sin
confundir.

Este estimulante panorama quedo
vigorosamente descrito por el Santo
Padre Juan Pablo IT en la homilia
pronunciada durante la ceremonia
de beatificacion del Fundador del
Opus Dei: «Con sobrenatural
intuicion, el Beato Josemaria predico
incansablemente la llamada



universal a la santidad y al
apostolado. Cristo convoca a todos a
santificarse en la realidad de la vida
cotidiana; por eso, el trabajo es
también medio de santificacion
personal y de apostolado cuando se
vive en unidn con Jesucristo, pues el
Hijo de Dios, al encarnarse, se ha
unido en cierto modo a toda la
realidad del hombre y a toda la
creacion (cfr. Dominum et
vivificantem , 50). En una sociedad en
la que el afan desenfrenado de
poseer cosas materiales las convierte
en un idolo y motivo de alejamiento
de Dios, el nuevo Beato nos recuerda
que estas mismas realidades,
criaturas de Dios y del ingenio
humano, si se usan rectamente para
la gloria del Creador, y al servicio de
los hermanos, pueden ser camino
para el encuentro de los hombres con
Cristo . “Todas las cosas de la tierra —
ensefiaba- también las actividades
terrenas y temporales de los



hombres, han de ser llevadas a
Dios” (Carta 19-111-1954)» [5].

Por consiguiente, el programa de «
santificar el trabajo, santificarse en el
trabajo y santificar con el trabajo »,
implica una profunda renovacion del
concepto y de la realidad de la labor
humana, tal como ésta ha sido
entendida por buena parte de la
cultura contemporanea. Poco sentido
tendria acometer tal empresa si el
trabajo fuera exclusivamente una
realidad economica, al servicio del
propio enriquecimiento, a traveés de
la manipulacion de materias primas
o0 del intercambio de productos con
la mediacion de instrumentos
financieros. Este menguado
economicismo seria una depurada
manifestacion de materialismo
practico, presente incluso en
ideologias que enfatizan la libertad
muy cortamente o de modo sesgado.
Porque no responde al sentido
ultimo de la condicién humana que



la busqueda de un provecho egoista,
por parte del individuo, sea el
camino para generar —gracias a la
accion de una especie de «mano
invisible»— el bienestar de todos. No
se puede prescindir de la nocion
clasica de bien comun —-actualizada
en nuestros dias por la doctrina
social de la Iglesia—, que no es, sin
mas, mera suma de intereses
particulares. Si falta la solidaridad, el
servicio real al projimo, se trunca la
envergadura humana del trabajo.
Como se empequeriece también la
dignidad de las tareas cotidianas, si
la funcion de quienes las realizan se
agota en ser un instrumento
material, sustituible ventajosamente
por maquinas.

En un texto del Beato Josemaria, que
merece la pena reproducir por
extenso, se aprecia hasta qué punto
su vision intelectual y sobrenatural
supera concepciones fragmentarias y
quebradas del trabajo. Pertenece a



una homilia pronunciada en la fiesta
de San José del afio 1963: «Es hora de
que los cristianos digamos muy alto
que el trabajo es un don de Dios, y
que no tiene ningun sentido dividir a
los hombres en diversas categorias
segun los tipos de trabajo,
considerando unas tareas mas nobles
que otras. El trabajo, todo trabajo, es
testimonio de la dignidad del
hombre, de su dominio sobre la
creacion. Es ocasion de desarrollo de
la propia personalidad. Es vinculo de
union con los demas seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
Humanidad.

»Para un cristiano, esas perspectivas
se alargan y se amplian. Porque el
trabajo aparece como participacion
en la obra creadora de Dios, que, al
crear al hombre, 1o bendijo
diciéndole: Procread y multiplicaos y



henchid la tierra y sojuzgadla, y
dominad en los peces del mar, y en las
aves del cielo, y en todo animal que se
mueve sobre la tierra (Gn 1, 28).
Porque, ademas, al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no sdlo es el &mbito en el
que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora.

»Conviene no olvidar, por tanto, que
esta dignidad del trabajo esta
fundada en el Amor. El gran
privilegio del hombre es poder amar,
trascendiendo asi lo efimero y lo
transitorio. Puede amar a las otras
criaturas, decir un ta y un yo llenos
de sentido. Y puede amar a Dios, que
nos abre las puertas del cielo, que
nos constituye miembros de su
familia, que nos autoriza a hablarle
también de tu a T4, cara a cara.



»Por eso el hombre no debe limitarse
a hacer cosas, a construir objetos. E1
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor.
Reconocemos a Dios no solo en el
espectaculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. E1
trabajo es asi oracion, accion de
gracias, porque nos sabemos
colocados por Dios en la tierra,
amados por El, herederos de sus
promesas. Es justo que se nos diga:
ora comdis, ora bebdais, o hagais
cualquier otra cosa, hacedlo todo a
gloria de Dios (1 Cor 10, 31)» [6].

Al procurar la santificacion del
trabajo y de las demas tareas
cotidianas, imitamos los treinta afios
de la vida oculta de Cristo,
transcurridos con Maria y José,
ejemplos luminosos de que la mas
alta santidad exige la humildad de no
buscar nada especial a los ojos del
mundo.



La profunda valoracion de la vida
corriente implica el cuidado amoroso
de los detalles menudos, esas cosas
pequerias que a veces se pasan por
alto sin advertir su dimension de
eternidad. Permaneciendo en su
sitio, el cristiano santifica el mundo
desde dentro, contribuye a superar el
desorden derivado del pecado,
desarrolla una labor apostolica
inmediata con parientes, amigos,
vecinos y comparfieros de trabajo. Su
oracion cuajada en obras se revela
como un tesoro escondido, una
preciosa fuerza espiritual para
apoyar a sus hermanos que laboran
en los diversos campos de las
complejas realidades humanas.

Punto neuralgico de la fisonomia del
Fundador del Opus Dei fue su amor
al orden, virtud que se esforzo por
practicar con coraje heroico a lo
largo de sus afios: ese terminar
acabadamente bien y a su hora cada
ocupacion, también la del descanso,



abrio en su alma el convencimiento
de que, para realizar grandes
empresas, no se requieren de
ordinario inteligencias excelsas:
basta el empefio por coronar con
perfeccion las distintas exigencias
sobrenaturales y humanas, y el afan
de sacar el maximo rendimiento a las
cualidades que el Creador concede a
cada persona.

También por este motivo, y por
muchos otros, nada distingue
externamente a los cristianos
corrientes de sus semejantes, con los
que conviven codo con codo en la
ciudad de los hombres. Pero no
porque enmascaren su vida de union
con Dios; al contrario, la hacen
patente —sin timideces ni alardes- a
cuantos les rodean, tratando de
acercarles a las maravillas de la
gracia divina. No se muestran como
los demads : son, radicalmente, iguales
a los demds , sin mentalidad de
selectos, compartiendo con todos las



esperanzas y desazones que la vida
en esta tierra trae consigo.

De este modo, la mentalidad laical
engarza armonicamente con el alma
sacerdotal , con la conciencia
practica del sacerdocio real de los
fieles [7] , con la misidn profética de
anunciar el reino de Cristo en toda
situacion y circunstancia. El1 Beato
Josemaria, que se dedico
intensamente a su vocacion
ministerial y que dese6 comportarse
siempre y solo como sacerdote de
Jesucristo, amaba y ejercia esa
mentalidad laical, que le impulsaba a
cumplir estrictamente las leyes
civiles y a no buscar para si ninguna
ventaja material, ni siquiera minima,
derivada de su condicion de
sacerdote. No queria privilegios. Y a
todos nos animaba, con su ejemplo y
con su palabra, a estar pegados a la
Cruz, sabiendo descubrirla no en
imaginarias situaciones, sino en las
incidencias diarias y en el servicio



efectivo a los demas: «jCuantos que
se dejarian enclavar en una cruz,
ante la mirada atonita de millares de
espectadores, no saben sufrir
cristianamente los alfilerazos de
cada dia! —Piensa, entonces, qué es lo
mas heroico» [8].

La alegria cristiana « tiene sus raices
en forma de Cruz » [9] : este
convencimiento explica que el Beato
Josemaria, dotado —como ya se ha
sefialado— de una simpatia
expansiva, fuera una persona
extraordinariamente alegre.
Destacaba en todo momento el lado
positivo de personas y sucesos,
incluso cuando parecian a primera
vista desfavorables. Asi lo adverti
enseguida cuando comencé a
trabajar a su lado en los afios
cincuenta. Como he descrito en otras
ocasiones, tuve conciencia clara de
estar ante una persona humanamente
llena de cualidades , que le hacian
amable, afable, carifioso, servicial,



pendiente de los demas, con
capacidad de percibir las
necesidades y los momentos en los
que se atravesaba una preocupacion;
ante un buen maestro que sabia
ensefiar, alentar y corregir,
ofreciendo toda la confianza a sus
colaboradores; v, sobre todo, ante un
sacerdote y un Padre que, dia a dia,
instante a instante, a través de su
trabajo, se dedicaba con entereza a
servir a Dios y a las almas, metido en
una oracion muy intensa.

Su unidad de vida le llevaba a ser
humano y sobrenatural: «tenemos
que ser muy humanos -insistia—;
porque, de otro modo, tampoco
podremos ser divinos» [10] . Y, en
sintesis apretada, no me importa
reiterar que fue una persona recia,
fuerte, comprensiva y optimista, que
vivio heroicamente la caridad.
Actuaba siempre de modo
responsable, generoso, lleno de celo
por las almas, santamente



intransigente en la custodia del
depdosito de la fe y santamente
transigente con las personas;
trabajador perseverante, sincero, leal
y buen amigo; demostro con todos,
sin distincion de ningun género, un
espiritu de servicio pleno, valiente y
carifioso.

A estas cualidades, se afiaden las
propias de un buen sacerdote:
amante de la Eucaristia, capaz de
extraordinarias delicadezas al vivir
la liturgia; piadoso, culto, docto,
identificado con su ministerio, gran
predicador y director de almas;
estudioso, mortificado, desprendido
de si mismo y de sus ocupaciones,
ordenado y con profunda vision
sobrenatural; humilde, rezador,
apasionado por cuanto se referia a
Dios, a la Virgen, a la Iglesia y al
Papa; obediente, seguro en la
doctrina; practicante de las virtudes
teologales y cardinales; cada dia mas
enamorado de su vocacion, para



acercarse mas al Sefior y, por el
Sefior, a las almas.

Fue por temperamento ardiente, y
pienso que se le notaba de modo
particular cuando hablaba de
nuestra Madre la Virgen, o al
comentar su deseo de alcanzar la
vision beatifica. Todo su ser
respiraba la alegria de quien recibira
un tesoro, porque su Padre se lo ha
preparado. Hablaban sus ojos
penetrantes, lucidos, serenos;
hablaba su tono de voz, persuasivo,
calido, lleno de una seguridad
palpable; hablaban sus gestos, que
hacian entrever esa union con Dios
de la que ya participaba, y que el
Papa proclamo solemnemente en la
plaza de San Pedro el 17 de mayo de
1992.

[1] Congregatio de Causis Sanctorum,
Romana et Matriten., Decretum super
virtutibus heroicis in causa

canonizationis Servi Dei losephmarice



Escriva de Balaguer, 9-1V-1990; AAS
82 (1990) 1450-1455. [2] CONCILIO
VATICANO II, Const. dogm. Lumen
gentium, n. 31. [3] CONCILIO
VATICANO II, Cons. past. Gaudium et
spes, n. 43. [4] Cfr. PABLO VI, Ex. Ap.
Evangelii nuntiandi, 8-X1I-1975, n. 20;
AAS 68 (1976) 19. [5] JUAN PABLO 1],
Homilia en la ceremonia de
beatificacion de Josemaria Escrivad de
Balaguer y Josefina Bakhita, Roma,
17-V-1992. [6] Es Cristo que pasa, nn.
47-48. [7] Cfr. 1 Pe 2, 9. [8] Camino, n.
204. [9] Forja, n. 28; cfr. Es Cristo que
pasa, n. 43. [10] Es Cristo que pasa, n.
166.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-la-grandeza-
de-la-vida-corriente/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-la-grandeza-de-la-vida-corriente/
https://opusdei.org/es-es/article/5-la-grandeza-de-la-vida-corriente/
https://opusdei.org/es-es/article/5-la-grandeza-de-la-vida-corriente/

	5. La grandeza de la vida corriente

