
opusdei.org

5. La grandeza de la
vida corriente

Conferencia inaugural de Mons.
Javier Echevarría en el
Congreso La grandeza de la
vida ordinaria, con ocasión del
centenario del nacimiento de
San Josemaría, Pontificia
Universidad de la Santa Cruz,
Roma, 8-I-2002. Publicada en La
grandezza Della vita
quotidiana. Vocazione e
missione del cristiano in mezzo
al mondo, Edizioni Università
della Santa Croce, Roma 2002,
pp. 67-89.



08/03/2022

Quien se adentra, aun sólo
someramente, en el perfil del Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer,
aprecia que su mensaje se
caracteriza por subrayar, de manera
original y enérgica, la posibilidad de
que los cristianos alcancen la
plenitud de la vida cristiana en
medio del mundo, precisamente a
través de sus circunstancias
habituales y de sus ocupaciones
cotidianas. Su predicación ha abierto
a innumerables personas –no sólo a
los millares de fieles que forman
parte de la Prelatura del Opus Dei–
amplios y variados caminos para
encontrar a nuestro Padre Dios en las
situaciones corrientes. La santidad
no se entiende ya como algo
reservado a los llamados a
desempeñar el ministerio sacerdotal,
ni sólo a los escogidos por Dios para



servirle en la vida consagrada,
vocaciones siempre necesarias que
merecen el agradecimiento de los
demás hombres. La santidad es una
exigencia de todos los hijos de Dios.

La renovación de esta doctrina, que
proclama la universalidad de la
llamada a la santidad, es claro
exponente del carácter abierto y
positivo de la personalidad humana
y eclesial del Fundador del Opus Dei.
Porque implica una alta valoración
de cada persona –cualquiera que sea
su formación intelectual, oficio o
profesión– y el reconocimiento de
que todos los afanes nobles de la
tierra, también los que parecen
triviales o sin importancia, pueden
engarzarse en el itinerario del alma
hacia Dios.

En buena parte, gracias a la
amplísima movilización apostólica
generada e impulsada por el Beato
Josemaría, esta doctrina de la



grandeza de la vida cotidiana ha
llegado a millones de personas del
mundo entero. Pero, cuando ese
dinamismo dio comienzo, hace ahora
casi setenta y cinco años, el
planteamiento resultaba insólito
para muchos católicos. En el Decreto
pontificio sobre sus virtudes
heroicas, se expresa esa realidad en
los siguientes términos: «Ya desde el
final de los años veinte, Josemaría
Escrivá, auténtico pionero de la
sólida unidad de vida cristiana , sintió
la necesidad de llevar la plenitud de
la contemplación a todos los caminos
de la tierra, e impulsó a todos los
fieles a participar activamente en la
acción apostólica de la Iglesia,
permaneciendo cada uno en su lugar
y en su propia condición de vida» 
[1] . A este gran servidor de Dios y de
los hombres se le llama en ese
documento contemplativo itinerante ,
porque su existencia refleja una
íntima unión con Dios dentro de una
actividad apostólica incansable,



desarrollada entre personas
diversísimas, a quienes alentó a una
lucha alegre y decidida para ser
«contemplativos en medio del
mundo», es decir, mujeres y hombres
que recorren los senderos de la tierra
buscando la intimidad con Cristo,
para llegar en Él al Padre, por el
Espíritu Santo.

Grande fue el gozo del Fundador del
Opus Dei cuando el Concilio Vaticano
II enseñó esta doctrina sobre el valor
del carácter secular, que define el
estado propio y peculiar de los laicos.
Según expresa la Constitución
dogmática Lumen gentium , «los
laicos tienen como vocación propia
buscar el Reino de Dios ocupándose
de las realidades temporales y
ordenándolas según Dios. Viven en el
mundo, en todas y cada una de las
profesiones y actividades del mundo
y en las condiciones ordinarias de la
vida familiar y social, que forman
como el tejido de su existencia. Es ahí



donde Dios los llama a realizar su
función propia, dejándose guiar por
el Evangelio, para que, desde dentro,
como el fermento, contribuyan a la
santificación del mundo, y de esta
manera, irradiando fe, esperanza y
amor, sobre todo con el testimonio
de su vida, muestren a Cristo a los
demás. A ellos de manera especial les
corresponde iluminar y ordenar
todas las realidades temporales a las
que están estrechamente unidos, de
tal manera que éstas se realicen
según Cristo, se desarrollen y sean
para alabanza del Creador y del
Redentor» [2].

El horizonte que se alzaba en el
ambiente cultural de los años veinte
y treinta, no favorecía al joven
sacerdote Josemaría Escrivá lanzar
su propuesta de devolver a las
circunstancias de cada día su noble y
original sentido. Tampoco en el
estricto campo católico encontraba
un sólido punto de apoyo para



desarrollar el paradigma de la
unidad entre la vida ordinaria y la fe
seriamente asumida. El diagnóstico
del Concilio Vaticano II reconoce más
bien una drástica fractura: «La
separación entre la fe que profesan y
la vida cotidiana de muchos debe ser
considerada como uno de los errores
más graves de nuestro tiempo» [3] .
Por su parte, Pablo VI llegó a escribir
que la ruptura entre el Evangelio y la
cultura es el drama de nuestra época 
[4] . Y son estas dos dimensiones
descoyuntadas, la sobrenatural y la
humana, las que el Beato Josemaría
se empeña en conciliar sin
confundir.

Este estimulante panorama quedó
vigorosamente descrito por el Santo
Padre Juan Pablo II en la homilía
pronunciada durante la ceremonia
de beatificación del Fundador del
Opus Dei: «Con sobrenatural
intuición, el Beato Josemaría predicó
incansablemente la llamada



universal a la santidad y al
apostolado. Cristo convoca a todos a
santificarse en la realidad de la vida
cotidiana; por eso, el trabajo es
también medio de santificación
personal y de apostolado cuando se
vive en unión con Jesucristo, pues el
Hijo de Dios, al encarnarse, se ha
unido en cierto modo a toda la
realidad del hombre y a toda la
creación (cfr. Dominum et
vivificantem , 50). En una sociedad en
la que el afán desenfrenado de
poseer cosas materiales las convierte
en un ídolo y motivo de alejamiento
de Dios, el nuevo Beato nos recuerda
que estas mismas realidades,
criaturas de Dios y del ingenio
humano, si se usan rectamente para
la gloria del Creador, y al servicio de
los hermanos, pueden ser camino
para el encuentro de los hombres con
Cristo . “Todas las cosas de la tierra –
enseñaba– también las actividades
terrenas y temporales de los



hombres, han de ser llevadas a
Dios” (Carta 19-III-1954)» [5].

Por consiguiente, el programa de « 
santificar el trabajo, santificarse en el
trabajo y santificar con el trabajo »,
implica una profunda renovación del
concepto y de la realidad de la labor
humana, tal como ésta ha sido
entendida por buena parte de la
cultura contemporánea. Poco sentido
tendría acometer tal empresa si el
trabajo fuera exclusivamente una
realidad económica, al servicio del
propio enriquecimiento, a través de
la manipulación de materias primas
o del intercambio de productos con
la mediación de instrumentos
financieros. Este menguado
economicismo sería una depurada
manifestación de materialismo
práctico, presente incluso en
ideologías que enfatizan la libertad
muy cortamente o de modo sesgado.
Porque no responde al sentido
último de la condición humana que



la búsqueda de un provecho egoísta,
por parte del individuo, sea el
camino para generar –gracias a la
acción de una especie de «mano
invisible»– el bienestar de todos. No
se puede prescindir de la noción
clásica de bien común –actualizada
en nuestros días por la doctrina
social de la Iglesia–, que no es, sin
más, mera suma de intereses
particulares. Si falta la solidaridad, el
servicio real al prójimo, se trunca la
envergadura humana del trabajo.
Como se empequeñece también la
dignidad de las tareas cotidianas, si
la función de quienes las realizan se
agota en ser un instrumento
material, sustituible ventajosamente
por máquinas.

En un texto del Beato Josemaría, que
merece la pena reproducir por
extenso, se aprecia hasta qué punto
su visión intelectual y sobrenatural
supera concepciones fragmentarias y
quebradas del trabajo. Pertenece a



una homilía pronunciada en la fiesta
de San José del año 1963: «Es hora de
que los cristianos digamos muy alto
que el trabajo es un don de Dios, y
que no tiene ningún sentido dividir a
los hombres en diversas categorías
según los tipos de trabajo,
considerando unas tareas más nobles
que otras. El trabajo, todo trabajo, es
testimonio de la dignidad del
hombre, de su dominio sobre la
creación. Es ocasión de desarrollo de
la propia personalidad. Es vínculo de
unión con los demás seres, fuente de
recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la
mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la
Humanidad.

»Para un cristiano, esas perspectivas
se alargan y se amplían. Porque el
trabajo aparece como participación
en la obra creadora de Dios, que, al
crear al hombre, lo bendijo
diciéndole: Procread y multiplicaos y



henchid la tierra y sojuzgadla, y
dominad en los peces del mar, y en las
aves del cielo, y en todo animal que se
mueve sobre la tierra ( Gn 1, 28).
Porque, además, al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no sólo es el ámbito en el
que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora.

»Conviene no olvidar, por tanto, que
esta dignidad del trabajo está
fundada en el Amor. El gran
privilegio del hombre es poder amar,
trascendiendo así lo efímero y lo
transitorio. Puede amar a las otras
criaturas, decir un tú y un yo llenos
de sentido. Y puede amar a Dios, que
nos abre las puertas del cielo, que
nos constituye miembros de su
familia, que nos autoriza a hablarle
también de tú a Tú, cara a cara.



»Por eso el hombre no debe limitarse
a hacer cosas, a construir objetos. El
trabajo nace del amor, manifiesta el
amor, se ordena al amor.
Reconocemos a Dios no sólo en el
espectáculo de la naturaleza, sino
también en la experiencia de nuestra
propia labor, de nuestro esfuerzo. El
trabajo es así oración, acción de
gracias, porque nos sabemos
colocados por Dios en la tierra,
amados por Él, herederos de sus
promesas. Es justo que se nos diga: 
ora comáis, ora bebáis, o hagáis
cualquier otra cosa, hacedlo todo a
gloria de Dios ( 1 Cor 10, 31)» [6].

Al procurar la santificación del
trabajo y de las demás tareas
cotidianas, imitamos los treinta años
de la vida oculta de Cristo,
transcurridos con María y José,
ejemplos luminosos de que la más
alta santidad exige la humildad de no
buscar nada especial a los ojos del
mundo.



La profunda valoración de la vida
corriente implica el cuidado amoroso
de los detalles menudos, esas cosas
pequeñas que a veces se pasan por
alto sin advertir su dimensión de
eternidad. Permaneciendo en su
sitio, el cristiano santifica el mundo
desde dentro, contribuye a superar el
desorden derivado del pecado,
desarrolla una labor apostólica
inmediata con parientes, amigos,
vecinos y compañeros de trabajo. Su
oración cuajada en obras se revela
como un tesoro escondido, una
preciosa fuerza espiritual para
apoyar a sus hermanos que laboran
en los diversos campos de las
complejas realidades humanas.

Punto neurálgico de la fisonomía del
Fundador del Opus Dei fue su amor
al orden, virtud que se esforzó por
practicar con coraje heroico a lo
largo de sus años: ese terminar
acabadamente bien y a su hora cada
ocupación, también la del descanso,



abrió en su alma el convencimiento
de que, para realizar grandes
empresas, no se requieren de
ordinario inteligencias excelsas:
basta el empeño por coronar con
perfección las distintas exigencias
sobrenaturales y humanas, y el afán
de sacar el máximo rendimiento a las
cualidades que el Creador concede a
cada persona.

También por este motivo, y por
muchos otros, nada distingue
externamente a los cristianos
corrientes de sus semejantes, con los
que conviven codo con codo en la
ciudad de los hombres. Pero no
porque enmascaren su vida de unión
con Dios; al contrario, la hacen
patente –sin timideces ni alardes– a
cuantos les rodean, tratando de
acercarles a las maravillas de la
gracia divina. No se muestran como
los demás : son, radicalmente, iguales
a los demás , sin mentalidad de
selectos, compartiendo con todos las



esperanzas y desazones que la vida
en esta tierra trae consigo.

De este modo, la mentalidad laical
engarza armónicamente con el alma
sacerdotal , con la conciencia
práctica del sacerdocio real de los
fieles [7] , con la misión profética de
anunciar el reino de Cristo en toda
situación y circunstancia. El Beato
Josemaría, que se dedicó
intensamente a su vocación
ministerial y que deseó comportarse
siempre y sólo como sacerdote de
Jesucristo, amaba y ejercía esa
mentalidad laical, que le impulsaba a
cumplir estrictamente las leyes
civiles y a no buscar para sí ninguna
ventaja material, ni siquiera mínima,
derivada de su condición de
sacerdote. No quería privilegios. Y a
todos nos animaba, con su ejemplo y
con su palabra, a estar pegados a la
Cruz, sabiendo descubrirla no en
imaginarias situaciones, sino en las
incidencias diarias y en el servicio



efectivo a los demás: «¡Cuántos que
se dejarían enclavar en una cruz,
ante la mirada atónita de millares de
espectadores, no saben sufrir
cristianamente los alfilerazos de
cada día! –Piensa, entonces, qué es lo
más heroico» [8].

La alegría cristiana « tiene sus raíces
en forma de Cruz » [9] : este
convencimiento explica que el Beato
Josemaría, dotado –como ya se ha
señalado– de una simpatía
expansiva, fuera una persona
extraordinariamente alegre.
Destacaba en todo momento el lado
positivo de personas y sucesos,
incluso cuando parecían a primera
vista desfavorables. Así lo advertí
enseguida cuando comencé a
trabajar a su lado en los años
cincuenta. Como he descrito en otras
ocasiones, tuve conciencia clara de
estar ante una persona humanamente
llena de cualidades , que le hacían
amable, afable, cariñoso, servicial,



pendiente de los demás, con
capacidad de percibir las
necesidades y los momentos en los
que se atravesaba una preocupación;
ante un buen maestro que sabía
enseñar, alentar y corregir,
ofreciendo toda la confianza a sus
colaboradores; y, sobre todo, ante un 
sacerdote y un Padre que, día a día,
instante a instante, a través de su
trabajo, se dedicaba con entereza a
servir a Dios y a las almas, metido en
una oración muy intensa.

Su unidad de vida le llevaba a ser
humano y sobrenatural: «tenemos
que ser muy humanos –insistía–;
porque, de otro modo, tampoco
podremos ser divinos» [10] . Y, en
síntesis apretada, no me importa
reiterar que fue una persona recia,
fuerte, comprensiva y optimista, que
vivió heroicamente la caridad.
Actuaba siempre de modo
responsable, generoso, lleno de celo
por las almas, santamente



intransigente en la custodia del
depósito de la fe y santamente
transigente con las personas;
trabajador perseverante, sincero, leal
y buen amigo; demostró con todos,
sin distinción de ningún género, un
espíritu de servicio pleno, valiente y
cariñoso.

A estas cualidades, se añaden las
propias de un buen sacerdote:
amante de la Eucaristía, capaz de
extraordinarias delicadezas al vivir
la liturgia; piadoso, culto, docto,
identificado con su ministerio, gran
predicador y director de almas;
estudioso, mortificado, desprendido
de sí mismo y de sus ocupaciones,
ordenado y con profunda visión
sobrenatural; humilde, rezador,
apasionado por cuanto se refería a
Dios, a la Virgen, a la Iglesia y al
Papa; obediente, seguro en la
doctrina; practicante de las virtudes
teologales y cardinales; cada día más
enamorado de su vocación, para



acercarse más al Señor y, por el
Señor, a las almas.

Fue por temperamento ardiente, y
pienso que se le notaba de modo
particular cuando hablaba de
nuestra Madre la Virgen, o al
comentar su deseo de alcanzar la
visión beatífica. Todo su ser
respiraba la alegría de quien recibirá
un tesoro, porque su Padre se lo ha
preparado. Hablaban sus ojos
penetrantes, lúcidos, serenos;
hablaba su tono de voz, persuasivo,
cálido, lleno de una seguridad
palpable; hablaban sus gestos, que
hacían entrever esa unión con Dios
de la que ya participaba, y que el
Papa proclamó solemnemente en la
plaza de San Pedro el 17 de mayo de
1992.

[1] Congregatio de Causis Sanctorum,
Romana et Matriten., Decretum super
virtutibus heroicis in causa
canonizationis Servi Dei Iosephmariæ



Escrivá de Balaguer, 9-IV-1990; AAS
82 (1990) 1450-1455. [2] CONCILIO
VATICANO II, Const. dogm. Lumen
gentium, n. 31. [3] CONCILIO
VATICANO II, Cons. past. Gaudium et
spes, n. 43. [4] Cfr. PABLO VI, Ex. Ap.
Evangelii nuntiandi, 8-XII-1975, n. 20;
AAS 68 (1976) 19. [5] JUAN PABLO II,
Homilía en la ceremonia de
beatificación de Josemaría Escrivá de
Balaguer y Josefina Bakhita, Roma,
17-V-1992. [6] Es Cristo que pasa, nn.
47-48. [7] Cfr. 1 Pe 2, 9. [8] Camino, n.
204. [9] Forja, n. 28; cfr. Es Cristo que
pasa, n. 43. [10] Es Cristo que pasa, n.
166.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-la-grandeza-
de-la-vida-corriente/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-la-grandeza-de-la-vida-corriente/
https://opusdei.org/es-es/article/5-la-grandeza-de-la-vida-corriente/
https://opusdei.org/es-es/article/5-la-grandeza-de-la-vida-corriente/

	5. La grandeza de la vida corriente

