
opusdei.org

5. La aprobación
definitiva del Opus
Dei (1950)

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

05/12/2010

La hora de Dios, como la bendición
de los patriarcas del Viejo
Testamento, preanunciaba el favor
del Cielo, que daba fecundidad a los
ganados y fertilidad a los campos;
haciendo ubérrimas las cosechas y
cargando de fruto los árboles. Así



también, las labores apostólicas del
Opus Dei se habían multiplicado en
los últimos años. Crecía el número de
miembros de la Obra, y el de
sacerdotes numerarios; y los Centros
de Estudios, Residencias
universitarias y Casas de retiros, que
comenzaban también a instalarse
fuera de España. En 1950 eran cerca
de ciento los centros del Opus Dei en
España; más otros en Portugal, Italia,
Inglaterra, Francia, Estados Unidos,
México... |# 181|.

Conocía el Papa el desarrollo de la
Obra a través de sus colaboradores
más próximos. En su tercera
audiencia con Pío XII, el 28 de enero
de 1949, el Fundador le habló de la
difusión del Opus Dei, y regaló a Su
Santidad una selección de
publicaciones profesionales de
miembros de la Obra. Eran libros y
separatas de carácter científico y de
los más diversos sectores |# 182|.



El Fundador, en su humildad, se
sabía ya Padre de un gran pueblo,
que se iba multiplicando y
extendiendo a todos los continentes.
Sus hijos tenían esto presente, en
mayor o menor medida; y en todos
iba creciendo, cada vez más, la alta
estimación por el significado
histórico de su persona.

Bien apreciaba don Josemaría la
liberalidad del Señor, que colmaba
de dones al Opus Dei. Especialmente
daba gracias al Cielo por los muchos
miembros de la Obra que
encontraban su camino en todas las
regiones y centros.

En Italia —escribía a sus hijos de
México— aumenta nuestra familia de
un modo prodigioso. Es admirable
cómo actúa la gracia de Dios. Espero
en Méjico mayor fecundidad y mayor
rapidez. Se os encomienda mucho y
la oración es omnipotente. ¡Qué
envidia os tengo, por ser los



primeros que pisáis esa tierra
bendita!

[...] José Luis [Múzquiz] sale el jueves
que viene para Nueva York. Imagino
las impaciencias y la alegría de José
Mª Barredo. En todas partes cuentan
buenas noticias y de todas partes
llegan cartas de admiración. Se toca
al Señor |# 183|.

Transcurría el año 1949 con mucho
trabajo, muchos viajes apostólicos y
una auténtica pleamar de nuevos
numerarios y supernumerarios,
cuando sucedió un hecho paradójico,
que, a fuerza de repetirse, adquiría
viso de lógico y normal. Era ello que,
con la aprobación de la Santa Sede y
el régimen universal de que se
dotaba al Opus Dei en virtud del
Decretum laudis de 1947, se facilitó
en gran medida su crecimiento y
expansión por otros países. Sin
embargo, esa aprobación pontificia,
y la buena acogida dispensada en



Roma al Fundador, en lugar de
acallar chismorrerías, hicieron que
la contradicción de los buenos se
corriese a Italia. De manera que,
conforme obtenía el Opus Dei nuevas
aprobaciones eclesiásticas, la
campaña contradictoria, en vez de
calmarse, se recrudecía. Eminentes
personajes de la Curia romana, gente
con mucha experiencia de la vida,
aconsejaron a don Josemaría hacerse
el muerto hasta que pasase la
tormenta. Eso dice la sabiduría del
proverbio italiano: «Bisogna fare il
morto per non essere ammazzato» |#
184|. Hay que fingirse cadáver para
que no le despachen a uno al otro
mundo. Lo que no sabían sus
Eminencias era que no se trataba de
una tormenta pasajera. Aquello
prometía alargarse.

Veinte años largos de existencia
llevaba la Obra, y otros tantos de
incomprensiones, cuando el



Fundador se desahogaba con sus
hijos en 1949:

Y es que, desde fines del 1947 —
¡cuando ya pensábamos que
callarían!—, se han levantado más
calumnias graves, constantes,
organizadas. Y estas calumnias se
han repetido —para lograr esto las
lanzaban— por tirios y troyanos.

¡Cuántas veces he oído, más o menos,
ecce somniator venit! Ahí viene el
soñador: vamos a inutilizarle, vamos
a destruirle |# 185|.

¿Qué ha sucedido entretanto?:

Mientras tanto, el apostolado del
Opus Dei se intensifica y se extiende
hasta ser, ¡cuántas veces os lo he
explicado!, un mar sin orillas, una
realidad maravillosa, universal [...].
El Señor nos ha bendecido también
con frutos de deseo de santidad, de
apostolado, hasta el punto de que
algunos consideran nuestra vida de



entrega a Dios como una afrenta
para ellos, aunque ningún cargo
contra nosotros han podido probar:
solamente se trataba de chismes que
llevaban los buenos y que, de otra
parte, repetían los necios.

Ese ataque cruel y esa calumnia
estúpida —que no ha cesado nunca
desde hace años— vienen al suelo de
suyo, por su propio peso, porque son
polvo y barro que levantan y arrojan
gentes que parece que están dejadas
de la mano de Dios.

Estos hechos me llenan de un gozo
profundo y de una segura serenidad,
porque —como os he dicho otras
veces— siempre que se alzan contra
la Obra campañas calumniosas,
recibimos una nueva confirmación
de que estamos verdaderamente
trabajando con eficacia al servicio de
la Iglesia, como instrumentos de
unidad, de comprensión, de
convivencia entre los hombres,



esforzándonos en defender para
todos la paz y la alegría |# 186|.

Cuando esto escribía, en diciembre
de 1949, estaba razonando en voz
alta con sus hijos. Porque, como
expresamente les dice: en esta Carta,
hijas e hijos, me propongo explicaros
por qué estamos preparando la
aprobación definitiva de la Obra |#
187|.

Una de las muchas habladurías que
por aquellos tiempos se propalaban
era que el Opus Dei había recibido
una sanción pontificia de carácter
provisional, por lo que no podría
obtener una aprobación definitiva |#
188|. Con suma prudencia sopesó el
Fundador la conveniencia de llevar
el proceso jurídico a su última etapa
o si, por el contrario, había motivos
que lo desaconsejaban. ¿Qué
ventajas esperaba de la aprobación
definitiva?



La aprobación definitiva, hijas e hijos
míos, nos dará nueva estabilidad, un
arma de defensa, más facilidad para
el trabajo apostólico; y asentará de
nuevo los principios fundamentales
de la Obra: la secularidad, la
santificación del trabajo, el hecho de
que somos ciudadanos corrientes y,
sobre todo, especialmente en la parte
espiritual, nuestra convicción de que
somos hijos de Dios |# 189|.

Pero es bien sabido que todo en este
mundo tiene su precio o su riesgo. El
gravamen que había de satisfacer el
Fundador era tener que pasar por el
aro de una nueva tramitación; lo cual
implicaba el someter todos los
documentos constitucionales del
Opus Dei para ser reexaminados por
los consultores, con criterios que no
siempre respondían a la nota de
secularidad propiamente dicha. Esto
obligaba a don Josemaría a hacer
concesiones, para presentar la Obra
de acuerdo con esa doctrina: harán el



estudio de nuestro expediente como
lo hicieron para el Decretum laudis:
si no, no pasamos |# 190|.

He ahí el nudo de la cuestión. ¿Cómo
armonizar los dos contrapuestos
enfoques que anidaban en la lex de
los Institutos Seculares: el de la
genuina secularidad y el moldeado
en el espíritu de la vida religiosa? Ya
desde el principio existió un
desplazamiento de los Institutos
Seculares hacia la vida religiosa. Esta
tendencia se fue acelerando con el
correr del tiempo. Lo cual explica la
actitud del Fundador: sus alarmas y
su tenacidad en defender el carisma
fundacional. Por de pronto, no
estaba dispuesto a dejaciones de
ningún tipo, ni a malbaratar una
herencia recibida directamente de
Dios, como era el espíritu del Opus
Dei. No podía ceder en lo más
mínimo, de modo que
comprometiera definitivamente la
sustancia del espíritu, porque no era



suyo. Las directrices que seguiría en
sus gestiones para alcanzar un
compromiso con la Curia y obtener la
aprobación definitiva, estaban muy
claras en su mente:

sin faltar a la verdad —declaraba a
sus hijos— hemos de manifestar
nuestra acción, ante la Curia
Romana, así: obedeciendo siempre,
afirmar el espíritu de la Obra, para
defenderlo; conceder sin ceder, con
ánimo de recuperar. Ésta ha de ser
nuestra actitud, porque ya vimos
desde el comienzo que la
Constitución Apostólica Provida
Mater Ecclesia no se ajusta a nuestro
camino, y trataremos, dentro de
nuestras pocas fuerzas y por una
razón de lealtad, de que se aplique a
las diversas instituciones sin
deformarla. Más tarde llegará la hora
de aclarar nuestra realidad
tajantemente |# 191|.



Así pues, con el firme propósito de
obtener la aprobación definitiva, el
11 de febrero de 1950, a los tres años
del Decretum laudis, presentó ante la
Santa Sede, junto con el Derecho
particular, una relación sobre el
estado y desarrollo del Opus Dei por
esas fechas. La solicitud venía
avalada por ciento diez cartas
comendaticias de Prelados de
diferentes naciones; entre ellas las de
doce Cardenales y las de veintiséis
Arzobispos |# 192|. Tras un detenido
y minucioso examen de los
documentos, la Comisión competente
de la Sagrada Congregación de
Religiosos dio, por unanimidad,
parecer favorable a la aprobación.
Este dictamen pasó luego al Congreso
Plenario del 1 de abril, presidido por
el Cardenal Lavitrano, el cual lo
ratificó. Sin embargo, por lo que se
refiere al Derecho particular, cuyo
articulado había sido ampliado,
pareció oportuno que fuese el mismo
Fundador quien esclareciese



personalmente ante el Congreso
algunas materias, dada la novedad
que ofrecía a los miembros del
Congreso la figura jurídica de los
Institutos Seculares |# 193|. (Aunque
lo cierto es que a la sombra de esta
novedad se refugiaban también
viejas incomprensiones). Con ello la
aprobación quedó pendiente de un
ulterior examen, esto es, retrasada.

* * *

Pocos días antes había tenido lugar
un acontecimiento que repercutió
silenciosamente en el alma del
Fundador. El 28 de marzo celebraba
el 25 aniversario de su ordenación
sacerdotal. Pensando, pues, en
señalar la pauta para celebrar en la
intimidad esa fiesta de familia,
escribió a todos sus hijos:

Roma 8 de marzo de 1950

Que Jesús me guarde a mis hijos.



Queridísimos: Se acerca la fecha de
mis bodas de plata sacerdotales.
Deseo pasarlas en silencio, sin ruido.
Por eso, si tratáis de dar una alegría a
este pobre pecador, os agradeceré
que especialmente ese día pidáis al
Señor, por el Corazón Inmaculado de
su Madre, para que me ayude a ser
bueno y fiel. Si además, de vuestras
familias de sangre o de algún amigo
vuestro, podéis obtener una limosna
—pequeña o grande— para nuestras
casas de Roma, mi gozo será
completo.

La bendición de vuestro Padre

Mariano |# 194|.

Mal, muy mal andaban de dinero
cuando el Fundador se ve obligado a
mendigar por carta limosna de sus
propios hijos. De todos modos, ese
día lo celebraron espléndidamente.
El oratorio tenía aire de fiesta. La
belleza y colorido de las flores sobre
el altar, la dignidad de los



ornamentos con que se revestía el
Padre, y el cáliz, propio para esa
fecha, demostraban a las claras el
cariño de sus hijas y de sus hijos, ya
que no su riqueza. Largas horas pasó
de tertulia con los de Roma,
congregados aquel día en Villa
Tevere para felicitarle. A última hora
fue a estar de nuevo un buen rato de
charla con sus hijas. Sus recuerdos
revoloteaban en torno a esa fecha.
Don José, su padre, había fallecido en
1924, cuatro meses antes, por lo que
no llegó a ver la ordenación de su
hijo Josemaría. De su primera misa,
el lunes 30 de marzo, en la Santa
Capilla del Pilar, le venían memorias
agridulces, con la dolorida presencia
de la madre, que asistía de luto a una
misa de sufragio por el alma de su
marido. Después, su precipitada
salida para Perdiguera... Así y todo,
como decía a sus hijas, aquella
jornada en que celebraba sus bodas
de plata sacerdotales, había sido un
día feliz, sin mayores golpes, sin



contratiempos; cosa rara en las
fiestas, a lo largo de su vida de
sacerdote |# 195|.

En realidad aquella jornada era un
brevísimo remanso de paz y alegría,
porque el Padre venía pregustando
un acerbo sacrificio, que le
recordaba otros señalados momentos
de aflicción en el pasado. Por dos
veces había sufrido la prueba cruel
de tener que renunciar a la Obra,
arrancándola de sus entrañas de
Fundador. La vez primera fue
haciendo ejercicios espirituales en
los Redentoristas de la calle Manuel
Silvela en Madrid, en junio de 1933.
La segunda, en La Granja, un día
triste y lluvioso de septiembre de
1941, cuando celebraba misa en la
Colegiata.

De día feliz, sin nubes |# 196|,
califica don Josemaría ese 28 de
marzo, jornada de sus bodas de plata
sacerdotales. Pero, ¿sabían sus hijos



que estaba a punto de dejarlos? Se
esperaba, de un día para otro, que se
reuniese el Congreso Pleno de la
Curia y que de él saliera la
aprobación definitiva del Opus Dei.
Aquel sería momento propicio para
que el Fundador dejase al Opus Dei
caminar exclusivamente de la mano
de Dios. El sacrificio que ahora se le
pedía no era, ciertamente, tan duro
como el de las pruebas crueles, pues
tenía la seguridad de que el Señor
sacaría su Obra adelante; pero no por
eso se le hacía menos doloroso, ya
que venía prolongándose por
muchos meses, como cuenta el
mismo don Josemaría:

Estaba decidido —¡y cómo y cuánto
me costaba!— a dejar el Opus Dei,
pensando que ya podría caminar
solo, para dedicarme exclusivamente
a crear otra asociación, dirigida a mis
hermanos los sacerdotes diocesanos.



Guardaba en mi corazón, desde
siempre, esta preocupación por los
sacerdotes seculares, a los que tanto
tiempo he dedicado, incluso antes de
llegar yo mismo al presbiterado,
cuando me nombraron Superior del
Seminario de San Carlos en Zaragoza,
y después en muchas horas de oír sus
confesiones y con numerosas
correrías apostólicas por España,
hasta que hube de venirme a Roma.
En los años 1948 y 1949 esta
preocupación martilleaba mi alma
con una insistencia especial |# 197|.

Noches pasadas en oración en la
iglesia de San Carlos, revisando, a
solas con Jesús, la marcha interior de
los seminaristas que el Cardenal
Soldevila le había confiado al
nombrarle Superior. Aquellos
residentes de la calle Larra a quienes
procuraba arrastrar consigo para
hacer apostolado. Alguna que otra
oveja descarriada en cuya busca
salió don Josemaría para reintegrarla



al buen redil. ¿Y el sacrificio de doña
Dolores, a cuyas oraciones
encomendaba la labor con el clero
diocesano? En Madrid murió su
madre mientras él daba una tanda de
ejercicios espirituales en Lérida.
Acababa de hablar en la capilla del
papel protector que desempeña la
madre de todo sacerdote cuando se
enteró del fallecimiento de la Abuela.

¡Cuánta soledad y amargura había
visto en las almas de muchos
sacerdotes! Inmediatamente acudía a
su memoria aquel ejercitante
retraído al que un día fue a buscar,
porque rehuía charlar con otro
sacerdote. Le abrió el alma y vio en
ella una inmensa soledad. Sobre
aquel hombre pesaba una horrible
calumnia.

— y los hermanos nuestros que están
cerca de Vd. —le preguntó don
Josemaría—; ¿no le acompañan?



— «Me junto solo», le respondió |#
198|.

Se conmovió de pena don Josemaría.
Cogió las manos de aquel sacerdote y
se las besó, para que, en adelante,
aquel hermano no caminase solitario
por la vida.

Muy pocos conocían la decisión del
Fundador de dejar la Obra por amor
a los sacerdotes: don Álvaro, sus
hermanos —Carmen y Santiago—, los
del Consejo General y alguna otra
persona. Cuando el Padre lo
comunicó a Nisa y a Encarnita,
pidiéndoles que rezasen y callasen,
ésta última dice que quedaron
«paralizadas con la noticia» |# 199|.

Corría el tiempo, y a cuatro fechas
del aniversario de su ordenación
sacerdotal, a pesar de la certeza que
le habían dado de que en el Congreso
Plenario del 1 de abril aprobarían
definitivamente la Obra, el Fundador
recibió, en cambio, la noticia



inesperada de que habían decidido
demorar la aprobación. Este dilata
en los trámites suponía alargar la
espera.

Para acortar el tiempo de la espera, y
descargar de paso su conciencia, el
Fundador dirigió, con fecha de 3 de
mayo de 1950, un escrito a la Sagrada
Congregación de Religiosos. En dicho
escrito demandaba que se le
comunicasen las observaciones
hechas al Derecho particular del
Opus Dei en el seno de la Comisión,
como era habitual en tales casos. Y,
una vez informado sobre ello, volvió
a revisar algunos de sus artículos. La
demora resultó providencial, porque
uno de los grandes bienes, que se
sacaron con aquellos retrasos —dice
el Fundador—, fue el de la solución
jurídica para nuestros sacerdotes
Agregados y Supernumerarios |#
200|.



Voluntariamente, sin resistencias, se
había ofrecido a dejar la familia de la
que era Padre, con gran dolor suyo y
de todos los miembros del Opus Dei.

Pero Dios no lo quiso así, y me libró,
con su mano misericordiosa —
cariñosa— de Padre, del sacrificio
bien grande que me disponía a hacer
dejando el Opus Dei. Había enterado
oficiosamente de mi intención a la
Santa Sede, como ya os he escrito,
pero vi después con claridad que
sobraba esa fundación nueva, esa
nueva asociación, puesto que los
sacerdotes diocesanos cabían
también perfectamente en la Obra |#
201|.

Felizmente, ya no era precisa una
fundación nueva para sacerdotes
diocesanos. !Caben, caben!, repetía
con gozo don Josemaría |# 202|. La
vocación de esos sacerdotes encajaba
plenamente en el espíritu y en la
estructura jurídica del Opus Dei.



Porque, ¿acaso podía dejarlos fuera
cuando con tanto empeño se
dedicaba a predicar la llamada
universal a la santidad? Cuánto
insistía el Fundador en que las
ocasiones nacidas de la vida
profesional del cristiano, de su
trabajo corriente, llevaban al
encuentro con Cristo, a una vida
contemplativa a lo largo de la
jornada. Y, ¿no es trabajo
profesional, santificable para el
sacerdote, el ejercicio de sus tareas
ministeriales? |# 203|. La vocación
de sacerdotes diocesanos les
permitía, por lo tanto, llevar la
misma vida contemplativa que el
resto de los miembros del Opus Dei,
gracias al cumplimiento amoroso de
las tareas de servicio a los fieles.

El Señor mostró al Fundador la
manera específica de vincularse al
Opus Dei los sacerdotes incardinados
en las diócesis, sin que ello afectase
en lo más mínimo a la dependencia



jurisdiccional respecto a los
Ordinarios |# 204|. Y la solución
consistía en que, quienes tuviesen
vocación a la Obra, podrían
adscribirse como socios Agregados o
Supernumerarios de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz. Porque,
característico del espíritu del Opus
Dei es que no saca a nadie del oficio
o estado en que se halla. En el caso
de los sacerdotes diocesanos su
condición quedaba fortalecida tanto
respecto a la unión con el resto del
clero de la diócesis como en la
obediencia a su Obispo, en cuyas
manos está por entero.

Guiado por estas ideas compuso un
Estatuto acerca de los socios
sacerdotes diocesanos de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz. Y
cuando, con fecha del 2 de junio de
1950, envió a la Sagrada
Congregación de Religiosos un
informe esclareciendo las cuestiones
que habían retrasado la aprobación



definitiva, adjuntó dicho Estatuto
como Anexo (Allegato) |# 205|.

* * *

A principios de junio de 1950 los
consultores reanudaron sus trabajos,
con un diligente examen de los
documentos presentados por el
Fundador, en los cuales esclarecía,
como se le había pedido, el sentido y
alcance de algunos puntos. El
dictamen favorable de los
consultores fue ratificado el 28 de
junio por el Cardenal Lavitrano. El
Decreto de aprobación definitiva —
Primum inter— está fechado el 16 de
junio de 1950, por deseo expreso del
Fundador |# 206|.

El texto del decreto es extenso. Su
preámbulo contiene una breve
explicación histórica, a la que sigue
—«para que no quepa duda alguna
en el futuro»— la reseña y
comentario de los rasgos
característicos del Opus Dei por lo



que se refiere a su naturaleza,
miembros, apostolado, espíritu y
régimen. Luego de hacer esta
exposición panorámica, se cierra el
decreto insistiendo en que, tanto el
Opus Dei como su Derecho
particular, «pueden considerarse
detenidamente examinados bajo
todos los aspectos, como consta con
toda claridad y fundamento». En
consecuencia, y en uso de las
facultades concedidas por Su
Santidad Pío XII, «se aprueban
definitivamente» la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz y Opus
Dei, así como su Codex |# 207|.

Incorporados al Derecho particular
estaban los últimos logros
legislativos, especialmente el
reconocimiento por la Santa Sede de
la adscripción de miembros
supernumerarios y de socios
sacerdotes diocesanos. Además, al
texto oficial del Codex, que se
entregó al Fundador, acompañaba



una carta de la Sagrada
Congregación del 2 de agosto de
1950. En virtud de dicho documento
se le concedían especiales facultades;
a saber: «proponer modificaciones,
aclaraciones y añadidos
complementarios, si se consideran
convenientes y útiles, por cualquier
motivo, para la evolución y
necesidades del Instituto, y para su
expansión y empuje apostólico» |#
208|.

Así las cosas, parecía completo el
desarrollo institucional del Opus Dei.
En realidad se trataba tan sólo de un
alto en la marcha histórica. Se había
dado, indudablemente, un
importante avance, que el Fundador
agradecía. Pero, por encima de
posturas encontradas, entre don
Josemaría y algunos de los
consultores de la Sagrada
Congregación, estaba la integridad
del espíritu fundacional |# 209|.



Haciendo recuento de las ventajas
obtenidas, escribía así a sus hijos:

En primer término, he de recordaros
que con la aprobación definitiva
quizá os pase por la cabeza el
pensamiento de que salimos de
Málaga, para entrar en Malagón. Sin
embargo, aunque se prevén no pocas
dificultades, el bien que se espera de
la aprobación definitiva es grande.
No constituye un paso más, sino un
buen paso adelante.

Porque lograremos, desde luego,
mayor estabilidad ante las atizadas
incomprensiones; porque, dentro de
la Obra, y en el ámbito de la misma y
única vocación, se han definido
mucho mejor las condiciones de los
socios Agregados y Supernumerarios;
porque se ha alcanzado el gran
avance de que quepan en la Obra los
sacerdotes diocesanos; porque se ha
podido proclamar de un modo más
solemne nuestra secularidad, y



asegurar más nuestro espíritu
específico; porque nuestros bienes,
como defendí desde el principio, no
son eclesiásticos.

Si las dificultades que se adivinan —
menores que las ventajas que se
esperan, para servir mejor a la
Iglesia— nos hubieran de obligar a
pedir pronto una solución nueva,
puesto que ya os he aclarado que
hemos concedido con ánimo de
recuperar, entonces rezad, rezad
mucho [...].

Y será preciso buscar una nueva
solución jurídica: porque, si
pretenden considerarnos igual que a
los religiosos o personas
equiparadas, como ya han empezado
a intentarlo, deberemos confirmar
que no nos va ese corsé de hierro:
necesitamos mayor elasticidad, para
servir a Dios, según Él quiere |#
210|.



En otras palabras, don Josemaría se
reservaba el derecho de replantear la
cuestión institucional ante la Santa
Sede, cuando llegase el momento
oportuno.

--------------------------------------------------------------------------------

NOTAS:

1. Y obedecer al Papa, hasta en lo
mínimo, es amarle. Y amar al Padre
Santo es amar a Cristo y a su Madre,
a nuestra Madre Santísima, María. Y
nosotros sólo aspiramos a eso:
porque les amamos, queremos que
omnes, cum Petro, ad Iesum per
Mariam (Apuntes, n. 110, del 17-
XI-1930).

2. Cfr. ibidem, n. 422, del 29-XI-1931.

3. Ibidem, n. 220, del 10-VIII-1931.

4. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Roma, en EF-480603-1
(en adelante, sólo se indicará el lugar



de redacción de las cartas del
Fundador, cuando no se hayan
escrito en Roma). Alberto Martínez
Fausset, que vivía en Città Leonina
desde los primeros días de febrero de
1947, refiere que: «más de una vez,
después de cenar, bajábamos con
nuestro Padre a la plaza de San
Pedro, cuando no había allí casi
nadie, y paseando ante la basílica,
que estaba ya cerrada, recitábamos
el Credo. Era el suyo un Credo
firmísimo [...] y al llegar al "creo en
nuestra Madre la Iglesia, una, santa,
católica, apostólica, romana...", lo de
romana lo repetía tres veces, como
para subrayar su fe en el Vicario de
Cristo» ("Relación de Alberto
Martínez Fausset de la estancia del
Fundador del Opus Dei en el
apartamento de Piazza della Città
Leonina (1947) y plano del
apartamento", en RHF, D-15442).

5. "Relación de una conversación del
Fundador del Opus Dei con Mons.



Casimiro Morcillo (1940/41), fechada
el 9-VI-1948", en RHF, D-15011. Sobre
la evolución e incremento de ese
amor a la Iglesia y al Papa, escribe en
1949: En Roma he encontrado tanta
gente buena, tantos sacerdotes
santos, tantos clérigos ilustres y
doctos: por eso no puedo compartir
ese refrán que me suena a aforismo
molesto: Roma veduta, fede perduta.
Más bien podría corregirlo, diciendo:
Roma veduta, fede tuta. Se ha
aumentado en mí el amor a la
Iglesia. Tengo ahora un amor más
teológico a la Iglesia y al Papa, menos
afectivo quizá, pero más fuerte, más
real (Carta 8-XII-1949, n. 10).

Recuerda también Alberto Martínez
Fausset que en marzo o abril de 1947,
acompañando al Padre y a don
Álvaro en una visita al Vaticano,
entraron en la Loggia delle
Benedizioni, donde hay un trono en
el que se sienta el Papa en las
audiencias. Estaba la sala vacía y el



Padre, aproximándose al trono, besó,
«con enorme devoción y, al mismo
tiempo, con mucha sencillez uno de
los dos brazos donde, evidentemente,
apoyaba la mano el Santo
Padre» ("Relación de Alberto
Martínez Fausset de la estancia del
Fundador del Opus Dei en el
apartamento de Piazza della Città
Leonina (1947) y plano del
apartamento", en RHF, D-15442).

6. Carta de don Álvaro del Portillo:
Roma, 27-III-1946 (AGP Sec. B1 leg 3,
C-460327-1).

7. Ibidem.

8. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-460630-2.

9. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 825.
En una de sus cartas recuerda el
Fundador lo que le aseguraba
entonces el Cardenal Tedeschini: es
inútil que hagan milagros fuera; es



aquí, en Roma, donde deben ustedes
moverse (Carta 8-XII-1949, n. 11).

10. Cfr. Cartas a sus hijos de Roma,
desde Madrid, en EF-461004-1,
EF-461025-1 y EF-461031-1.

11. Diario de Città Leonina, 24-
XI-1946: AGP Sec. N, 3 leg. 426-19.

12. Ibidem, 29-XI-1946: AGP Sec. N, 3
leg. 426-20. «El Padre iba
descartando todas las casas que se
fueron viendo, sobre todo porque no
reunían la condición de poder ser
sede definitiva de la Casa Central por
falta de terreno», testimonia Ignacio
Sallent. Tenía presente el Padre las
dificultades de financiación en que
incurría, pero se atenía
estrictamente a lo que juzgaba
necesario en cuanto a requisitos de
habitabilidad, representación,
ampliación del edificio, situación
céntrica, etc. Confiando en la
Providencia, decía que «no podía
permitirse resolver las cosas del



modo más fácil y que luego, quien le
sucediera, tuviese que cargar con el
peso gravoso de resolverlas
nuevamente» (Ignacio Sallent Casas,
RHF, T-06008, p. 13).

13. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-461216-2.

14. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, en EF-470101-1.

15. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-470117-2.

16. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-470131-2.

17. Carta, en EF-470207-2. La
duquesa Sforza-Cesarini —cuenta
Mons. Álvaro del Portillo— conocía
ya al Fundador. Tenía fuera de Roma
una casa y, aunque no se habló del
precio, no valía como Sede Central a
causa de su situación. La duquesa,
sin embargo, quedó tan
impresionada de la fe del Fundador,



que decidió ayudarle en la búsqueda
de la casa. Cfr. Álvaro del Portillo,
Sum. 825.

18. Ibidem.

19. Diario de Città Leonina, 9-II-1947:
AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

20. Álvaro del Portillo, Sum. 626.

21. Diario de Città Leonina, 8-
III-1947: AGP Sec. N, 3 leg. 426-20.

22. Carta, en EF-470327-2.

23. Carta, en EF-470410-1.

24. Álvaro del Portillo, Sum. 826.

25. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-470709-2.

26. Cfr. Dorita Calvo Serrador, RHF,
T-04906. Gracias a su previsión se
pudo celebrar la Santa Misa y dejar
al Señor en el tabernáculo del
Pensionato el 25 de julio de 1947, el



mismo día que el Padre viajaba en
avión a Madrid. Cfr. Xavier de Silió
Gómez-Carcedo, RHF, T-06135, p. 2.

27. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 826;
y Julia Bustillo Hurtado de Saracho,
RHF, T-04898, p. 7.

28. Cfr. Francisco Monzó Romualdo,
RHF, T-03700, p. 6.

29. «La casa —según la descripción
de Encarnación Ortega— contaba
con un zaguán pequeño, de unos dos
metros y medio por unos cuatro; una
salita a continuación, que tenía un
viejo tresillo con fundas, porque sin
ellas estaba menos presentable;
cuando se rompía la parte de apoyar
los brazos, quitábamos esas fundas
por las noches, las cosíamos y
limpiábamos y, al día siguiente,
lucían de nuevo; una consola
antigua, una mesita baja y varias
sillas; el cuarto de dirección, que en
principio fue utilizado por nuestro
Padre; me parece que otros dos



dormitorios y dos servicios. Ésta era
la parte baja, en la que también
había un pequeño oratorio. Arriba
estaba el comedor de la Residencia, y
el resto era la Administración: un
dormitorio con una sola cama (el
resto de Numerarias, en tablas,
dormíamos en el suelo); un baño, que
servía de lavadero; el planchero, que
servía también para estar y hacer las
tertulias; la cocina; una habitación
con aseo para las Numerarias
Auxiliares y otra abuhardillada, a la
que se llegaba por una escalera
portátil, para guardar maletas,
preparar las bolsas de ropa, etc.; ese
trabajo había que hacerlo sentadas,
porque tenía de altura alrededor de
metro y medio.

Poco más adelante, aprovechando un
patio, se hizo un oratorio algo mayor
y un soggiorno en la planta baja:
sobre ellos, una nueva cocina, un
comedor y otro dormitorio, con
literas para la



Residencia» (Encarnación Ortega
Pardo, RHF, T-05074, p. 115).

30. Victoria López-Amo Marín, RHF,
T-05448. Independientemente de la
escasez de espacio, la limpieza y el
orden creaban un ambiente digno y
agradable en el Pensionato. El
Fundador, para ilustrar su doctrina
de que no hay que confundir jamás
la pobreza con el miserismo, ni con
la suciedad (Carta 24-XII-1951, n.
187), refería una anécdota del
Pensionato, a los pocos días de
haberse instalado allí la
Administración:

Se presentó el anterior dueño de la
villa, al cabo de pocos días de
habitarla nosotros, para terminar
algunos asuntos pendientes —¡el
pago del precio, que nos habíamos
comprometido a saldarlo en dos
meses, confiando en que Dios lo
arreglaría!—, y le recibió un
hermano vuestro. Nos instalamos



todos en el pequeño edificio de la
portería, donde había residido el
antiguo propietario, que ahora venía
a vernos. Pasó a una pequeña salita
y, cuando llegó ese hermano vuestro
para atenderle, aquel señor
preguntó, mirando el pavimento:
¿han cambiado ustedes el
pavimento? Vuestro hermano le
contestó inmediatamente: no, è lo
stesso, ma pulito; no, es el mismo,
pero ahora está limpio. Parecían
otros aquellos baldosines, y al
antiguo casero no le cabía en la
cabeza. Estos milagros consiguen el
agua y la limpieza —que son también
buena mortificación—, porque lo que
antes era un suelo antipático,
descuidado y sin color, se había
convertido en un pavimento de
baldosas multicolores, muy
agradable (ibidem).

31. Rosalía López Martínez, RHF,
T-07918, 2, 2, 7. A esto añade
Encarnita Ortega que «seguramente



al Padre le impresionó ver la pobreza
de aquel Belén y pensó, en cuanto le
fuera posible, en traernos uno mejor.
Un día, en 1948, apareció con un
paquete grande: era un Presepio
Napolitano precioso, aunque los
trajes de las distintas figuras estaban
en muy mal estado» (Encarnación
Ortega Pardo, RHF, T-05074, p. 120).

32. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-470717-2.

33. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, en EF-470709-1.

34. Carta a sus hijas de Roma, desde
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
Segovia), en EF-470729-1.

35. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-471218-1; cfr. también
Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-471218-5.

36. Carta, en EF-480204-1.



37. Ibidem.

38. Ibidem.

39. Ibidem. El coche lo encontró la
policía en Nápoles, un mes más
tarde, al parecer en buenas
condiciones. Cfr. Carta a sus hijos del
Consejo General, en EF-480304-2.
Sobre el robo: cfr. Ignacio Sallent
Casas, RHF, T-06008, p. 15.

40. José María González Barredo, que
estaba por esos meses en los Estados
Unidos, les enviaba desde allí
algunos comestibles, como café o
harina, que los de Roma agradecían
vivamente. El Padre le expone
claramente, en dos palabras, la
situación en que se encontraban: ¡si
vieras cuántos apuros pasamos, en
todas partes! Ojalá se comenzara a
levantar cabeza económicamente,
siquiera en algún sitio. El Señor lo
hará. Le habla luego de la inmediata
ordenación de tres sacerdotes del
Opus Dei para que los encomiende



en sus oraciones. Y, ¡lo que es la
condición humana!:

Hasta para esto hacen falta dólares.
Es una pena que no seamos ángeles,
pero, como somos hombres, todo
cuesta esfuerzo económico. Nunca
nos faltó el Señor y tampoco ahora
nos faltará: así lo espero, por la
intercesión de nuestra Madre del
cielo.

No te quejarás de mi carta: he hecho
la letra pequeña —doble
mortificación, porque no ando bien
de un ojo—, para que quepan más
cosas (Carta a José María González
Barredo, en EF-480309-1). Cfr.
también Carta a sus hijos de Estados
Unidos, en EF-490706-2, sobre el
envío desde USA de harina, carne,
frutas, etc.

41. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-480304-2. «Se había
levantado a la hora habitual —
refiere Álvaro del Portillo—, y al



asearse se dio cuenta de que tenía
algo raro en la cara; pero no le
concedió mayor importancia.
Después, como siempre, hizo su
media hora de oración mental. Pero,
al celebrar la Santa Misa, se percató
de que hablaba con dificultad, y lo
peor que al consumir el Sanguis no
podía casi evitar que se le escapara
por la comisura de los labios, de
manera que tuvo que ayudarse con
el purificador. Al terminar la Misa
fue cuando me llamaron. El médico
hizo lo que pudo, pero es sabido que
no hay tratamiento específico para
esta enfermedad; sólo queda esperar
a que remita por sí sola, lo que
sucedió después de algunos meses.
Mientras, el Padre siguió trabajando,
como si no le ocurriese
nada» (Álvaro del Portillo, Sum. 477);
cfr. también Alberto Taboada del Río,
RHF, T-03358, n. 1347.

42. Carta, en EF-480311-2.



43. Carta, en EF-480311-1.

44. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-480318-1.

45. Carta a Álvaro del Portillo y a sus
hijos de Roma, desde Madrid, en
EF-480408-1.

46. Carta a Álvaro del Portillo y a sus
hijos de Roma, desde Madrid, en
EF-480413-1.

47. Mons. Ángel Herrera Oria, Obispo
de Málaga.

48. Carta a Álvaro del Portillo y a sus
hijos de Roma, desde Madrid, en
EF-480421-1.

49. Cfr. Carta a sus hijos de Oporto,
en EF-480616-6.

50. Cfr. Carta a Mons. Francesco
Ricceri, en EF-480707-1; Cartas a sus
hijos de Roma, desde Madrid, en
EF-480708-1, y desde Coimbra, en
EF-481013-1. El 11 de octubre



comenzó el proceso de beatificación
de Isidoro Zorzano Ledesma, y salió
luego para Coimbra. Cfr. Carta a
Álvaro del Portillo, desde Madrid, en
EF-481011-2.

51. Carta a sus hijos de Roma, desde
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
Segovia), en EF-481019-1.

52. Carta a Álvaro del Portillo y a sus
hijos de Italia, desde Madrid, en
EF-490228-1.

53. Cfr. Rosalía López Martínez, RHF,
T-07918, 3, 2, 3.

54. Cfr. Victoria López-Amo Marín,
RHF, T-05448.

55. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-490506-1.

56. Cfr. Francisco Monzó Romualdo,
RHF, T-03700, p. 1.

57. Carta, en EF-490728-1.



58. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-490731-1.

59. Carta, en EF-490829-2.

60. Ibidem y Carta a sus hijos del
Consejo General, en EF-490728-1.

61. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-490818-1.

62. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-490728-1.

63. Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-471127-2.

64. Carta a Carlos Munárriz
Escondrillas, en EF-471218-3.

65. Carta a José Luis Múzquiz de
Miguel, en EF-480318-2.

66. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-461206-2. Tan sólo
una vez, a final de febrero de 1949,
después de la salida de los
funcionarios húngaros de la Villa, en



carta a sus hijos de Italia, habla de su
deseo de volver a Roma, aunque por
breve tiempo, una temporadica (cfr.
Carta, desde Madrid, en
EF-490228-1).

67. Cfr. Carta a Mons. Angelo
Dell’Acqua, en EF-641014-1.

68. Carta 8-XII-1949, n. 13.

69. Ibidem.

70. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 735;
Javier Echevarría, Sum. 2214;
Joaquín Alonso Pacheco, Sum. 4682.
Esta situación duró hasta septiembre
de 1956, pues en el segundo Congreso
General del Opus Dei, que tuvo lugar
en Einsiedeln, se decidió transferir a
Roma el Consejo General.

71. Carta, en EF-470225-2.

72. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-470307-2. Encarnita
os dirá, puntualizando —informa en



otra ocasión a la Asesoría— cómo
vemos desde aquí algunos problemas
inmediatos; pero es menester que los
estudie esa Asesoría, sobre el
terreno, y así habrá más luces para
acertar (Carta, en EF-470424-1).

73. Cfr. Carta a sus hijas de la
Asesoría Central, en EF-470307-1.

74. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-470424-2.

75. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-470207-2. Con la
misma fecha escribía a sus hijas de la
Asesoría Central pidiendo oraciones
por esas tres intenciones: cfr. Carta,
en EF-470207-1.

76. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-471204-1.

77. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-480610-1.



78. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, en EF-470312-1.

79. Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-471211-1.

80. Carta, en EF-270424-1. En España
se empleaba esta palabra, sirvientas,
para referirse a las mujeres que se
dedicaban al servicio doméstico.

81. Cfr. Carta a sus hijas de Granada,
en EF-480218-2.

82. Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-471211-1.

83. Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-480122-2.

84. Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-480129-2. Poco más
adelante le vuelve a escribir: que a
todas esas hijas no se les olvide que
no tienen derecho a inventarse
preocupaciones y penas: no tienen
más que motivos de alegría y, por



tanto, la obligación de parecerse a su
Madre Inmaculada, fuerte y serena
siempre junto a su Hijo (Carta a José
María Hernández Garnica, en
EF-480218-3).

85. Carta, en EF-470214. De la lectura
de las cartas que le escribían sus
hijas y sus hijos se servía el Padre
para tenerlos presentes ante el
Señor, vivir y compartir alegrías y
penas, e incluso continuar desde
lejos la dirección espiritual. Éste es el
caso, por ejemplo, de su comentario a
lo que escribía una de sus hijas desde
Los Rosales: Una cosa que me
preocupa, por algo que leí en una
carta de la semana pasada: que en
Los Rosales —y lo mismo, luego, en
las otras casas— tengan en cuenta
que el taller no es un fin, sino un
medio: por eso, primero es el plan de
vida íntegro, cada cosa a su hora, sin
cercenar nada por el trabajo
material. ¿Está claro? (Carta a José



María Hernández Garnica, en
EF-471211-1).

86. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, en EF-470225-1.

87. Cfr. Carta a sus hijas de la
Asesoría Central, en EF-470320-1. Por
las sugerencias que hace a
continuación (vaciar un cuartucho
de la Administración, convertirlo en
despensa y hacer un dormitorio más
para las personas que allí viven, en la
actual despensa junto a la cocina) es
evidente que el Padre tenía una
buena memoria de la distribución
del espacio en la Administración.

88. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, en EF-470424-1.

89. Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-471211-1.

90. Carta, en EF-470521-1; cfr.
también Carta a sus hijas de la
Asesoría Central, en EF-480311-1.



91. El 25-IV-1948 (tercera promoción)
se ordenaron 3; el 6-VI-1948, 3; el 26-
XII-1948, 2; el 4-XI-1948, 1; el 14-
XI-1949, 4; el 20-VII-1950, 1; el 1-
VII-1951, 20; el 15-VII-1951, 2; el 27-
VII-1952, 8. Cfr. AGP, Expedientes de
ordenaciones sacerdotales: 660-3, 4,
5, 6, 7, 8, 9, 10 y 11.

92. Carta a sus hijos que se ordenan
sacerdotes: Juan Antonio González
Lobato, Jesús Urteaga Loidi y Adolfo
Rodríguez Vidal, en EF-480218-4.

93. Carta a Álvaro del Portillo, desde
Madrid, en EF-490409-1.

94. Carta, en EF-470320-1.

95. Carta, en EF-480421-1.

96. Carta a Álvaro del Portillo, desde
Madrid, en EF-510118-1.

97. Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-480603-3.



98. Carta a Pedro Casciaro Ramírez,
en EF-480616-1.

99. Entre los primeros italianos
estaban: Francesco Angelicchio,
Renato Mariani, Luigi Tirelli y Mario
Lantini (cfr. Francesco Angelicchio,
Sum. 3505). El primero que pidió la
admisión en Roma fue Vladimiro
Vince, croata, al que habían conocido
José Orlandis y Salvador Canals
durante el curso 1943-1944, cuando
estudiaban en el Laterano. Después
de la liberación de Roma, por temor
a los croatas comunistas, partidarios
de Tito, tuvo que permanecer oculto
hasta que en 1946 pasó el peligro
inmediato y pudo hacer vida normal.
En abril, estando en Roma don
Álvaro, vio claro que su sitio era la
Obra. Más adelante, en el verano de
1946, se trasladó a España. Cfr. José
Orlandis Rovira, Mis recuerdos…, ob.
cit., pp. 77-96; y Carta de Álvaro del
Portillo: Roma, 17-V-1946 (AGP Sec.
B1 leg. 3, C-460517-1).



100. Cfr. Decreto de erección del
Colegio Romano de la Santa Cruz (29-
VI-1948), en Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., Apéndice Documental
35, p. 557.

101. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-480204-1. Éstos eran
los proyectos. En realidad, testimonia
Mons. Javier Echevarría (Sum. 2194):
«aquel año vinieron a realizar los
estudios solamente cuatro alumnos».

102. Cfr. Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5906; Mario Lantini, Sum. 3599 y José
Luis Múzquiz de Miguel, Sum. 5811.
En el Pensionato no había camas, por
falta de espacio. En 1949 disponían
de tres literas, por lo que algunos
dormían en el suelo por turno. Cfr.
Juan Larrea Holguín, Sum. 6025.

103. Decreto de erección del Colegio
Romano de la Santa Cruz (29-
VI-1948), en Amadeo de Fuenmayor
et al., ob. cit., Apéndice Documental
35, p. 557.



104. Carta a sus hijos de Roma, desde
Madrid, en EF-480708-1.

105. Carta, en EF-490714-1. Don
Álvaro del Portillo —como ya se ha
dicho— trabajaba en la Sagrada
Congregación de Religiosos en el
departamento que se ocupaba de los
Institutos Seculares y también como
Secretario de la Comisión Especial
creada por el Santo Padre para estos
nuevos Institutos (A.A.S., XXXIX
(1947), pp. 131-132).

106. Mons. del Portillo refiere que el
Fundador «llegó a Italia en los
momentos difíciles de la posguerra y
sufrió mucho viendo la situación de
indigencia material y espiritual. Sin
mezclarse en cuestiones que no eran
de su competencia, rezó mucho por
la estabilidad política y el
saneamiento económico de la nación
italiana. Nuestro Fundador se
encariñó pronto a esta tierra y se



sentía italiano de adopción» (Álvaro
del Portillo, PR, p. 827).

107. Carta 15-X-1948, n. 29.

108. Pío XII, Allocutio Summi
Pontificis: cfr. A.A.S., XL (1948), pp.
137-138.

109. Carta 9-I-1932, n. 35; cfr.
también Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5911.

110. Luigi Tirelli, RHF, T-06143, p.
781. «Si siendo español —refiere
Mons. Echevarría— no se mezcló en
ningún momento en las cuestiones
temporales de España, con mucha
más delicadeza, si cabe, se abstuvo
de manifestar sus opiniones ante la
situación política italiana. Repitió
muchísimas veces a lo largo de toda
su vida que agradecía la hospitalidad
que había recibido desde el primer
momento en este país, e invitaba,
como él mismo hacía, a rezar por la
prosperidad del pueblo italiano y por



el buen ejercicio de la cosa pública
de parte de los gobernantes» (Javier
Echevarría, Sum. 2250).

111. Cfr. Francesco Angelicchio, Sum.
3509. Quería el Fundador —dice este
testigo— «que le consiguiera la serie
completa de los manifiestos que el
Comitato Civico había preparado
contra el abstencionismo, para
poderlos dar a conocer en otros
países» (ibidem). Sobre el alcance y
gravedad de las elecciones del 18 de
abril de 1948: cfr. Federico Orlando,
18 aprile: così ci salvammo, Roma
1988.

112. Cfr. Francesco Angelicchio, PR,
p. 304.

113. Pío XII, Allocutio, ob. cit., p. 138.

114. Algunos, por ejemplo, optaban
por fijar carteles de propaganda. Cfr.
Francesco Angelicchio, Sum. 3509.

115. Carta, en EF-480318-1.



116. Carta, desde Madrid, en
EF-480408-1.

117. Carta a Mons. Giovanni Battista
Montini, desde Madrid, en
EF-480421-2.

118. Ibidem. Reciba, Eminencia, mi
testimonio de júbilo por el triunfo de
Dios en Italia el 18 de este mes,
escribía también desde Madrid al
Cardenal Alfredo Ildefonso Schuster
de Milán (cfr. Carta, desde Madrid,
en EF-480424-1).

119. Cfr. Francesco Angelicchio, Sum.
3504.

120. Es decir, un amor más profundo
y teológico, al margen de
sentimientos pasajeros de
entusiasmo o simpatía. Pensando en
su primera noche en Roma, que pasó
en oración contemplando las
habitaciones del Papa, contaba lo
sucedido posteriormente, que le
serviría de lección: Después fui tan



ingenuo que se lo conté a una
persona —un viejo Prelado de la
Curia— y sé que se lo refirió a otros y
que muchos se rieron de mí.

En un primer momento, esa
murmuración me hizo sufrir;
después ha hecho surgir en mi
corazón un amor al Romano
Pontífice, menos español —que es un
amor, que brota del entusiasmo—,
pero mucho más firme, porque nace
de la reflexión: más teológico y —por
tanto— más profundo. Desde
entonces suelo decir que en Roma he
perdido la inocencia, y esta anécdota
ha sido de gran provecho para mi
alma (Carta 7-X-1950, n. 19).

121. Ibidem, nn. 53 y 54.

122. Álvaro del Portillo, PR, p. 1262.

123. Cfr. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, p. 119; y Francesco
Angelicchio, Sum. 3505.



124. Álvaro del Portillo, PR, p. 1262.

125. Luigi Tirelli, RHF, T-06143, p.
1258.

126. Cfr. Alberto Taboada del Río,
RHF, T-03358, p. 1338.

127. Cfr. Mario Lantini, PR, p. 471.

128. Cfr. Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5210.

129. Cfr. Mario Lantini, PR, p. 519. En
la tarde del 3 de enero llegaron a
Loreto el Padre, don Álvaro, Salvador
Moret Bondía e Ignacio Sallent Casas.
Hicieron la oración en el recinto de
la Casa de Nazaret, dentro del
Santuario. Al salir del templo, el
Padre preguntó a don Álvaro:

— ¿Qué has dicho a la Virgen?

— «¿Quiere que se lo diga?» Y ante
un gesto del Padre contestó:



— «Pues he repetido lo de siempre,
pero como si fuera la primera vez. Le
he dicho: te pido lo que te pida el
Padre» (AGP, P01 1977, p. 931).

Dando una meditación en el oratorio
del Centro de Estudios de Diego de
León, Jesús Urteaga contaba esta
anécdota, animando a hacer con
frecuencia la oración acompañando
al Padre de ese modo. Me parece
muy bien lo que has dicho —le
comentó más tarde don Josemaría—.
Repítelo muchas veces» (Jesús
Urteaga Loidi, RHF, T-00423, p. 72).

130. Cfr. "Datos del viaje que realizó
el Fundador del Opus Dei al Norte de
Italia (11/16-I-1948)", en RHF,
D-15692.

131. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-480118-1; cfr. también
Carta a sus hijos de Inglaterra, en
EF-480119-3.



132. Carta al Cardenal Alfredo
IldefonsoSchuster, O.S.B., en
EF-480120-1. Adjunta a esta carta va
otra (cfr. EF-480120-2)en la que
solicita el permiso oportuno para
instalar en Milán una residencia
universitaria.

133. AGP, Sección Expansión
Apostólica, Italia, V, fasc. 164, n. 513.

134. Atestigua Juan Udaondo, que
tuvo ocasión de hablar varias veces
con el Cardenal Schuster, monje
benedictino, que acababa así su
comentario sobre Mons. Escrivá:
«¿Con quién podré comparar a
vuestro Fundador? Con San Benito,
por ejemplo» (cfr. Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5037); y
Ernesto Juliá Díaz (Sum. 4261) refiere
cómo, al hablar de Mons. Escrivá, el
Cardenal Schuster lo describía como
«un auténtico hombre de Dios,
llamado por la Providencia para
dejar un profundo surco para



siempre en la espiritualidad
cristiana».

135. Cfr. Carta a Pedro Casciaro
Ramírez, en EF-480616-1.

136. Carta, en EF-480616-8.

137. Cfr. "Datos del viaje a Catania
(18-23 de junio de 1948)", en, RHF,
D-15447.

138. Francesco Ricceri, RHF, T-15013,
p. 1. Es lógico que el párroco no
tomase esas palabras en serio,
porque atravesaba una temporada
difícil —testimonia Mons. Álvaro del
Portillo—: «no gozaba de la simpatía
de las personas influyentes y era
objeto de incomprensiones» (Álvaro
del Portillo, Sum. 857).

En 1957, cuando don Francesco
Ricceri era todavía párroco en
Catania, refiere Juan Udaondo que
«un día me paró en la calle y,
haciéndome subir a su auto, me dijo:



"¡Se ha cumplido la profecía del
Padre!" — "¡Qué profecía?", le
pregunté. Me explicó cómo en un
viaje a Catania en 1948, en compañía
de Mons. Umberto Dionisi, le había
dicho: A ti te harán Obispo. Pues
bien, precisamente aquel día de
1957, a los nueve años justos de lo
preanunciado, se publicó su
nombramiento de Obispo» (cfr. Juan
Udaondo Barinagarrementería, Sum.
5109). Mons. Francesco Ricceri fue
consagrado en 1957 y nombrado
Ordinario de la Prelatura nullius de
Santa Maria del Mela; en 1961 fue
trasladado a la diócesis de Trapani.
Falleció el 28-VII-1980; cfr. también
Carta a Mons. Francesco Ricceri, en
EF-480707-1.

139. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-480218-1.

140. Ibidem.

141. Carta, en EF-480304-2.



142. Carta a sus hijos de Roma, desde
Molinoviejo (Ortigosa del Monte,
Segovia), en EF-480718-3.

143. Cfr. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, p. 125.

144. Cfr. ibidem, p. 129.

145. Camino, n. 813.

146. Jesús Urteaga Loidi, RHF,
T-00423, p. 70.

147. Camino, n. 816.

148. Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, p. 126.

149. Carta, desde Molinoviejo
(Ortigosa del Monte, Segovia), en
EF-480915-1.

150. En esa Semana de Trabajo se
examinaron con calma las
experiencias recogidas en los últimos
años, se clasificó el material y, luego
de meditarlo en su oración personal



—testimonia Mons. Álvaro del
Portillo— lo utilizó en el gobierno de
la Obra (cfr. Álvaro del Portillo, PR, p.
932). Las primeras Semanas de
Trabajo —llamadas entonces
Semanas de Estudio, como se ha visto
— tuvieron lugar en marzo y agosto
de 1940.

A la Semana de Trabajo de Los
Rosales acompañaron al Padre dos
sacerdotes (don Álvaro y don José
María Hernández Garnica), que
ayudaron en los trámites,
organización y elaboración de las
actas. Entre los temas estudiados por
las asistentes a esas jornadas, que
fueron tan sólo de tres días, estaba la
formación de las mujeres de la Obra,
metas apostólicas, expansión a otros
países, etc. (cfr. Encarnación Ortega
Pardo, RHF, T-05074, p. 136).

151. Luigi Tirelli, RHF, T-06143, p.
1259; cfr. también Mario Lantini,
Sum. 3607.



152. RHF, AVF, del 6-I-1949.

153. Ibidem.

154. Cfr. Mario Lantini, Sum. 3607;
Luigi Tirelli, Sum. 4532; Juan Bautista
Torelló Barenys, Sum. 5202.

155. En esos meses de 1949, de
febrero a junio, se hicieron 76 viajes.
La ciudad más visitada —once veces
— fue Milán. Pronto surgieron las
primeras vocaciones y se fueron
abriendo Centros del Opus Dei en
aquellas capitales: Palermo (1949),
Milán (1949), Nápoles (1952), Catania
(1955), Bolonia (1956), Verona
(1959-1960), Bari (1962-1963), Génova
(1971). Cfr. Mario Lantini, Sum. 3607.

156. Carta, desde Madrid, en
EF-490228-1; también: Carta a sus
hijos del Consejo General, en EF-
490614-1.

157. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
557; y "Datos del viaje que realizó el



Fundador del Opus Dei al Norte de
Italia (11/16-I-1948)", en RHF,
D-15692.

158. Víctor García Hoz refiere que
empezó a dirigirse espiritualmente
con don Josemaría en el otoño de
1939: «Pasó una larga temporada, tal
vez un año o más, sin que el Padre
me hablara del Opus Dei. Me hablaba
de una Obra en la cual cabrían todos
los cristianos que aspirasen a la
santidad en medio del mundo, sin
abandonar sus deberes familiares,
profesionales o sociales» (Víctor
García Hoz, RHF, T-01138, p. 12).

159. En la Residencia de Ferraz,
curso 1935-1936, estuvo Emiliano
Amann Puente (cfr. RHF, T-05845, p.
2); y en la Residencia de Jenner,
durante varios años y, después, en la
Residencia de la Moncloa, Vicente
Mortes Alfonso (cfr. Miguel Álvarez
Morales, Vicente Mortes, Madrid



1995, pp. 60 y ss.). Ambos
testimonian sobre este punto.

Hasta su segundo año de residente
(en 1942) Vicente Mortes no tuvo
idea muy clara de lo que era el Opus
Dei. Oía hablar de la Obra y entendía
que se trataba de la labor apostólica
desarrollada por don Josemaría y,
haciendo unos ejercicios espirituales
con el Padre, refiere lo siguiente: «En
uno de los ratos de descanso, fui a
verle al despacho del Director donde
él estaba. Padre, le dije, estoy
dispuesto a todo. ¿A qué hijo mío?,
me contestó. A entregarme a Dios
como usted me diga. Entonces me
explicó lo que era el Opus Dei [...].

Quédate tranquilo —prosiguió—, el
matrimonio es un camino divino. El
Señor quiere muchos hogares santos
y después añadió bromeando:
Cuando estés más avanzado en la
carrera, búscate una novia, buena,
guapa y rica... y avísame del día de tu



boda, que si puedo te casaré yo. Salí
feliz de esta charla. Pasaron los años.
Encontré la novia, buena, guapa,
pero... no rica y... no me casó. Claro
que entonces ya vivía en
Roma» (Vicente Mortes Alfonso, RHF,
T-04203, p. 15; cfr. Miguel Álvarez
Morales, ob. cit., pp. 78-79).

160. Camino, n. 27. La extrañeza ante
la posible existencia de una vocación
matrimonial la explica el Fundador
con estas palabras: Se creía que la
perfección no fuese cosa asequible a
las almas que se quedan en el
mundo, y por esto era corriente entre
los confesores no iniciar a estas
almas en los caminos de la vida
interior, a no ser que previamente
hubieran dado señales
suficientemente claras de su
llamamiento al claustro (Instrucción
V-1935/IX-1950, n. 12).

161. «Creo que fue hacia el año 42 —
cuenta Víctor García Hoz— cuando



me empezó a hablar el Padre de la
posibilidad de pertenecer a la Obra
cualquier cristiano» (RHF, T-01138, p.
13).

162. Cfr. Antonio Vázquez Galiano,
Tomás Alvira. Una pasión por la
familia. Un maestro de la Educación,
Madrid 1997, p. 143; Mariano
Navarro Rubio, RHF, T-00170, p. 1.
«Muchas veces he pensado —refiere
Víctor García Hoz— sobre el largo
tiempo que transcurrió entre mi
conocimiento del Padre, 1939, y mi
incorporación formal a la Obra, 1948.
Este lapso de nueve años es para mí
una prueba de la extraordinaria
paciencia del Padre, así como de su
exquisito respeto por la libertad
personal de aquellos con quienes
trataba» (RHF, T-01138, p. 18).

163. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-471218-1.

164. Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n.
107. Y en otra de sus cartas escribe:



Siempre os he puesto de relieve que
en la Obra hay una sola y única
vocación [...]. Una sola vocación
divina, un solo fenómeno espiritual,
que se adapta con flexibilidad a las
condiciones personales de cada
individuo y a su propio estado. La
identidad de vocación comporta una
igualdad de dedicación, dentro de los
límites naturales que imponen esas
diversas condiciones (Carta 24-
XII-1951, n. 137).

165. Carta a Tomás Alvira Alvira,
Víctor García Hoz y Mariano Navarro
Rubio, en EF-480101-1.

166. Carta a José María Hernández
Garnica, en EF-480129-2.

167. Carta, en EF-480204-1.

168. Cfr. Constituciones, 1947, n. 342,
3º; también n. 347, 3º. Sobre este
punto, cfr. Amadeo de Fuenmayor et
al., ob. cit., p. 199.



169. «Sodales, qui ut membra
strictiore sensu sumpta, Institutis
adscribi cupiunt...» (Provida Mater
Ecclesia, art. III, 2). El que la
Constitución Apostólica Provida
Mater Ecclesia no hablara de
miembros lato sensu lo mismo podía
interpretarse como olvido por parte
del legislador que como un cabo
suelto que admitía otras
interpretaciones, como, por ejemplo,
que se tratase de personas que
colaboraban en el Instituto sin que
perteneciesen a él. Para que cupiesen
los Supernumerarios del Opus Dei,
cuya vocación divina es la misma
que la del resto de los miembros del
Instituto, era preciso dar carácter
jurídico a esa brecha en el texto de la
Provida, de forma que la vinculación
tuviera un fundamento claro y
explícito.

170. Carta, en EF-480802-1, recogida
en Amadeo de Fuenmayor et al., ob.
cit., Apéndice Documental 29, p. 542.



La razón que se exponía en la
solicitud a Su Santidad era que, al
objeto de completar la ordenación y
constitución de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz y del
Opus Dei había parecido muy
oportuno, más aún, casi necesario, el
redactar un breve estatuto que
tratara de otra de las categorías de
miembros del Instituto, ya prevista
en los comienzos.

171. Su aprobación supone que se
añadan las referencias pertinentes a
los miembros Supernumerarios en
las Constituciones de 1947. Los
Supernumerarios «se dedican
parcialmente al servicio del Instituto,
y emplean como medios de
santificación y apostolado sus
propias ocupaciones familiares y su
profesión o trabajo; [...] viven el
mismo espíritu y, según sus
posibilidades, las mismas costumbres
que los socios Numerarios» (cfr.
Constitutionibus Operis Dei Addenda,



18-III-1948; en AGP, Sección Jurídica,
V/15506).

No deja de ser altamente llamativo
que los cambios introducidos en las
Constituciones de 1947 en cuanto a
las clases o categorías de miembros
de los Institutos Seculares sean
anteriores a la norma que los crea
(Instrucción Cum Sanctissimus del
19-III-1948). Probablemente la
Instrucción se fechó el 19 de marzo,
fiesta de San José, como gesto de
deferencia al Fundador, cuya
onomástica celebraba ese mismo día.

172. Instrucción, V-1935/IX-1950, n. 1.

173. Instrucción 8-XII-1941, n. 109.
En atención a la vocación, que es
única, y a la diversidad de las
circunstancias personales
aparecerán en el Derecho particular
del Opus Dei los miembros
Agregados. De hecho, su figura, con
distinto nombre, está recogida en el
Estatuto del 18-III-1948. El 8-IX-1949



obtuvo el Fundador un rescripto de
la Santa Sede que completaba el
Estatuto del 1948. Dentro de los
miembros Supernumerarios se
distinguían allí los Supernumerarios
internos, que vivían en celibato,
como los Numerarios (cfr. Rescripto
de la Sagrada Congregación de
Religiosos, del 8-IX-1949, en Amadeo
de Fuenmayor et al., ob. cit.,
Apéndice Documental 30, pp.
542-543).

174. Las vocaciones de
Supernumerarias y de
Supernumerarios pueden buscarse y
admitirse entre personas de toda
clase social, de cualquier edad, de
cualquier profesión, aunque sufran
enfermedad crónica (Instrucción
V-1935/IX-1950, n. 142).

175. Seguían sin entenderse las
consecuencias lógicas de la llamada
universal a la santidad, como razona
con un tanto de humor el Fundador:



Hay personas, aun con buena
voluntad, a las que se podría aplicar
aquel dicho popular: para ellos todo
es uno, como oliva, olivo y aceituno.

Una mentalidad acostumbrada a unir
directamente santidad, apostolado y
vida religiosa, encuentra dificultad
en comprender lo que es evidente. Si
de un profesional, que tiene vida
interior y siente la urgencia del celo
apostólico, dicen que es un fraile; de
una madre de familia cargada de
hijos, alegre, sacrificada, trabajadora
y apostólica, dirían que es una monja
(Carta 12-XII-1952, n. 16).

176. Instrucción 19-III-1934, n. 47.
Con ello —refiere Mons. Álvaro del
Portillo— el Fundador vio, y se llenó
de entusiasmo, ante el hecho
palpable de que «el Señor seguía de
cerca todos los pasos del Opus Dei y
estaba empeñado en sacarlo
adelante» (cfr. Álvaro del Portillo,
Sum. 557).



177. Cfr. Apuntes, nota 228. Los
cuadros fueron copiados y forman
parte de los Apuntes íntimos, n. 206,
del 15-VII-1931.

178. Ibidem.

179. Instrucción V-1935/IX-1950, nn.
8 y 9.

180. Cfr. Tomás Alvira Alvira, RHF,
T-04373, p. 16; Víctor García Hoz,
RHF, T-01138, p. 18.

181. Según los datos tomados de la
relación presentada a la Santa Sede
al solicitar la aprobación definitiva
del Opus Dei (cfr. AGP, Sección
jurídica, V/15532), en 1946 el número
de miembros era, en total, de 268
(239 varones y 29 mujeres); al
comienzo de 1950 la cifra ascendía a
2.954 (2.404 varones y 550 mujeres).

182. Cfr. L’Osservatore Romano, 29-
I-1949 y 5-II-1949. El regalo de los
libros, que hubo que encuadernar



previamente, fue un tanto
precipitado pues el Fundador no
esperaba tener una audiencia con
Pío XII, como explica a los del
Consejo General: Estuve con el Card.
Tedeschini, que nos muestra siempre
un sincero cariño. También charlé
despacio con Mons. Tardini y
Montini, que no pueden estar más
amables. El Card. Tedeschini se
empeña en que visite al Santo Padre:
yo le dije que no pensaba pedir
audiencia, por no quitar al Papa ni
un minuto, ya que los obispos del
mundo le ven sólo una vez cada
cinco años. Como insistió, por si
acaso, se pidieron los libros
telegráficamente (Carta, en
EF-490114-1).

183. Carta, desde Madrid, en
EF-490214-1.

184. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
782.

185. Carta 8-XII-1949, n. 4.



186. Ibidem, nn. 6 y 7.

187. Ibidem, n. 2.

188. A la aprobación ad
experimentum debía seguir la
aprobación definitiva del Instituto
Secular y de sus Constituciones,
según establecía la Constitución
Apostólica Provida Mater Ecclesia en
su parte normativa. Cfr. Lex
peculiaris, Art. VII, párrafo 3.

189. Carta 8-XII-1949, n. 19.

190. Ibidem, n. 18. En realidad, la
confianza del Fundador no radicaba
en los hombres sino en la protección
del Señor, como rezaba con el salmo
16: Hay en nuestro corazón este
clamor: sub umbra alarum tuarum
protege me, porque bajo la sombra
de sus alas hemos pasado en otras
ocasiones y pasaremos ahora, para la
aprobación definitiva (ibidem, n. 17).



191. Ibidem. Una de las razones de
mayor peso, para inducirle a solicitar
la aprobación definitiva, fue la
campaña montada contra la Obra,
como escribe poco antes: Aunque
esto de los Institutos Seculares es
para nosotros un camino
equivocado, un camino que no se
acomoda a nuestra manera de ser,
nos conviene conseguir cuanto antes
la aprobación definitiva [...]. Quizá
esta nueva aprobación contribuirá a
acallar o, al menos, a disminuir esas
organizadas campañas mentirosas
(cfr. ibidem, n. 16).

192. Cfr. AGP, Sección jurídica, V/
15860 y V/15532; también el Decreto
Primum inter, párr. 3 (16-VI-1950).
Sobre estas materias: Amadeo de
Fuenmayor et al., ob. cit., pp. 222 y
ss.

193. El aplazamiento se consideró
oportuno, dice textualmente el
Decreto Primum inter, porque



algunas cuestiones «parecían ofrecer
cierta dificultad, dada la novedad de
estos Institutos».

194. Carta, en EF-500308-2.

195. Cfr. Encarnación Ortega Pardo,
RHF, T-05074, p. 140.

196. Ibidem.

197. Carta 24-XII-1951, n. 3.

198. Anécdota recogida en sus
circunstancias en el capítulo XII, 5.
Con ella compuso don Josemaría una
ficha para predicar a los sacerdotes.
Está simplemente esbozada y dice
así:

Un sacerdote atribulado, perseguido,
sin caridad de sus hermanos.

— ¿Tiene V. muchos consuelos?

«¡Me junto solo!»



¡¡¡Que nos juntemos en el tresillo y
que no nos juntemos en las penas!!!
(RHF, AVF-0079).

199. Encarnación Ortega Pardo, RHF,
T-05074, p. 133. «Si se tiene en cuenta
el empeño y amor que puso don
Josemaría en la fundación del Opus
Dei —comenta Mons. Álvaro del
Portillo— se entenderá el sacrificio,
semejante al de Abrahán, que para él
suponía el renunciar a la criatura
que había nacido por inspiración
divina. Una vez más demostró con
ello su disponibilidad para secundar
la Voluntad de Dios» (PR, p. 402).

Sobre los sentimientos del Fundador
testimonia Javier Ayala Delgado: «Me
habló entonces con mucha confianza
de la gran inquietud interior que
había venido sintiendo desde hacía
algún tiempo. Era que, habiéndose
esforzado tanto por llevar el espíritu
del Opus Dei a los laicos, hombres y
mujeres, no había hecho nada por



sus hermanos sacerdotes diocesanos.
Añadió que el Señor se lo había
venido pidiendo con fuerza, de modo
que si no lo hiciera pondría en
peligro la salvación de mi alma o al
menos tendría que pasar muchos
años en el Purgatorio (RHF, T-15712,
p. 31). Cfr. también: José Luis
Múzquiz de Miguel, Sum. 5823;
Mario Lantini, Sum. 3608; Javier
Echevarría, Sum. 2472.

Por lo que refiere al Fundador, se
deduce que, antes de comunicar su
propósito a los del Consejo General,
lo había consultado con algunas
personalidades de la Santa Sede:
Recibí una buena acogida y ánimo,
de parte de gente ajena a la Obra.
Alguna alta personalidad de la Santa
Sede me alentó de todo corazón:
¡adelante! Hablé de esto con los
miembros del Consejo General, y me
explayé también con Carmen y
Santiago, previniéndoles: si
empiezan de nuevo grandes oleadas



de calumnias, no os preocupéis: se
trata de que voy a comenzar una
nueva fundación (Carta 24-XII-1951,
n. 3).

200. Ibidem. Precisamente por
aquellos días ocurrió un hecho,
suceso que no es sólo mera
coincidencia, y al cual también
puede aplicarse lo de que fue uno de
los grandes bienes, que se sacaron
con aquellos retrasos. Y no es para
menos, porque la Sagrada
Congregación del Concilio dio un
decreto, fechado el 22 de marzo, con
el que violaba expresamente la
secularidad de los miembros de los
Institutos Seculares, en abierta
contradicción con el Motu proprio
Primo Feliciter (n. II). Ese Decreto,
Pluribus ex documentis, de la
Sagrada Congregación del Concilio,
apareció publicado en A.A.S., XLII
(1950), pp. 330 y 331. Comienza
citando la 2ª carta de San Pablo a
Timoteo: «el que milita no se



embaraza en los negocios de la
vida» (II, 4). Recoge luego el canon
142 del Codex de 1917: «Se prohibe a
los clérigos ejercer la negociación o
el comercio por sí o por otros, sea
para utilidad propia o ajena», para
extender después la prohibición a los
miembros de los Institutos Seculares,
al decir textualmente: «ne exceptis
quidem recentium Institutorum
saecularium sodalibus» (A.A.S., XLII
(1950) p. 330). La infracción se
penaba nada menos que con la
excomunión latae sententiae,
especialmente reservada a la Santa
Sede.

No exageraba, pues, el Fundador
cuando decía que sus hijos corrían el
peligro de que las nuevas
disposiciones eclesiásticas los
equiparasen a las personas sagradas,
no siendo más que cristianos
corrientes. De manera que en su
escrito del 2 de junio de 1950 a la
Sagrada Congregación de Religiosos



(al que enseguida nos referiremos),
aprovechó don Josemaría la ocasión
para solicitar que en el n. 15 del
Derecho particular, en que se habla
de la actividad profesional de los
miembros del Opus Dei, que ocupan
cargos políticos, desempeñan puestos
administrativos o ejercen la
docencia, la abogacía o carreras
similares, se añada en una nueva
redacción: aut etiam commercio vel
rebus nummaris operam navant
(también pueden dedicarse al
comercio o a las actividades
económicas). Cfr. Carta a la Sagrada
Congregación de Religiosos, en
EF-500602-1, n. 15. Con la aprobación
definitiva del Opus Dei quedaba
claro que sus miembros no caían
bajo la prohibición del Decreto del
22-III-1950.

Sobre este punto de la secularidad
insistió incansablemente el
Fundador, que nos dice: Por eso, a
grandes gritos, durante estos dos



últimos años, he dicho en la Sagrada
Congregación de Religiosos: ¡no
somos personas sagradas mas que los
sacerdotes, los clérigos! Los demás,
ni son personas sagradas, ni están
consagradas tal como ustedes lo
entienden: ¡no son almas
consagradas! Se sonreían: alguno
comprendía y otros parece que no
comprenderán jamás (Carta 29-
XII-1947/14-II-1966, n. 178).

201. Carta 24-XII-1951, n. 3.

202. Cfr. Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5033.

203. Si cabe hablar así, para los
sacerdotes su trabajo profesional, en
el que se han de santificar y con el
que han de santificar a los demás, es
el sacerdocio ministerial del Pan y de
la Palabra: administrar los
Sacramentos, predicar, intervenir en
la dirección espiritual de los
miembros del Opus Dei y de otras
muchas almas, dirigir cursos y días



de retiro espiritual, etc. (Carta 24-
XII-1951, n. 148).

204. Esta cuestión de la vinculación
jurídica no se había planteado en el
caso del pequeño grupo de
sacerdotes que seguían a don
Josemaría en los años anteriores a
1935. A los ojos del Fundador
algunos de estos sacerdotes eran
miembros del Opus Dei. De hecho, el
capellán Somoano, del Hospital del
Rey, fue uno de los tres primeros
difuntos del Opus Dei (cfr. RHF,
AVF-0098. Cfr. también, José Miguel
Cejas Arroyo, José María Somoano.
En los comienzos del Opus Dei,
Madrid 1995).

205. Carta a la Sagrada Congregación
de Religiosos, en EF-500602-1. El
Allegato —Estatuto— lleva los
números 72 a 89. El principio capital
que preside los artículos del Estatuto
es el nihil sine Episcopo, que inspira
la dirección espiritual y formación



que todo miembro recibe del Opus
Dei, y fomenta la unión y obediencia
que el sacerdote diocesano ha de
tener con su Ordinario. Este
principio viene recogido en el
número 75 del Allegato; y con ese
número pasará al Derecho particular
de 1950, con la aprobación definitiva
(Decretum Primum inter).
Comentando este punto escribía el
Fundador: Características muy
peculiares del espíritu nuestro son la
unión de estos hijos míos sacerdotes
con su propio obispo, al que
venerarán siempre, sin criticarle
jamás; su amor a la diócesis, al
Seminario y a las obras diocesanas; y
su fidelidad en el ejercicio del cargo
que desempeñen (Carta 24-XII-1951,
n. 147).

Sobre el principio nihil sine
Episcopo, cfr. Álvaro del Portillo,
Sum. 695; Joaquín Mestre Palacio,
RHF, T-00181, p. 39; Pedro Cantero
Cuadrado, en Beato Josemaría



Escrivá de Balaguer: un hombre de
Dios. Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Madrid 1994, pp. 87-90
(en adelante, se citará como
Testimonios..., ob. cit.); y José María
García Lahiguera, que comenta: «El
espíritu de los sacerdotes diocesanos
que se incorporan a la Obra, como lo
he podido observar yo, es de hacerlo
todo bajo la obediencia más delicada
al Prelado —nihil sine Episcopo— y
promover la unidad en el clero,
entregándose con caridad admirable
a los demás sacerdotes. Es éste un
servicio inmenso a la Iglesia, que
bastaría para llenar de méritos a su
Fundador, por lo que no deja de
admirar que sea sólo una de las
facetas de la labor increíble de este
santo sacerdote de Dios que fue
Mons. Escrivá de Balaguer» (José
María García Lahiguera, en
Testimonios..., ob. cit., p. 160).

206. Decretum Primum inter (16-
VI-1950), en Amadeo de Fuenmayor



et al., ob. cit., Apéndice Documental
31, pp. 544-553 235. El 16 de junio era
la fiesta del Sagrado Corazón, del que
era particularmente devoto don
Josemaría.

207. Ibidem. Un detallado análisis del
Decreto Primum inter y de las
Constituciones de 1950 en Amadeo
de Fuenmayor et al., ob. cit., pp. 235
y sigs.

208. En Amadeo de Fuenmayor et al.,
ob. cit., Apéndice Documental 33, pp.
555-556 .

209. La salvaguarda del carisma
fundacional que Dios le había
confiado fue —testimonia Mons.
Álvaro del Portillo— «el hilo
conductor de toda su vida: defender
el carisma en su propia alma,
transmitirlo a sus hijos, esparcidos
por todo el mundo, y disponer los
medios jurídicos, además de un
oportuno estudio teológico, para
conservarlo intacto a lo largo de los



siglos» (Sum. 562). Sobre los
forcejeos del Fundador con los
consultores en este período de la
aprobación definitiva, cfr. ibidem,
Sum. 559-562.

210. Carta 24-XII-1951, nn. 295-296.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-la-
aprobacion-definitiva-del-opus-

dei-1950/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/5-la-aprobacion-definitiva-del-opus-dei-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/5-la-aprobacion-definitiva-del-opus-dei-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/5-la-aprobacion-definitiva-del-opus-dei-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/5-la-aprobacion-definitiva-del-opus-dei-1950/

	5. La aprobación definitiva del Opus Dei (1950)

