opusdei.org

5. EN, BUSCA DE
NUEVAS
FORMULACIONES
TERMINOLOGICO-
CONCEPTUALES

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

Para recuperar ahora el hilo de la
historia, parece necesario insistir en



que, durante los afios treinta, las
afirmaciones sobre la llamada a la
santidad y al apostolado en medio
del mundo no encontraban acogida
espontanea en el ambiente
eclesioldgico-cultural de la época.
Mas aun, faltaban los instrumentos
conceptuales y lingtiisticos aptos
para expresar esa llamada de modo
facil y adecuado, ya que la teologia
vigente tendia a concebir las
ocupaciones seculares mas bien
como obstaculo para un vivir
cristiano pleno y, por tanto, a ver en
toda afirmacion de la secularidad
una renuncia a la plenitud cristiana;
y a interpretar toda llamada a la
santidad como invitacion al
sacerdocio o a apartarse del mundo e
incorporarse a alguna de las formas
del estado religioso.

Esto pone de manifiesto que una
afirmacion de la peculiaridad del
Opus Dei en términos generales no
agotaba la tarea a la que estaba



llamado su Fundador, sino que
constituia mas bien un punto de
partida. En una amplia gama de
campos -que van desde la concrecion
de los medios ascéticos y los modos
apostolicos, hasta la determinacion
de la fisonomia concreta de las
virtudes-, se le presentaba, en efecto,
a don Josemaria la necesidad de
proceder a un esfuerzo de reflexion y
analisis, a fin de profundizar en el
acervo comun cristianoy,
prescindiendo de matices propios de
otras espiritualidades, esbozar sus
modos de realizacion laicales y
seculares.

Los textos documentan que el
Fundador del Opus Dei tuvo
conciencia de esa dimension del
problema, pues ya desde el principio
advirtio la fuerte carga semantica,
proveniente de la espiritualidad
religiosa, que presentaban muchos
vocablos de la ascética cristiana, y la
consiguiente necesidad de buscar



términos nuevos, o de ampliar la
significacion de los antiguos, para
que resultaran también aplicables,
con plenitud de matices, a una
vivencia laical y secular (53). La
tarea, como es facil de comprender,
no siempre resulto sencilla, ya que
todo empefio de renovacion
conceptual y terminologica requiere
no solo agudeza intelectual, sino
también el paso del tiempo: dar vida
de forma subita a nuevos modos de
expresion resulta imposible, tanto
socioldgica como psicologicamente;
lo primero porque conduciria a la
incomunicacion; lo segundo, porque
los nuevos conceptos y vocablos
pueden surgir solo en confrontacion
con los que le anteceden y, con
frecuencia, procediendo mediante
tanteos y aproximaciones.

Asi ocurrio también en el caso que
ahora nos ocupa. No puede
sorprender, por eso, que para
expresar la entrega plena que la



llamada a la Obra suponia, don
Josemaria tuviera que acudir, en
ocasiones, a terminologias
procedentes de la espiritualidad
religiosa, dominante, hasta ese
momento, en el terreno de la teologia
espiritual, aunque procuro siempre a
la vez matizar el alcance de esos
términos de los que, a falta de otros,
tenia que servirse. Asi, en algun texto
de 1930, describe a los miembros de
la Obra como "verdaderos religiosos
in re?" (54), plasmando esas palabras
tal y como las hemos transcrito,
subrayadas y seguidas de
interrogacion, lo que indica muy
netamente -aparte, claro estd, del
contexto- que advierte lo inadecuado
de la expresion, a la que acude sélo
para dar a entender una plenitud de
entrega, pero connotando que se
realiza con un trasfondo teoldgico y
espiritual distinto del de los
religiosos. Algo parecido sucede en
otras ocasiones en que habla de
consejos evangélicos, sea en general,



sea mencionando la triada clasica de
pobreza, castidad y obediencia, o de
conceptos analogos: el contexto
remite siempre a una experiencia
secular y laical, no monastico-
religiosa, ni adaptacion o imitacion
de lo monastico-religioso. De modo
analogo, en algunos textos, para
subrayar precisamente que la
santidad a la que el Opus Dei llama
no es una santidad mediocre o
rebajada, sino una santidad plena,
radical, no menor que aquélla a la
que ordena el estado religioso,
aunque realizada en otro contexto y
con otros acentos, procede a trazar
amplios panoramas historicos, en los
que, presuponiendo un momento de
igualdad -el deseo de un radical
seguimiento de Cristo-, afirma a la
vez la diferencia de caminos o
espiritualidades (55).

Por lo demas, apenas le fue posible,
prescindio de este tipo de
comparaciones o de terminologias.



En este mismo contexto de
clarificacion conceptual conseguida
mediante notable esfuerzo, se situa
una cuestion en la que conviene
detenerse, por su particular relacion
con el itinerario juridico. Nos
referimos a la configuracion del
compromiso vocacional o decision de
entrega plena, que el Opus Dei
presupone, y del vinculo que, en
consecuencia, se establece entre los
miembros de la Obra y la Obra
misma.

¢Cudl era la realidad circundante?,
iqué recursos le ofrecian la Teologia
espiritual y el Derecho canonico? En
los afios 1928 y siguientes, la nocién
de compromiso vocacional estaba de
hecho vinculada a la figura del
estado religioso o a la condicion
sacerdotal; los cristianos corrientes
eran objeto de cura pastoral
ordinaria, y si bien podian adherirse
a instituciones varias, se trataba
siempre de instituciones con fines



muy determinados, que implicaban
un empefio solo parcial o limitado:
podian, pues, ciertamente, llegar a la
cumbre de la santidad -y muchos
aspiraban a ser santos, aunque, a
decir verdad, de modo mas
espontaneo que reflejo-, pero la idea
de una llamada universal a la
santidad y, en consecuencia, la de un
compromiso vocacional pleno en
orden a la santificacion y al
apostolado en la vida ordinaria eran
ajenas al ambiente de la época. El
Fundador no encontraba, pues,
punto alguno de referencia que le
permitiera configurar una realidad
como la que el Opus Dei implicaba,
es decir, una llamada a seguir plena
y radicalmente a Cristo en y a traveés
de las ocupaciones seculares,
mostrando con la palabra y con el
ejemplo, desde dentro del mundo
mismo, que todos los hombres, sea
cual sea su condicion, trabajo u
oficio, han sido convocados a la
unioén con Dios; en suma, una



realidad a la vez vocacional, de plena
entrega, y de caracter secular. ;Como
proceder entonces?

En cuanto a las perspectivas de
fondo, don Josemaria Escriva no
conocid la menor duda o vacilacion:
desde el primer momento, como ya
dijimos, present6 un ideal de entrega
plena, que reclamaba un
compromiso de toda la personay
desembocaba en un vinculo estable
con el Opus Dei. Respecto a la
expresion o formalizacidn de esa
realidad, las cosas no eran tan
sencillas. Habia, si, un punto claro,
de caracter negativo: debia evitarse
todo lo que implicara o pudiera
implicar una asimilacion a los
religiosos; pero, en cuanto a la
concrecion positiva, surgian diversos
interrogantes. ;Podia limitarse a
hablar de entrega y compromiso, sin
concretar en un acto formal y
explicito esa decision?: era posible,
sin duda, actuar asi, al menos por un



tiempo, pero no, en cambio, como
solucion a largo plazo. ¢Podia
pensarse en acudir a votos o
promesas, no de caracter publico,
como los de los religiosos, sino
privados?: cabia, ciertamente,
porque era relativamente usual, en
aquellos tiempos, el caso de laicos
que formulaban votos sobre
cuestiones muy variadas, incluso de
obediencia al propio director
espiritual; pero esta posibilidad no
resultaba satisfactoria, ya que el
contexto que presupone no parecia
del todo adecuado a la secularidad. Si
todo lo anterior se excluye, ¢a qué
acudir?

En esta disyuntiva, el Fundador de la
Obra decidio seguir trabajando sin
anticipar, de momento,
formalizacion alguna. Abria
horizontes cristianos a las personas
que trataba, y las iba llevando como
por un plano inclinado hasta
conducirlas, cuando era el caso, a



una decision de entrega. En la
conciencia de quienes respondian,
quedaba muy claro el compromiso
adquirido. Una solucion asi era
valida, pero, como ya sefialamos, sdlo
de modo provisional: con el
transcurrir del tiempo y el aumento
de la labor, se fue manifestando,
cada vez mas claramente, la
necesidad de llegar a un
planteamiento mas estructurado. En
torno a 1934, el asunto se convirtio
en urgente, cuando algunos de los
que habian respondido a su llamada
fueron inquietados por diversos
sacerdotes y por otras personas, que
les vinieron a decir que su decision
carecia de todo valor.

En marzo de ese afio consulté sobre
este problema, entre otros, con don
Norberto Rodriguez, uno de los
sacerdotes que le prestaba su
colaboracion, y con el P. Valentin
Sanchez Ruiz S.]., su confesor, en
busca de un consejo o parecer



teoldgico. "Todos convienen -anota
como resultado de esas
conversaciones- en la necesidad de
unirnos con un vinculo espiritual,
que consistira por ahora en hacer
votos privados por un afio" (56). La
solucion no le gustaba, pero acabd
rindiéndose, como obligado "por un
motivo psicologico” -por emplear la
expresion que uso ailos mas tarde-,
es decir, para facilitar que quienes
llegaban al Opus Dei adquirieran
conciencia del compromiso asumido
(57). Lo hizo, sin embargo, con una
condicion: esos votos seran privados
-"privadisimos", escribe en alguna
ocasion-, quedando reservados a la
conciencia de la persona, sin que
sean en modo alguno recibidos por el
Opus Dei, que, en cuanto tal, los
ignora o desconoce. El vinculo entre
los miembros y la Obra se concretara
en un sencillo acto en el que se
manifieste la decision de dedicar la
vida a la santidad y al apostolado
segun el espiritu del Opus Dei, "sin



votos, ni promesas de ningun
género” (58).

A ese criterio se atuvo en lo sucesivo,
defendiéndolo, no sin dificultades, a
lo largo de todo el jter juridico, y
subrayando en su predicacion, y
cada vez mas claramente, a medida
que el paso del tiempo asi lo exigia,
que esa situacion no era de su
agrado: "a la Obra no le interesan los
votos, sino las virtudes", repetira
miles de veces. En el horizonte, como
solucion definitiva, se situaba la
desaparicion de todo tipo de votos, y
la concrecion de la relacion del Opus
Dei con sus miembros por medio de
un vinculo de caracter contractual.
Pero todo esto lo desarrollaremos a
su tiempo.

Notas

53. Valga como muestra de esa
preocupacion un texto de marzo de
1930: "Querria encontrar una palabra
castellana, distinta de "vocacion', que



viniera a encerrar un significado
semejante”; a continuacion, entre
interrogantes, propone una:
llamamiento (Apuntes intimos, n. 13).
Fue éste el término que empleo de
hecho para titular uno de los
capitulos de Consideraciones
espirituales y de Camino, si bien,
andando el tiempo, y desvinculada ya
la palabra "vocacion" de una
referencia exclusiva al estado clerical
o religioso, no tuvo inconveniente en
usarla, incluso frecuentemente,
dotdandola de toda la amplitud de
significado que recibe en los textos
neotestamentarios.

54. Apuntes intimos, n. 14.

55. Tal es el caso de unos parrafos,
con estilo histdérico-poético, de la
Instruccion de 1934, en los que la
referencia al origen carismatico de
diversas formas del estado religioso
sirve de trasfondo a la afirmacion de
otra realidad, también de origen



carismatico, pero diversa de las
anteriores: la busqueda de la
santidad en el propio estado. Sefiala
primero -con metafora ya
comentada- que el cristiano corriente
ha de ser "inyeccion intravenosa,
puesta en el torrente circulatorio de
la sociedad" llevando al mundo la luz
de Cristo, y enseguida prosigue:
"Siempre Jesus hizo que los suyos se
acomodaran a los tiempos: universal
fue, en los primeros religiosos
cristianos, el retiro del desierto o del
monasterio.

"Francisco hace universal el tipo de
fraile corretén, andando camino
adelante para predicar a Cristo.
Domingo ilumina, con sus hijos, las
universidades de Europa. Mas tarde
los teatinos, los barnabitas, los
jesuitas y los somascos, sin coro y
con vestidos de clérigos seculares sus
miembros, trabajan por las almas
con nuevas labores de apostolado.



"Ahora, mediante un impulso divino
y universal también, esta surgiendo
una milicia, vieja como el Evangelio
y como el Evangelio nueva, que tiene
soldados sin habito exterior ninguno,
que a veces seran monjes, y a veces
frailes corretones que andaran todos
los caminos de la vida. Hombres y
mujeres que, en su propio estado y
profesion, intelectual o no, seran a
veces sabios y siempre doctos, bien
preparados; y haran con la ciencia,
con el trabajo profesional y con el
ejemplo de una vida coherentemente
cristiana, la apologia mas fervorosa
de la Fe" (Instruccién, 19-111-1934,
nn. 42-45).

Resulta obvio que las expresiones
"monjes" y "frailes corretones" -como
igualmente la referencia a los
"soldados"- tiene un valor metaforico
para expresar la plenitud de vida
cristiana, referida, como afiade el
texto, a "hombres y mujeres... en su
propio estado y profesion”.



56. Apuntes intimos, n. 1150.

57. Cfr. Carta, 29-X11-1947/14-11-1966,
n. 180.

58. Apuntes intimos, n. 1225
(19-11-1935).

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-
nuevas-formulaciones-terminologico-
conceptuales/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-nuevas-formulaciones-terminologico-conceptuales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-nuevas-formulaciones-terminologico-conceptuales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-nuevas-formulaciones-terminologico-conceptuales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-nuevas-formulaciones-terminologico-conceptuales/

	5. EN, BUSCA DE NUEVAS FORMULACIONES TERMINOLÓGICO-CONCEPTUALES

