
opusdei.org

5. EN, BUSCA DE
NUEVAS
FORMULACIONES
TERMINOLÓGICO-
CONCEPTUALES

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

Para recuperar ahora el hilo de la
historia, parece necesario insistir en



que, durante los años treinta, las
afirmaciones sobre la llamada a la
santidad y al apostolado en medio
del mundo no encontraban acogida
espontánea en el ambiente
eclesiológico-cultural de la época.
Más aún, faltaban los instrumentos
conceptuales y lingüísticos aptos
para expresar esa llamada de modo
fácil y adecuado, ya que la teología
vigente tendía a concebir las
ocupaciones seculares más bien
como obstáculo para un vivir
cristiano pleno y, por tanto, a ver en
toda afirmación de la secularidad
una renuncia a la plenitud cristiana;
y a interpretar toda llamada a la
santidad como invitación al
sacerdocio o a apartarse del mundo e
incorporarse a alguna de las formas
del estado religioso.

Esto pone de manifiesto que una
afirmación de la peculiaridad del
Opus Dei en términos generales no
agotaba la tarea a la que estaba



llamado su Fundador, sino que
constituía más bien un punto de
partida. En una amplia gama de
campos -que van desde la concreción
de los medios ascéticos y los modos
apostólicos, hasta la determinación
de la fisonomía concreta de las
virtudes-, se le presentaba, en efecto,
a don Josemaría la necesidad de
proceder a un esfuerzo de reflexión y
análisis, a fin de profundizar en el
acervo común cristiano y,
prescindiendo de matices propios de
otras espiritualidades, esbozar sus
modos de realización laicales y
seculares.

Los textos documentan que el
Fundador del Opus Dei tuvo
conciencia de esa dimensión del
problema, pues ya desde el principio
advirtió la fuerte carga semántica,
proveniente de la espiritualidad
religiosa, que presentaban muchos
vocablos de la ascética cristiana, y la
consiguiente necesidad de buscar



términos nuevos, o de ampliar la
significación de los antiguos, para
que resultaran también aplicables,
con plenitud de matices, a una
vivencia laical y secular (53). La
tarea, como es fácil de comprender,
no siempre resultó sencilla, ya que
todo empeño de renovación
conceptual y terminológica requiere
no sólo agudeza intelectual, sino
también el paso del tiempo: dar vida
de forma súbita a nuevos modos de
expresión resulta imposible, tanto
sociológica como psicológicamente;
lo primero porque conduciría a la
incomunicación; lo segundo, porque
los nuevos conceptos y vocablos
pueden surgir sólo en confrontación
con los que le anteceden y, con
frecuencia, procediendo mediante
tanteos y aproximaciones.

Así ocurrió también en el caso que
ahora nos ocupa. No puede
sorprender, por eso, que para
expresar la entrega plena que la



llamada a la Obra suponía, don
Josemaría tuviera que acudir, en
ocasiones, a terminologías
procedentes de la espiritualidad
religiosa, dominante, hasta ese
momento, en el terreno de la teología
espiritual, aunque procuró siempre a
la vez matizar el alcance de esos
términos de los que, a falta de otros,
tenía que servirse. Así, en algún texto
de 1930, describe a los miembros de
la Obra como "verdaderos religiosos
in re?" (54), plasmando esas palabras
tal y como las hemos transcrito,
subrayadas y seguidas de
interrogación, lo que indica muy
netamente -aparte, claro está, del
contexto- que advierte lo inadecuado
de la expresión, a la que acude sólo
para dar a entender una plenitud de
entrega, pero connotando que se
realiza con un trasfondo teológico y
espiritual distinto del de los
religiosos. Algo parecido sucede en
otras ocasiones en que habla de
consejos evangélicos, sea en general,



sea mencionando la tríada clásica de
pobreza, castidad y obediencia, o de
conceptos análogos: el contexto
remite siempre a una experiencia
secular y laical, no monástico-
religiosa, ni adaptación o imitación
de lo monástico-religioso. De modo
análogo, en algunos textos, para
subrayar precisamente que la
santidad a la que el Opus Dei llama
no es una santidad mediocre o
rebajada, sino una santidad plena,
radical, no menor que aquélla a la
que ordena el estado religioso,
aunque realizada en otro contexto y
con otros acentos, procede a trazar
amplios panoramas históricos, en los
que, presuponiendo un momento de
igualdad -el deseo de un radical
seguimiento de Cristo-, afirma a la
vez la diferencia de caminos o
espiritualidades (55).

Por lo demás, apenas le fue posible,
prescindió de este tipo de
comparaciones o de terminologías.



En este mismo contexto de
clarificación conceptual conseguida
mediante notable esfuerzo, se sitúa
una cuestión en la que conviene
detenerse, por su particular relación
con el itinerario jurídico. Nos
referimos a la configuración del
compromiso vocacional o decisión de
entrega plena, que el Opus Dei
presupone, y del vínculo que, en
consecuencia, se establece entre los
miembros de la Obra y la Obra
misma.

¿Cuál era la realidad circundante?,
¿qué recursos le ofrecían la Teología
espiritual y el Derecho canónico? En
los años 1928 y siguientes, la noción
de compromiso vocacional estaba de
hecho vinculada a la figura del
estado religioso o a la condición
sacerdotal; los cristianos corrientes
eran objeto de cura pastoral
ordinaria, y si bien podían adherirse
a instituciones varias, se trataba
siempre de instituciones con fines



muy determinados, que implicaban
un empeño sólo parcial o limitado:
podían, pues, ciertamente, llegar a la
cumbre de la santidad -y muchos
aspiraban a ser santos, aunque, a
decir verdad, de modo más
espontáneo que reflejo-, pero la idea
de una llamada universal a la
santidad y, en consecuencia, la de un
compromiso vocacional pleno en
orden a la santificación y al
apostolado en la vida ordinaria eran
ajenas al ambiente de la época. El
Fundador no encontraba, pues,
punto alguno de referencia que le
permitiera configurar una realidad
como la que el Opus Dei implicaba,
es decir, una llamada a seguir plena
y radicalmente a Cristo en y a través
de las ocupaciones seculares,
mostrando con la palabra y con el
ejemplo, desde dentro del mundo
mismo, que todos los hombres, sea
cual sea su condición, trabajo u
oficio, han sido convocados a la
unión con Dios; en suma, una



realidad a la vez vocacional, de plena
entrega, y de carácter secular. ¿Cómo
proceder entonces?

En cuanto a las perspectivas de
fondo, don Josemaría Escrivá no
conoció la menor duda o vacilación:
desde el primer momento, como ya
dijimos, presentó un ideal de entrega
plena, que reclamaba un
compromiso de toda la persona y
desembocaba en un vínculo estable
con el Opus Dei. Respecto a la
expresión o formalización de esa
realidad, las cosas no eran tan
sencillas. Había, sí, un punto claro,
de carácter negativo: debía evitarse
todo lo que implicara o pudiera
implicar una asimilación a los
religiosos; pero, en cuanto a la
concreción positiva, surgían diversos
interrogantes. ¿Podía limitarse a
hablar de entrega y compromiso, sin
concretar en un acto formal y
explícito esa decisión?: era posible,
sin duda, actuar así, al menos por un



tiempo, pero no, en cambio, como
solución a largo plazo. ¿Podía
pensarse en acudir a votos o
promesas, no de carácter público,
como los de los religiosos, sino
privados?: cabía, ciertamente,
porque era relativamente usual, en
aquellos tiempos, el caso de laicos
que formulaban votos sobre
cuestiones muy variadas, incluso de
obediencia al propio director
espiritual; pero esta posibilidad no
resultaba satisfactoria, ya que el
contexto que presupone no parecía
del todo adecuado a la secularidad. Si
todo lo anterior se excluye, ¿a qué
acudir?

En esta disyuntiva, el Fundador de la
Obra decidió seguir trabajando sin
anticipar, de momento,
formalización alguna. Abría
horizontes cristianos a las personas
que trataba, y las iba llevando como
por un plano inclinado hasta
conducirlas, cuando era el caso, a



una decisión de entrega. En la
conciencia de quienes respondían,
quedaba muy claro el compromiso
adquirido. Una solución así era
válida, pero, como ya señalamos, sólo
de modo provisional: con el
transcurrir del tiempo y el aumento
de la labor, se fue manifestando,
cada vez más claramente, la
necesidad de llegar a un
planteamiento más estructurado. En
torno a 1934, el asunto se convirtió
en urgente, cuando algunos de los
que habían respondido a su llamada
fueron inquietados por diversos
sacerdotes y por otras personas, que
les vinieron a decir que su decisión
carecía de todo valor.

En marzo de ese año consultó sobre
este problema, entre otros, con don
Norberto Rodríguez, uno de los
sacerdotes que le prestaba su
colaboración, y con el P. Valentín
Sánchez Ruiz S.J., su confesor, en
busca de un consejo o parecer



teológico. "Todos convienen -anota
como resultado de esas
conversaciones- en la necesidad de
unirnos con un vínculo espiritual,
que consistirá por ahora en hacer
votos privados por un año" (56). La
solución no le gustaba, pero acabó
rindiéndose, como obligado "por un
motivo psicológico" -por emplear la
expresión que usó años más tarde-,
es decir, para facilitar que quienes
llegaban al Opus Dei adquirieran
conciencia del compromiso asumido
(57). Lo hizo, sin embargo, con una
condición: esos votos serán privados
-"privadísimos", escribe en alguna
ocasión-, quedando reservados a la
conciencia de la persona, sin que
sean en modo alguno recibidos por el
Opus Dei, que, en cuanto tal, los
ignora o desconoce. El vínculo entre
los miembros y la Obra se concretará
en un sencillo acto en el que se
manifieste la decisión de dedicar la
vida a la santidad y al apostolado
según el espíritu del Opus Dei, "sin



votos, ni promesas de ningún
género” (58).

A ese criterio se atuvo en lo sucesivo,
defendiéndolo, no sin dificultades, a
lo largo de todo el ¡ter jurídico, y
subrayando en su predicación, y
cada vez más claramente, a medida
que el paso del tiempo así lo exigía,
que esa situación no era de su
agrado: "a la Obra no le interesan los
votos, sino las virtudes", repetirá
miles de veces. En el horizonte, como
solución definitiva, se situaba la
desaparición de todo tipo de votos, y
la concreción de la relación del Opus
Dei con sus miembros por medio de
un vínculo de carácter contractual.
Pero todo esto lo desarrollaremos a
su tiempo.

Notas

53. Valga como muestra de esa
preocupación un texto de marzo de
1930: "Querría encontrar una palabra
castellana, distinta de `vocación', que



viniera a encerrar un significado
semejante"; a continuación, entre
interrogantes, propone una:
llamamiento (Apuntes íntimos, n. 13).
Fue éste el término que empleó de
hecho para titular uno de los
capítulos de Consideraciones
espirituales y de Camino, si bien,
andando el tiempo, y desvinculada ya
la palabra "vocación" de una
referencia exclusiva al estado clerical
o religioso, no tuvo inconveniente en
usarla, incluso frecuentemente,
dotándola de toda la amplitud de
significado que recibe en los textos
neotestamentarios.

54. Apuntes íntimos, n. 14.

55. Tal es el caso de unos párrafos,
con estilo histórico-poético, de la
Instrucción de 1934, en los que la
referencia al origen carismático de
diversas formas del estado religioso
sirve de trasfondo a la afirmación de
otra realidad, también de origen



carismático, pero diversa de las
anteriores: la búsqueda de la
santidad en el propio estado. Señala
primero -con metáfora ya
comentada- que el cristiano corriente
ha de ser "inyección intravenosa,
puesta en el torrente circulatorio de
la sociedad" llevando al mundo la luz
de Cristo, y enseguida prosigue:
"Siempre Jesús hizo que los suyos se
acomodaran a los tiempos: universal
fue, en los primeros religiosos
cristianos, el retiro del desierto o del
monasterio.

"Francisco hace universal el tipo de
fraile corretón, andando camino
adelante para predicar a Cristo.
Domingo ilumina, con sus hijos, las
universidades de Europa. Más tarde
los teatinos, los barnabitas, los
jesuitas y los somascos, sin coro y
con vestidos de clérigos seculares sus
miembros, trabajan por las almas
con nuevas labores de apostolado.



"Ahora, mediante un impulso divino
y universal también, está surgiendo
una milicia, vieja como el Evangelio
y como el Evangelio nueva, que tiene
soldados sin hábito exterior ninguno,
que a veces serán monjes, y a veces
frailes corretones que andarán todos
los caminos de la vida. Hombres y
mujeres que, en su propio estado y
profesión, intelectual o no, serán a
veces sabios y siempre doctos, bien
preparados; y harán con la ciencia,
con el trabajo profesional y con el
ejemplo de una vida coherentemente
cristiana, la apología más fervorosa
de la Fe" (Instrucción, 19-111-1934,
nn. 42-45).

Resulta obvio que las expresiones
"monjes" y "frailes corretones" -como
igualmente la referencia a los
"soldados"- tiene un valor metafórico
para expresar la plenitud de vida
cristiana, referida, como añade el
texto, a "hombres y mujeres... en su
propio estado y profesión".



56. Apuntes íntimos, n. 1150.

57. Cfr. Carta, 29-XII-1947/14-II-1966,
n. 180.

58. Apuntes íntimos, n. 1225
(19-11-1935).

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-
nuevas-formulaciones-terminologico-

conceptuales/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-nuevas-formulaciones-terminologico-conceptuales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-nuevas-formulaciones-terminologico-conceptuales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-nuevas-formulaciones-terminologico-conceptuales/
https://opusdei.org/es-es/article/5-en-busca-de-nuevas-formulaciones-terminologico-conceptuales/

	5. EN, BUSCA DE NUEVAS FORMULACIONES TERMINOLÓGICO-CONCEPTUALES

