
opusdei.org

5. El Fundador

18/03/2009

–El 2 de octubre de 1928 Josemaría
Escrivá vio el Opus Dei. Usó
siempre este verbo, ver, y lo
sucedido forma parte de su
relación personalísima con Dios.
Sin embargo, también para
nosotros y para la vida de la
Iglesia es un momento central,
porque la santidad del Padre se
estructura sobre su carisma de
Fundador. Sabemos que aquel día
estaba en Madrid haciendo, a
solas, unos ejercicios espirituales.



Todo entra, evidentemente, dentro
de un designio providencial.

–La actitud del Padre, como
afirmaría más tarde en muchas
ocasiones, no fue nunca la del
jugador de ajedrez, que mientras
hace una jugada va pensando las
siguientes: vivía un confiado
abandono en la Voluntad de Dios y
procuraba, por todos los medios, no
obstaculizarla con inútiles
precipitaciones humanas.

Se trasladó a Madrid, con el permiso
de su Ordinario, el Arzobispo de
Zaragoza, para obtener el doctorado
en Derecho en la Universidad
Central. Llegó a la capital el 20 de
abril de 1927, y apenas una semana
después, se matriculó en la
asignatura de Historia del Derecho
Internacional, y después, a finales de
agosto, en la de Filosofía del Derecho.

Pero sus planes se modificaron con la
fundación de la Obra: el 2 de octubre



de 1928 el Señor cambió el curso de
su vida y le hizo ver, con claridad
meridiana, que su misión sobre la
tierra consistía en hacer el Opus Dei. 
Madrid fue mi Damasco, le he oído
exclamar a veces, con profunda
gratitud. No sé si llegó
inmediatamente a la conclusión de
que debía establecerse de modo
definitivo en la capital donde había
nacido la Obra, y ofrecía mejores
perspectivas para su desarrollo.
Desde el principio contó con la
autorización eclesiástica del
Ordinario del lugar.

Aquel 2 de octubre de 1928 se
abrieron para nuestro Fundador los
horizontes hacia los que el Señor le
llamaba al confiarle el Opus Dei: una
movilización de cristianos que, en
todo el mundo, en todas las clases
sociales, a través de su trabajo
profesional desarrollado con libertad
y responsabilidad personales,
busquen la propia santificación,



santificando al mismo tiempo, desde
dentro, todas las actividades
temporales, en un audaz proyecto de
evangelización para llevar a Dios a
todas las almas. Es, con unas décadas
de anticipación, el mensaje de
renovación de la Iglesia querido por
el Concilio Vaticano II, que ha
proclamado la vocación universal a
la santidad para la salvación del
mundo, con todas las consecuencias
pastorales que de ahí derivan, y que
delinean la función eclesial del Opus
Dei, mientras, como decía el
Fundador, haya sobre la tierra
hombres que trabajen.

–¿Con quién habló el Fundador,
además de, naturalmente, con su
confesor?

–Uno de los primeros fue un profesor
suyo de la Universidad civil de
Zaragoza, don José Pou de Foxá,
catedrático de Derecho canónico,
muy conocido en España. En los



primeros años treinta, don José Pou
le pidió: "dime lo que te pasa, porque
te encuentro diferente. Tú escribes
siempre con mucha alegría, y veo
que sigues teniendo alegría, pero te
veo como más reservado; te pasa
algo: ¿tienes alguna pena?". Es
probable que, como consecuencia de
esa pregunta, el Padre le informara
de alguna manera sobre su vocación
divina; de hecho, poco más tarde,
don José Pou afirmó que, por las
noticias recibidas, comprendía muy
bien por qué nuestro Padre se
encontraba tan metido en Dios y
tenía un afán tan grande por cumplir
su Santísima Voluntad, y añadió: "Tú
dices que eres un instrumento inútil
e inepto. Menos mal que dices esto:
porque en caso contrario querrías
hacer una cosa tuya, y no una cosa
de Dios. Como estás en esta
disposición de considerarte inepto,
Dios hará todo y todo será de Dios".



Nuestro Fundador no habló con
nadie más de la misión que había
recibido del Señor, aparte de las
personas que se acercaban a la Obra
y, ya mediado el año 1930, su director
espiritual, quien le aseguró muchas
veces: "Todo esto es de Dios".

–¿Y ni siquiera habló con su
familia? Con su madre vivían
Carmen, su hermana, apenas dos
años mayor, y Santiago, que en
1928 tenía nueve años.

–Hasta 1934 el Padre no habló
claramente de la Obra a su madre ni
a su hermana, a quienes, pese a la
actitud prudente del Padre, no se les
había escapado la intensidad de sus
mortificaciones, signo evidente de
que algo importante había aparecido
en su vida. Me lo contaron ellas
mismas. Además, en una carta del 20
de septiembre de 1934, el Padre
relataba cómo se desarrolló la
conversación: Al cuarto de hora de



llegar a este pueblo (escribo en
Fonz, aunque echaré estas
cuartillas, al correo, mañana en
Barbastro), hablé a mi madre y a
mis hermanos, a grandes rasgos,
de la Obra. ¡Cuánto había
importunado para este instante, a
nuestros amigos del Cielo! Jesús
hizo que cayera muy bien. Os diré,
a la letra, lo que me contestaron.
Mi madre: "bueno, hijo: pero no te
pegues, ni me hagas mala cara". Mi
hermana: "ya me lo imaginaba, y
se lo había dicho a mamá". El
pequeño: "si tú tienes hijos..., ¡han
de tenerme mucho respeto los
mochachos!, porque yo soy... ¡su
tío!". Enseguida, los tres, vieron
como cosa natural que se empleara
en la Obra el dinero suyo. Y esto –
¡gloria a Dios!–, con tanta
generosidad que, si tuvieran
millones, los darían lo mismo.

–¿Y de dónde viene el nombre Opus
Dei?



–En sus primeros apuntes
autobiográficos el Padre, cuando se
refería a la fundación, hablaba
siempre de "la Obra", o de "la Obra de
Dios", pero no pensaba aún en un
nombre preciso. Tiempo después,
llegó a la conclusión de que éste era
el nombre. Lo relata en una extensa
relación autógrafa del 14 de junio de
1948, que refiere un episodio
sucedido a fines de 1930: Un día fui
a charlar con el P. Sánchez, en un
locutorio de la residencia de la
Flor. Le hablé de mis cosas
personales (sólo le hablaba de la
Obra en cuanto tenía relación con
mi alma), y el buen padre Sánchez
al final me preguntó: "¿cómo va
esa Obra de Dios?" Ya en la calle,
comencé a pensar: "Obra de Dios.
¡Opus Dei! Opus, operatio...,
trabajo de Dios. ¡Este es el nombre
que buscaba!" Y en lo sucesivo se
llamó siempre Opus Dei.



–Un joven sacerdote con
poquísimos medios, en una
situación política de gran tensión,
que poco después desembocaría en
la guerra civil... El Opus Dei nació
pequeño, pero desde el principio
con entraña universal.

–Recuerdo muy bien, por ejemplo,
que desde el comienzo de mi
vocación, en 1935, el Padre me animó
a estudiar japonés, y así lo hice
aunque con resultados poco
fructíferos. Nuestro Fundador tenía
una predilección particular por el
Extremo Oriente, y cuando, al fin, en
la posguerra, fue posible iniciar
establemente el trabajo de la Obra
allí, se puso contentísimo. Cuando
llegó la primera carta de sus hijos de
Japón, escribió en el sobre: ¡La
primera carta de Japón! Sancta
Maria Stella Maris, filios tuos
adiuva! Desde entonces, al
despachar la correspondencia, si
había carta de Japón, abría el sobre y



la dejaba aparte. Ponía las demás
cartas en un montón y las leía
después conmigo. Pero la primera
que leía siempre era la de Japón:
aquellos hijos ocupaban un lugar
especialísimo en su alma, porque
estaban en un país maravilloso, con
una lengua tan difícil, y en el que la
mayor parte de la gente no conoce
todavía a Cristo.

Este espíritu universal se llevó a la
práctica, en cuanto las condiciones
externas lo permitieron, es decir,
después de la guerra civil española, y
sobre todo, tras la Segunda Guerra
mundial. El Padre preparó
personalmente el terreno para la
expansión de la Obra con frecuentes
viajes, y la semilla arraigó
vigorosamente.

Sólo recuerdo un país donde la
prehistoria realizada por nuestro
Fundador no fuera seguida del
comienzo de una actividad apostólica



estable: Grecia. El Padre fue allí en
1966, y le acompañamos don Javier
Echevarría, Javier Cotelo y yo.
Deseaba iniciar cuanto antes la Obra
en este país y sembró a manos llenas
la semilla divina. El 26 de febrero
embarcamos en Nápoles. En Atenas y
Corinto visitamos los lugares en los
que, según la tradición, había
predicado San Pablo. El Padre no
daba demasiada importancia a la
autenticidad de aquella tradición
popular; al regreso, explicó: El sitio
puede ser o no ser aquél; nada se
gana ni se pierde si no lo fuese.
Pero, a última hora, sale ganando
el que sabe aprovecharlo para
acercarse más a Dios. Allí rezamos
una comunión espiritual, y
encomendamos toda la futura
labor en Grecia. Si en ese punto
concreto estuvo San Pablo, muy
bien; y si no estuvo, muy bien; eso
es lo de menos.



Vimos también varias iglesias
bizantinas. A veces coincidimos
casualmente con alguna ceremonia
litúrgica a la que asistían pocos
fieles, en su mayoría, mujeres. El
Padre rezó por aquel pueblo,
separado de la Iglesia Romana.
Fuimos a la catedral católica y a la
Universidad de Atenas. El 13 de
marzo regresamos a Roma.

Llegamos enseguida a la conclusión
de que era poco factible iniciar la
actividad apostólica en Grecia, entre
otras cosas, porque los católicos eran
una pequeña minoría. Nuestro
Fundador comentó: La impresión
mía, es que allí hay poquita
posibilidad humana de trabajo. Es
casi todo muy menudo...; no sé
como decirlo. Aunque para el
Espíritu Santo no hay imposibles.
No abandonó la esperanza de enviar
a alguno de sus hijos cuando las
circunstancias fueran más favorales.
A este propósito dijo en una ocasión: 



La labor no será fácil ni tampoco
difícil; será como en todas partes.
Será fruto de la oración, de la
mortificación y del trabajo de
todos.

–La espiritualidad y los modos
apostólicos del Opus Dei coinciden
con los de su Fundador. Me
gustaría oírselo explicar más
claramente, aunque se trate de
una exposición forzosamente
incompleta.

–El elenco será necesariamente
incompleto, porque la espiritualidad
del Opus Dei tiende a realizar la
unidad de vida, es decir, la unión de
acción y contemplación, a través de
la práctica de todas las virtudes,
humanas y sobrenaturales.

Al contemplar la vida espiritual de
nuestro Padre, se pone de manifiesto
que su fundamento radicaba, como
dijo muchas veces, en el sentido de
la filiación divina, que se traduce



en un deseo ardiente y sincero,
tierno y profundo a la vez, de
imitar a Jesucristo como hermano
suyo, hijo de Dios Padre. El espíritu
de filiación le llevaba a mantenerse
siempre en la presencia de Dios, a
vivir con absoluta fe en la
Providencia, a corresponder serena y
alegremente a la Voluntad divina.

Si todos, en cualquier situación y
condición, estamos llamados a la
santidad –y el Opus Dei ayuda a
tomar conciencia de esta realidad y a
obrar en consecuencia–, todos
estamos llamados a participar de la
vida de Cristo. Por tanto, la
existencia del cristiano se centra en
el Sacrificio eucarístico, donde se da
la máxima unión posible del hombre
con Cristo.

La profunda percepción de la
riqueza del misterio del Verbo
Encarnado fue el cimiento sólido de
la espiritualidad del Fundador.



Comprendió que, con la Encarnación
del Verbo, todas las realidades
humanas honestas se elevaban al
orden sobrenatural: trabajar,
estudiar, sonreír, llorar, cansarse,
descansar, cultivar la amistad, etc.,
habían sido, entre tantas otras,
acciones divinas en la vida de
Jesucristo; podían compenetrarse
perfectamente con la vida interior y
el apostolado: en una palabra, con la
búsqueda de la santidad. Por esto, en
su vida –y gracias a su ejemplo, en
tantas otras almas–, el esfuerzo por
alcanzar la perfección humana en el
cumplimiento de los propios deberes
se transformó, por obra de la gracia,
en oración, en camino de
santificación, de ejercicio de las
virtudes sobrenaturales y, al mismo
tiempo, en fecundo servicio humano,
en lucha generosa contra los
enemigos del alma.

Por eso, desempeñó siempre sus
trabajos con espíritu contemplativo:



los ofrecía al Señor al empezar y al
terminar, y los regaba de
jaculatorias; en suma, transformaba
todo en oración.

Como consecuencia, y al mismo
tiempo como fuente de la unidad de
vida, se alimentaba
ininterrumpidamente del sentido de
la presencia de Dios y convertía toda
la jornada en oración. Solía explicar,
ya lo he recordado, que el arma del
Opus Dei no es el trabajo, es la
oración: por eso convertimos el
trabajo en oración. Era un alma
contemplativa nel bel mezzo della
strada como le gustaba decir en
italiano, también cuando hablaba en
otra lengua; afirmaba que, para un
cristiano corriente, la celda es la
calle. Tomaba ocasión de cualquier
suceso para elevarlo al orden
sobrenatural y convertirlo en tema
de su diálogo con Dios. En su plan de
vida incluyó, además, lo que llamaba
normas de siempre, es decir, algunas



prácticas de piedad que penetraban
todos los momentos del día
alimentando su intimidad con el
Señor: presencia de Dios,
consideración de la filiación divina,
comuniones espirituales, acciones de
gracias, actos de desagravio,
jaculatorias, que se unían a sus
mortificaciones, al estudio, al trabajo,
al orden, todo vivido con la alegría
de saberse hijo de Dios.

El cuidado de las cosas pequeñas
constituye otra línea básica del
espíritu del Fundador. Era
maravilloso que un corazón tan
grande, un alma que voló tan alto y
fue protagonista de formidables
empresas divinas, fuera capaz de
penetrar con tanta intensidad en lo
que, como solía decir, se advierte
solamente por las pupilas que ha
dilatado el amor.

Otros aspectos que completan la
fisonomía espiritual del Fundador



eran: una piedad doctrinal,
alimentada con el estudio de la Fe
revelada y con prácticas personales
de oración, de sacrificio y de
penitencia; una tierna devoción a la
Virgen, a San José, a los Santos
Ángeles Custodios, a nuestros
Patronos y a nuestros Santos
Intercesores, a la Iglesia y al Papa; y
un profundo respeto a la legítima
libertad de los demás.

En la vida de nuestro Padre se unían
la oración, la mortificación –oración
de los sentidos–, el trabajo y el
apostolado: verdaderamente el
apostolado era, como enseñaba, 
superabundancia de la vida
interior. Soy testigo de cómo
aprovechaba todos los momentos y
todas las ocasiones para hablar de
Dios; aseguraba que no quería ni
sabía hablar de otra cosa.

Afirmaba que la parte más
importante y más eficaz de la



actividad apostólica de la Obra
estaba constituida por el apostolado
personal de cada miembro, con su
ejemplo y su palabra, en el trato
diario con sus amigos y colegas, en el
propio ambiente social, profesional y
familiar.

–Con la Constitución Apostólica Ut
sit, del 28 de noviembre de 1982,
Juan Pablo II erigió el Opus Dei en
Prelatura personal. En
conformidad con el carisma
fundacional, la Obra fue
reconocida por la Iglesia, por
tanto, como estructura
jurisdiccional secular, de carácter
personal –es decir, no territorial–,
constituida por un Prelado,
sacerdotes incardinados en el
Opus Dei y laicos. Con la erección
en Prelatura, se cerró un
largoiterjurídico, que conoció
diversas etapas: en 1941 la Obra
fue aprobada como Pía Unión por
el obispo de Madrid; en 1943, la



erección diocesana de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz
permitió la incardinación de
sacerdotes procedentes del
laicado de la Obra; con las
aprobaciones de 1947 y de 1950
como Instituto Secular de derecho
pontificio, se aseguró el carácter
internacional imprescindible para
la expansión apostólica de la
Obra. ¿Cómo vivió el Fundador,
que no pudo contemplar en la
tierra la configuración canónica
definitiva del Opus Dei, estos
jalones jurídicos de la Obra?

–En el ordenamiento canónico
entonces vigente no existía ninguna
figura jurídica adecuada a lo que el
Señor quería para la Obra, y ni
siquiera se entreveía una posibilidad
concreta de abrir nuevos caminos.
Por esto, nuestro Fundador no se
arriesgó en los comienzos a pedir la
aprobación formal por parte de la
autoridad eclesiástica: en ese caso, al



Opus Dei se le habría encasillado, de
hecho, dentro de un esquema
jurídico inadecuado. Nuestro
Fundador se limitó a mantener al
corriente de todo al Ordinario de
Madrid, y a no dar ningún paso sin
su venia y bendición.

La primera aprobación in scriptis se
remonta a 1941, y se anticipó en
buena medida por la terrible
campaña de calumnias
desencadenada contra nuestro
Fundador después de la guerra civil
española. Para deshacer aquellas
calumnias, don Leopoldo Eijo y
Garay, obispo de Madrid, que ya
había intervenido repetidamente de
palabra en la defensa del Opus Dei y
de su Fundador, decidió
comprometer su propia autoridad, y
para disipar los equívocos quiso dar
una aprobación escrita a la Obra.
Con este fin pidió al Padre una copia
de los Reglamentos.



Desde el comienzo, el Fundador del
Opus Dei se resistió a usar el término
"Constituciones" para hablar de los
Reglamentos, Estatutos, o Derecho
Particular de la Obra; en el lenguaje
eclesiástico ese vocablo se utilizaba
para designar el ordenamiento
propio de los religiosos o del estado
de perfección, mientras que el Opus
Dei era una realidad eclesial
completamente diversa.

Pasaron algunos meses, pero el
Fundador no se había decidido aún a
comenzar la redacción de los
Reglamentos, como le había pedido
el obispo. Por fin, ya en 1941, se dio
cuenta un día de que, aunque
siempre había querido obedecer con
lealtad y delicadeza a la autoridad
eclesiástica, en esto no estaba
obedeciendo a don Leopoldo. Le
pidió audiencia inmediatamente y,
apenas fue recibido por el Prelado, le
explicó: Señor Obispo, me tiene que
perdonar, porque le he estado



desobedeciendo, sin darme cuenta.
Me dijo Vuestra Excelencia que
presentase esos papeles y no lo he
hecho. No lo he hecho porque no
me sentía movido por Dios, pues
temo que se pueda causar un
perjuicio grave al Opus Dei con
una aprobación que no respete su
naturaleza teológica, ascética y
jurídica. Por otra parte, al
comprender que estaba oponiendo
resistencia pasiva a esta
aprobación, me he llenado de
alegría porque pienso que,
cualquier fundador que hubiese
encontrado tal disponibilidad de
su Obispo para aprobar la
fundación, se hubiese apresurado
a preparar los documentos y a
presentarlos. Yo no lo he hecho
porque la Obra no es mía, sino de
Dios; y si cuando llegue el
momento de darle cauce jurídico
no está Usted para aprobar la
Obra, entonces la aprobará su
sucesor. Este episodio me lo contó



nuestro Fundador con estas palabras
en varias ocasiones.

Sin embargo, el obispo insistió en la
necesidad de dar un respaldo oficial
a la Obra para defenderla de los
ataques de que era objeto; el Padre se
sometió a la voluntad del Ordinario,
y poco después, el 14 de febrero de
1941, presentó el texto de los
Reglamentos para que la Obra fuese
reconocida como Pía Unión.

Con esta misma actitud de adhesión
a la Voluntad de Dios, nuestro
Fundador aceptó las sucesivas
configuraciones jurídicas de la Obra,
sabiendo conceder, sin ceder, con
ánimo de recuperar.

Defendió decididamente el carisma
fundacional, obedeciendo a la vez
fielmente a la autoridad eclesiástica,
y puedo afirmar que la solución
definitiva –que, como primer sucesor
del Fundador, me ha correspondido
llevar a término–, refleja



perfectamente las disposiciones que
dejó definidas hasta el último detalle.

–El principal obstáculo que el
Fundador debió superar fue hacer
comprender el carácter
plenamente secular de la Obra,
que de ningún modo puede
confundirse o ser asimilado a las
órdenes, a las congregaciones, a
las asociaciones religiosas. Y esto,
no por menospreciar a los
religiosos, sino, sencillamente,
porque la Obra es, sin ninguna
pretensión de exclusivismo,
esencialmente distinta de las
instituciones religiosas.

–Nuestro Fundador amó siempre,
respetó, y en lo que le fue posible
ayudó a los religiosos, predicando
tandas de ejercicios a religiosos y
religiosas, animando a personas que
le pedían consejo a seguir la vida
religiosa si presentaban síntomas de
vocación, y prodigándose por la



unidad –que no significa
uniformidad– del apostolado, por la
que los miembros del Opus Dei rezan
a diario.

El Padre no se permitía la menor
crítica a otras personas o
instituciones de la Iglesia. Desde que
le conocí, se lo he oído repetir más o
menos con estas palabras: jamás
moveré un dedo para apagar una
llama que se encienda en honor de
Cristo: no es mi misión. Si el aceite
que arde no es bueno, se apagará
sola.

Entre los miles de episodios que
podría citar, me viene a la cabeza
que hacia 1940 se presentó en
nuestra casa de la calle Diego de
León de Madrid, una chica que
necesitaba cierta cantidad de dinero
como dote para entrar en religión. El
Padre comprobó la sinceridad de sus
intenciones, y después de hablar
conmigo, preguntó a Isidoro Zorzano,



que era el administrador, cuánto
dinero teníamos en casa; y se lo dio
todo a aquella futura novicia.

Por lo demás, los religiosos han
comprendido siempre la originalidad
pastoral de la Obra. Por ejemplo, sor
Lucia, la vidente de Fátima, puso un
gran interés en el inicio de nuestra
actividad apostólica en Portugal, y ha
rezado siempre por la Obra. En 1972
acompañé a nuestro Fundador a ver
a sor Lucia, y en aquella ocasión ella
le regaló unos millares de folletos
que contenían algunas reflexiones
sobre la Virgen y el Rosario: el Padre
los difundió con gran alegría.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-el-fundador/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-el-fundador/
https://opusdei.org/es-es/article/5-el-fundador/

	5. El Fundador

