opusdei.org

5. El Fundador

18/03/2009

—El 2 de octubre de 1928 Josemaria
Escriva vio el Opus Dei. Uso
siempre este verbo, ver, y lo
sucedido forma parte de su
relacion personalisima con Dios.
Sin embargo, también para
nosotrosy para la vida de la
Iglesia es un momento central,
porque la santidad del Padre se
estructura sobre su carisma de
Fundador. Sabemos que aquel dia
estaba en Madrid haciendo, a
solas, unos ejercicios espirituales.



Todo entra, evidentemente, dentro
de un designio providencial.

—La actitud del Padre, como
afirmaria mas tarde en muchas
ocasiones, no fue nunca la del
jugador de ajedrez, que mientras
hace una jugada va pensando las
siguientes: vivia un confiado
abandono en la Voluntad de Dios y
procuraba, por todos los medios, no
obstaculizarla con inutiles
precipitaciones humanas.

Se traslad6 a Madrid, con el permiso
de su Ordinario, el Arzobispo de
Zaragoza, para obtener el doctorado
en Derecho en la Universidad
Central. Llego a la capital el 20 de
abril de 1927, y apenas una semana
despueés, se matriculo en la
asignatura de Historia del Derecho
Internacional, y después, a finales de
agosto, en la de Filosofia del Derecho.

Pero sus planes se modificaron con la
fundacion de la Obra: el 2 de octubre



de 1928 el Sefior cambi6 el curso de
su vida y le hizo ver, con claridad
meridiana, que su mision sobre la
tierra consistia en hacer el Opus Dei.
Madrid fue mi Damasco, le he oido
exclamar a veces, con profunda
gratitud. No sé sillego
inmediatamente a la conclusion de
que debia establecerse de modo
definitivo en la capital donde habia
nacido la Obra, y ofrecia mejores
perspectivas para su desarrollo.
Desde el principio conto con la
autorizacion eclesiastica del
Ordinario del lugar.

Aquel 2 de octubre de 1928 se
abrieron para nuestro Fundador los
horizontes hacia los que el Sefior le
llamaba al confiarle el Opus Dei: una
movilizacion de cristianos que, en
todo el mundo, en todas las clases
sociales, a través de su trabajo
profesional desarrollado con libertad
y responsabilidad personales,
busquen la propia santificacion,



santificando al mismo tiempo, desde
dentro, todas las actividades
temporales, en un audaz proyecto de
evangelizacion para llevar a Dios a
todas las almas. Es, con unas décadas
de anticipacion, el mensaje de
renovacion de la Iglesia querido por
el Concilio Vaticano II, que ha
proclamado la vocacion universal a
la santidad para la salvacion del
mundo, con todas las consecuencias
pastorales que de ahi derivan, y que
delinean la funcion eclesial del Opus
Dei, mientras, como decia el
Fundador, haya sobre la tierra
hombres que trabajen.

—-¢Con quién hablo el Fundador,
ademas de, naturalmente, con su
confesor?

—Uno de los primeros fue un profesor
suyo de la Universidad civil de
Zaragoza, don José Pou de Foxa,
catedratico de Derecho canoénico,
muy conocido en Espafa. En los



primeros afnos treinta, don José Pou
le pidid: "dime lo que te pasa, porque
te encuentro diferente. Tu escribes
siempre con mucha alegria, y veo
que sigues teniendo alegria, pero te
veo como mas reservado; te pasa
algo: ¢tienes alguna pena?". Es
probable que, como consecuencia de
esa pregunta, el Padre le informara
de alguna manera sobre su vocacion
divina; de hecho, poco mas tarde,
don José Pou afirmé que, por las
noticias recibidas, comprendia muy
bien por qué nuestro Padre se
encontraba tan metido en Dios y
tenia un afan tan grande por cumplir
su Santisima Voluntad, y afiadio: "Tu
dices que eres un instrumento inutil
e inepto. Menos mal que dices esto:
porque en caso contrario querrias
hacer una cosa tuya, y no una cosa
de Dios. Como estds en esta
disposicion de considerarte inepto,
Dios hara todo y todo sera de Dios".



Nuestro Fundador no hablé con
nadie mas de la mision que habia
recibido del Sefior, aparte de las
personas que se acercaban a la Obra
y, ya mediado el afio 1930, su director
espiritual, quien le aseguro muchas
veces: "Todo esto es de Dios".

-cY ni siquiera hablo con su
familia? Con su madre vivian
Carmen, su hermana, apenas dos
aiios mayor, y Santiago, que en
1928 tenia nueve aiios.

—Hasta 1934 el Padre no hablo
claramente de la Obra a su madre ni
a su hermana, a quienes, pese a la
actitud prudente del Padre, no se les
habia escapado la intensidad de sus
mortificaciones, signo evidente de
que algo importante habia aparecido
en su vida. Me lo contaron ellas
mismas. Ademas, en una carta del 20
de septiembre de 1934, el Padre
relataba como se desarrollo la
conversacion: Al cuarto de hora de



llegar a este pueblo (escribo en
Fonz, aunque echaré estas
cuartillas, al correo, mafiana en
Barbastro), hablé a mi madre y a
mis hermanos, a grandes rasgos,
de la Obra. jCuanto habia
importunado para este instante, a
nuestros amigos del Cielo! Jesus
hizo que cayera muy bien. Os diré,
a la letra, lo que me contestaron.
Mi madre: "bueno, hijo: pero no te
pegues, ni me hagas mala cara". Mi
hermana: "ya me lo imaginaba, y
se lo habia dicho a mama". El
pequenio: "si ta tienes hijos..., jhan
de tenerme mucho respeto los
mochachos!, porque yo soy... jsu
tio!". Enseguida, los tres, vieron
como cosa natural que se empleara
en la Obra el dinero suyo. Y esto -
igloria a Dios!-, con tanta
generosidad que, si tuvieran
millones, los darian 1o mismo.

-cY de donde viene el nombre Opus
Dei?



—En sus primeros apuntes
autobiograficos el Padre, cuando se
referia a la fundacién, hablaba
siempre de "la Obra", o de "la Obra de
Dios", pero no pensaba aun en un
nombre preciso. Tiempo después,
llegd a la conclusion de que éste era
el nombre. Lo relata en una extensa
relacion autografa del 14 de junio de
1948, que refiere un episodio
sucedido a fines de 1930: Un dia fui
a charlar con el P. Sanchez, en un
locutorio de la residencia de la
Flor. Le hablé de mis cosas
personales (solo le hablaba de la
Obra en cuanto tenia relacion con
mi alma), y el buen padre Sanchez
al final me pregunto: "¢;como va
esa Obra de Dios?" Ya en la calle,
comencé a pensar: "Obra de Dios.
iOpus Dei! Opus, operatio...,
trabajo de Dios. jEste es el nombre
que buscaba!" Y en lo sucesivo se
llamo siempre Opus Dei.



-Un joven sacerdote con
poquisimos medios, en una
situacion politica de gran tension,
que poco después desembocaria en
la guerra civil... El Opus Dei nacio
pequerio, pero desde el principio
con entraria universal.

—Recuerdo muy bien, por ejemplo,
que desde el comienzo de mi
vocacion, en 1935, el Padre me animd
a estudiar japonés, y asi lo hice
aunque con resultados poco
fructiferos. Nuestro Fundador tenia
una predileccion particular por el
Extremo Oriente, y cuando, al fin, en
la posguerra, fue posible iniciar
establemente el trabajo de la Obra
alli, se puso contentisimo. Cuando
llegd la primera carta de sus hijos de
Japon, escribid en el sobre: jLa
primera carta de Japon! Sancta
Maria Stella Maris, filios tuos
adiuva! Desde entonces, al
despachar la correspondencia, si
habia carta de Japon, abria el sobre y



la dejaba aparte. Ponia las demas
cartas en un monton y las leia
después conmigo. Pero la primera
que leia siempre era la de Japon:
aquellos hijos ocupaban un lugar
especialisimo en su alma, porque
estaban en un pais maravilloso, con
una lengua tan dificil, y en el que la
mayor parte de la gente no conoce
todavia a Cristo.

Este espiritu universal se llevo a la
practica, en cuanto las condiciones
externas lo permitieron, es decir,
después de la guerra civil espafiola, y
sobre todo, tras la Segunda Guerra
mundial. El Padre preparo
personalmente el terreno para la
expansion de la Obra con frecuentes
viajes, y la semilla arraigd
vigorosamente.

Sélo recuerdo un pais donde la
prehistoria realizada por nuestro
Fundador no fuera seguida del
comienzo de una actividad apostolica



estable: Grecia. El Padre fue alli en
1966, y le acompafiamos don Javier
Echevarria, Javier Cotelo y yo.
Deseaba iniciar cuanto antes la Obra
en este pais y sembro a manos llenas
la semilla divina. El 26 de febrero
embarcamos en Napoles. En Atenasy
Corinto visitamos los lugares en los
que, segun la tradicion, habia
predicado San Pablo. El Padre no
daba demasiada importancia a la
autenticidad de aquella tradicion
popular; al regreso, explico: El sitio
puede ser o no ser aquél; nada se
gana ni se pierde si no lo fuese.
Pero, a ultima hora, sale ganando
el que sabe aprovecharlo para
acercarse mas a Dios. Alli rezamos
una comunion espiritual, y
encomendamos toda la futura
labor en Grecia. Si en ese punto
concreto estuvo San Pablo, muy
bien; y si no estuvo, muy bien; eso
es lo de menos.



Vimos también varias iglesias
bizantinas. A veces coincidimos
casualmente con alguna ceremonia
liturgica a la que asistian pocos
fieles, en su mayoria, mujeres. El
Padre rezd por aquel pueblo,
separado de la Iglesia Romana.
Fuimos a la catedral catdlicay a la
Universidad de Atenas. E1 13 de
marzo regresamos a Roma.

Llegamos enseguida a la conclusion
de que era poco factible iniciar la
actividad apostolica en Grecia, entre
otras cosas, porque los catolicos eran
una pequeria minoria. Nuestro
Fundador coment¢: La impresion
mia, es que alli hay poquita
posibilidad humana de trabajo. Es
casi todo muy menudo...; no sé
como decirlo. Aunque para el
Espiritu Santo no hay imposibles.
No abandong la esperanza de enviar
a alguno de sus hijos cuando las
circunstancias fueran mas favorales.
A este proposito dijo en una ocasion:



La labor no sera facil ni tampoco
dificil; sera como en todas partes.
Sera fruto de la oracion, de la
mortificacion y del trabajo de
todos.

-La espiritualidad y los modos
apostolicos del Opus Dei coinciden
con los de su Fundador. Me
gustaria oirselo explicar mas
claramente, aunque se trate de
una exposicion forzosamente
incompleta.

—El elenco serd necesariamente
incompleto, porque la espiritualidad
del Opus Dei tiende a realizar la
unidad de vida, es decir, la unién de
accion y contemplacion, a través de
la practica de todas las virtudes,
humanas y sobrenaturales.

Al contemplar la vida espiritual de
nuestro Padre, se pone de manifiesto
que su fundamento radicaba, como
dijo muchas veces, en el sentido de
la filiacion divina, que se traduce



en un deseo ardiente y sincero,
tierno y profundo a la vez, de
imitar a Jesucristo como hermano
suyo, hijo de Dios Padre. El espiritu
de filiacion le llevaba a mantenerse
siempre en la presencia de Dios, a
vivir con absoluta fe en la
Providencia, a corresponder serenay
alegremente a la Voluntad divina.

Si todos, en cualquier situacion y
condicion, estamos llamados a la
santidad —y el Opus Dei ayuda a
tomar conciencia de esta realidad y a
obrar en consecuencia—, todos
estamos llamados a participar de la
vida de Cristo. Por tanto, la
existencia del cristiano se centra en
el Sacrificio eucaristico, donde se da
la maxima unidn posible del hombre
con Cristo.

La profunda percepcion de la
riqueza del misterio del Verbo
Encarnado fue el cimiento solido de
la espiritualidad del Fundador.



Comprendio que, con la Encarnaciéon
del Verbo, todas las realidades
humanas honestas se elevaban al
orden sobrenatural: trabajar,
estudiar, sonreir, llorar, cansarse,
descansar, cultivar la amistad, etc.,
habian sido, entre tantas otras,
acciones divinas en la vida de
Jesucristo; podian compenetrarse
perfectamente con la vida interior y
el apostolado: en una palabra, con la
busqueda de la santidad. Por esto, en
su vida -y gracias a su ejemplo, en
tantas otras almas-, el esfuerzo por
alcanzar la perfeccion humana en el
cumplimiento de los propios deberes
se transformo, por obra de la gracia,
en oracion, en camino de
santificacion, de ejercicio de las
virtudes sobrenaturales y, al mismo
tiempo, en fecundo servicio humano,
en lucha generosa contra los
enemigos del alma.

Por eso, desempefio siempre sus
trabajos con espiritu contemplativo:



los ofrecia al Sefior al empezary al
terminar, y los regaba de
jaculatorias; en suma, transformaba
todo en oracion.

Como consecuencia, y al mismo
tiempo como fuente de la unidad de
vida, se alimentaba
ininterrumpidamente del sentido de
la presencia de Dios y convertia toda
la jornada en oracidn. Solia explicar,
ya lo he recordado, que el arma del
Opus Dei no es el trabajo, es la
oracion: por eso convertimos el
trabajo en oracion. Era un alma
contemplativa nel bel mezzo della
strada como le gustaba decir en
italiano, también cuando hablaba en
otra lengua; afirmaba que, para un
cristiano corriente, la celda es la
calle. Tomaba ocasion de cualquier
suceso para elevarlo al orden
sobrenatural y convertirlo en tema
de su dialogo con Dios. En su plan de
vida incluyd, ademas, lo que llamaba
normas de siempre, es decir, algunas



practicas de piedad que penetraban
todos los momentos del dia
alimentando su intimidad con el
Sefior: presencia de Dios,
consideracion de la filiacion divina,
comuniones espirituales, acciones de
gracias, actos de desagravio,
jaculatorias, que se unian a sus
mortificaciones, al estudio, al trabajo,
al orden, todo vivido con la alegria
de saberse hijo de Dios.

El cuidado de las cosas pequeiias
constituye otra linea basica del
espiritu del Fundador. Era
maravilloso que un corazon tan
grande, un alma que volo tan alto y
fue protagonista de formidables
empresas divinas, fuera capaz de
penetrar con tanta intensidad en lo
que, como solia decir, se advierte
solamente por las pupilas que ha
dilatado el amor.

Otros aspectos que completan la
fisonomia espiritual del Fundador



eran: una piedad doctrinal,
alimentada con el estudio de la Fe
revelada y con practicas personales
de oracion, de sacrificio y de
penitencia; una tierna devocion a la
Virgen, a San José, a los Santos
Angeles Custodios, a nuestros
Patronos y a nuestros Santos
Intercesores, a la Iglesia y al Papa; y
un profundo respeto a la legitima
libertad de los demas.

En la vida de nuestro Padre se unian
la oracion, la mortificacion —oracién
de los sentidos—, el trabajo y el
apostolado: verdaderamente el
apostolado era, como ensefiaba,
superabundancia de la vida
interior. Soy testigo de como
aprovechaba todos los momentos y
todas las ocasiones para hablar de
Dios; aseguraba que no queria ni
sabia hablar de otra cosa.

Afirmaba que la parte mas
importante y mas eficaz de la



actividad apostolica de la Obra
estaba constituida por el apostolado
personal de cada miembro, con su
ejemplo y su palabra, en el trato
diario con sus amigos y colegas, en el
propio ambiente social, profesional y
familiar.

—Con la Constitucion Apostolica Ut
sit, del 28 de noviembre de 1982,
Juan Pablo II erigio el Opus Dei en
Prelatura personal. En
conformidad con el carisma
fundacional, la Obra fue
reconocida por la Iglesia, por
tanto, como estructura
jurisdiccional secular, de caracter
personal —es decir, no territorial-,
constituida por un Prelado,
sacerdotes incardinados en el
Opus Dei Yy laicos. Con la ereccion
en Prelatura, se cerro un
largoiterjuridico, que conocio
diversas etapas: en 1941 la Obra
fue aprobada como Pia Union por
el obispo de Madrid; en 1943, la



ereccion diocesana de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz
permitio la incardinacion de
sacerdotes procedentes del
laicado de la Obra; con las
aprobaciones de 1947 y de 1950
como Instituto Secular de derecho
pontificio, se aseguro el caracter
internacional imprescindible para
la expansion apostolica de la
Obra. ;Como vivio el Fundador,
que no pudo contemplar en la
tierra la configuracion canodnica
definitiva del Opus Dei, estos
jalones juridicos de la Obra?

—En el ordenamiento canonico
entonces vigente no existia ninguna
figura juridica adecuada a lo que el
Sefior queria para la Obra, y ni
siquiera se entreveia una posibilidad
concreta de abrir nuevos caminos.
Por esto, nuestro Fundador no se
arriesgo en los comienzos a pedir la
aprobacion formal por parte de la
autoridad eclesiastica: en ese caso, al



Opus Dei se le habria encasillado, de
hecho, dentro de un esquema
juridico inadecuado. Nuestro
Fundador se limité a mantener al
corriente de todo al Ordinario de
Madrid, y a no dar ningun paso sin
su venia y bendicion.

La primera aprobacion in scriptis se
remonta a 1941, y se anticip6 en
buena medida por la terrible
campafia de calumnias
desencadenada contra nuestro
Fundador después de la guerra civil
espafiola. Para deshacer aquellas
calumnias, don Leopoldo Eijo y
Garay, obispo de Madrid, que ya
habia intervenido repetidamente de
palabra en la defensa del Opus Deiy
de su Fundador, decidi6
comprometer su propia autoridad, y
para disipar los equivocos quiso dar
una aprobacion escrita a la Obra.
Con este fin pidio al Padre una copia
de los Reglamentos.



Desde el comienzo, el Fundador del
Opus Dei se resistio a usar el término
"Constituciones" para hablar de los
Reglamentos, Estatutos, o Derecho
Particular de la Obra; en el lenguaje
eclesiastico ese vocablo se utilizaba
para designar el ordenamiento
propio de los religiosos o del estado
de perfeccion, mientras que el Opus
Dei era una realidad eclesial
completamente diversa.

Pasaron algunos meses, pero el
Fundador no se habia decidido aun a
comenzar la redaccion de los
Reglamentos, como le habia pedido
el obispo. Por fin, ya en 1941, se dio
cuenta un dia de que, aunque
siempre habia querido obedecer con
lealtad y delicadeza a la autoridad
eclesidstica, en esto no estaba
obedeciendo a don Leopoldo. Le
pidid audiencia inmediatamente vy,
apenas fue recibido por el Prelado, le
explico: Sefior Obispo, me tiene que
perdonar, porque le he estado



desobedeciendo, sin darme cuenta.
Me dijo Vuestra Excelencia que
presentase esos papeles y no lo he
hecho. No lo he hecho porque no
me sentia movido por Dios, pues
temo que se pueda causar un
perjuicio grave al Opus Dei con
una aprobacion que no respete su
naturaleza teologica, ascéticay
juridica. Por otra parte, al
comprender que estaba oponiendo
resistencia pasiva a esta
aprobacion, me he llenado de
alegria porque pienso que,
cualquier fundador que hubiese
encontrado tal disponibilidad de
su Obispo para aprobar la
fundacion, se hubiese apresurado
a preparar los documentos y a
presentarlos. Yo no lo he hecho
porque la Obra no es mia, sino de
Dios; y si cuando llegue el
momento de darle cauce juridico
no esta Usted para aprobar la
Obra, entonces la aprobara su
sucesor. Este episodio me lo conto



nuestro Fundador con estas palabras
en varias ocasiones.

Sin embargo, el obispo insistio en la
necesidad de dar un respaldo oficial
a la Obra para defenderla de los
ataques de que era objeto; el Padre se
sometio a la voluntad del Ordinario,
y poco después, el 14 de febrero de
1941, presento el texto de los
Reglamentos para que la Obra fuese
reconocida como Pia Union.

Con esta misma actitud de adhesion
a la Voluntad de Dios, nuestro
Fundador aceptd las sucesivas
configuraciones juridicas de la Obra,
sabiendo conceder, sin ceder, con
animo de recuperar.

Defendi6 decididamente el carisma
fundacional, obedeciendo a la vez
fielmente a la autoridad eclesiastica,
y puedo afirmar que la solucion
definitiva —que, como primer sucesor
del Fundador, me ha correspondido
llevar a término-, refleja



perfectamente las disposiciones que
dejo definidas hasta el ultimo detalle.

—El principal obstaculo que el
Fundador debio superar fue hacer
comprender el cardacter
plenamente secular de la Obra,
que de ningun modo puede
confundirse o ser asimilado a las
ordenes, a las congregaciones, a
las asociaciones religiosas. Y esto,
no por menospreciar a los
religiosos, sino, sencillamente,
porque la Obra es, sin ninguna
pretension de exclusivismo,
esencialmente distinta de las
instituciones religiosas.

—Nuestro Fundador amo siempre,
respeto, y en lo que le fue posible
ayudo a los religiosos, predicando
tandas de ejercicios a religiosos y
religiosas, animando a personas que
le pedian consejo a seguir la vida
religiosa si presentaban sintomas de
vocacion, y prodigandose por la



unidad —que no significa
uniformidad- del apostolado, por la
que los miembros del Opus Dei rezan
a diario.

El Padre no se permitia la menor
critica a otras personas o
instituciones de la Iglesia. Desde que
le conoci, se 1o he oido repetir mas o
menos con estas palabras: jamas
moveré un dedo para apagar una
llama que se encienda en honor de
Cristo: no es mi mision. Si el aceite
que arde no es bueno, se apagara
sola.

Entre los miles de episodios que
podria citar, me viene a la cabeza
que hacia 1940 se presento en
nuestra casa de la calle Diego de
Leon de Madrid, una chica que
necesitaba cierta cantidad de dinero
como dote para entrar en religion. El
Padre comprobd la sinceridad de sus
intenciones, y después de hablar
conmigo, pregunto a Isidoro Zorzano,



que era el administrador, cuanto
dinero teniamos en casa; y se lo dio
todo a aquella futura novicia.

Por lo demas, los religiosos han
comprendido siempre la originalidad
pastoral de la Obra. Por ejemplo, sor
Lucia, la vidente de Fatima, puso un
gran interés en el inicio de nuestra
actividad apostolica en Portugal, y ha
rezado siempre por la Obra. En 1972
acompaiié a nuestro Fundador a ver
a sor Lucia, y en aquella ocasion ella
le regalo unos millares de folletos
que contenian algunas reflexiones
sobre la Virgen y el Rosario: el Padre
los difundio con gran alegria.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-el-fundador/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-el-fundador/
https://opusdei.org/es-es/article/5-el-fundador/

	5. El Fundador

