
opusdei.org

5. CRISTIANOS Y
CIUDADANOS
CORRIENTES

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

14/12/2011

En los textos que acabamos de
examinar aparece recogida, con
expresiones breves, propias de un
documento jurídico, la realidad del
Opus Dei tal y como la



contemplábamos en los momentos
iniciales, inmediatamente después
del primer impulso fundacional, es
decir, como empresa encaminada a
promover entre todo tipo de
cristianos la toma de conciencia de
las implicaciones de la gracia
bautismal, y precisamente en orden
a la santificación del quehacer
ordinario; toma de conciencia que
traerá consigo en muchas almas, por
especial vocación divina, una
decisión estable, duradera y
profunda, que compromete a la
totalidad de la persona, para
dedicarse con todas sus fuerzas, allí
donde se encuentren, en las
condiciones ordinarias de su vida y
de su trabajo profesional, a la
búsqueda de la santidad y a ayudar a
los demás a descubrir y vivir,
también ellos, esas mismas
exigencias bautismales, propias de la
vocación cristiana.



Esta descripción, por lo demás,
coincide plenamente con la realidad
de lo que el Opus Dei era de hecho y
con lo que seguirá siendo, como
testimonian, entre otras fuentes, las
ya citadas cartas del Obispo de
Madrid al Abad coadjutor de
Montserrat, en especial la fechada el
21 de junio de 1941 (44). Mons. Eijo
daba cuenta a Dom Aurelio María
Escarré del desarrollo alcanzado por
el Opus Dei en los inicios de los años
cuarenta. Comenzaba refiriendo que,
desde años atrás, un grupo de
universitarios rodeaba a don
Josemaría Escrivá de Balaguer, que
se dedicó intensamente a su
formación "infundiéndoles piedad
profunda, espíritu de fiel
cumplimiento del deber, y sobre todo
de amor a la Sta. Madre Iglesia y
devoción a su Jerarquía". Cuando el
grupo fue algo numeroso -proseguía-,
"se estableció una residencia de
estudiantes gobernada por el Padre
ayudado por algunos de los más



listos y fervorosos". La labor siguió
creciendo -añadía- y algunos
quisieron "vincularse al Padre para
ayudarle". Se abrieron otras
residencias en varias ciudades
universitarias, en las que surgieron
nuevas vocaciones, que estaban en
constante comunicación con el
Fundador, quien les seguía y les
sigue animando en la búsqueda de la
santidad personal y en el deseo de
hacer apostolado (45).

A continuación, don Leopoldo pasaba
de la descripción del desarrollo de la
labor a la mención de la Obra que la
sostenía: "Para conservar ese espíritu
necesitaban organización, lazo de
familia, comunicarse y mutuamente
sostenerse y animarse; tener, donde
el número es algo crecido, reuniones
de piedad y de estudio. Esa
organización y familia es el Opus
Dei". "Su finalidad (la de la Obra y la
de cada uno de sus miembros) es -
proseguía- santificarse cada uno en



su profesión en medio del mundo;
trabajar, trabajar siempre; ese
sentido tiene la palabra Opus; Dios
puso al hombre en el Paraíso-ut
operaretur, el ideal del Padre y de
sus hijos es servir a Dios trabajando
santamente en la propia profesión
con los ojos puestos siempre en la
defensa y el servicio de la Sta. Iglesia
y con sumisión fiel y abnegada a su
Jerarquía, es decir al Papa y al propio
Obispo". La descripción culminaba
con la vida de piedad de los
miembros del Opus Dei, a la que
describe como "muy honda, muy
sólida y muy sana", añadiendo que
"en nada, si no es en el intenso
cultivo, se distingue de la de todos los
fieles cristianos".

Esta última frase del Obispo de
Madrid nos permite volver al análisis
de los documentos aprobados en
1941, a fin de considerar cómo
recogen otro rasgo o faceta esencial
del espíritu del Opus Dei: la llamada



a una profunda unión con Dios,
fuente del existir cristiano, con
cuanto eso implica de oración, de
vida y actitud teologales, y de
compromiso personal.

Es significativo que el Reglamento,
en el ya citado artículo 1, indique
expresamente que los miembros de
la Obra han de apoyarse para su
apostolado, ante todo, en una "vida
interior de oración"; y que el artículo
2 describa los compromisos que se
adquieren haciendo referencia,
precisamente, al empeño de vida
interior, de oración, coherentemente
con la consideración de los aspectos
teologales como fundamento del ser
y del actuar cristianos a los que ya
nos referíamos al caracterizar al
Opus Dei. El tiempo de oración, que
menciona el Reglamento en el
artículo que comentamos, se
completa en los documentos Ordo y
Ceremonial con otras prácticas de
vida cristiana: lectura del Evangelio,



trato personal con Cristo, Santa Misa,
vida eucarística, piedad mariana...

Conviene subrayar, a la vez, que ese
conjunto de normas de piedad
cristiana fue concebido siempre por
el Fundador del Opus Dei no como
una serie de actos que se yuxtaponen
a la vida, sino como momentos de
radicación y profundización, que se
insertan y ajustan en el entramado
del vivir -como el guante se ajusta a
la mano-, y llevan a tomar conciencia
de la constante presencia de Dios y
de la referencia a El ínsita en toda
realidad y acontecimiento, de
acuerdo con ese temple espiritual
que se refleja en Camino, testimonio
particularmente vivo de la
predicación de don Josemaría
Escrivá de Balaguer, también en los
años cuarenta (46) y del que dimana
el deseo de ser "contemplativos en
medio del mundo” (47). Todo, como
es lógico, sin detrimento de la
condición secular antes señalada,



sino, al contrario, presuponiéndola,
vivificándola y reafirmándola: los
miembros del Opus Dei no son
personas que asuman un
compromiso que los separa del
mundo, aunque sea para volver
luego, sino cristianos corrientes,
cuyas vidas cobran nuevo y
definitivo sentido al recibir una
llamada divina que les lleva a vivir
con plenitud cristiana las
circunstancias ordinarias.

Desde el primer momento, el
Fundador había presentado -a
quienes serán miembros de la Obra-
un ideal de plena entrega, que exige
un compromiso de toda la persona y
se traduce en un vínculo estable con
el Opus Dei (48). Así lo recoge en los
documentos de 1941. Ese
compromiso "no es pasajero": el
"entregamiento a Jesucristo" en la
intimidad de la conciencia de cada
uno es, en efecto, "definitivo y de
perfección" (Espíritu, n. 3); y se



traduce jurídicamente en un vínculo
con el Opus Dei que -al hablar de los
que se comprometen al celibato- es
descrito diciendo que se realiza "por
un tiempo determinado, y entonces
se dice que hicieron su oblación", y
después "perpetuamente, y en este
caso se dice que hicieron su
fidelidad" (Régimen, art. 4), sin
ninguna referencia a votos u otros
vínculos sacros, que no aparecen
mencionados en ninguno de los
documentos aprobados en 1941.

Nos encontramos aquí, de nuevo,
ante la importante necesidad
apuntada ya en varias ocasiones: la
de reflejar en los textos jurídicos la
realidad del Opus Dei como
fenómeno pastoral de promoción de
la santidad y del apostolado en el
mundo -cada uno en su sitio, sin
cambiar de estado o condición social,
como ciudadanos y cristianos
corrientes, y con plenitud de
entrega-, de tal manera que se



recogieran y expusieran todas sus
características, y evitando a la vez
cualquier riesgo de confusión con
fenómenos pastorales diversos, es
decir, con los Institutos religiosos o
con las instituciones, de algún modo,
asimiladas a los religiosos, a los que,
en aquel entonces, tendía a ser
reconducida toda invitación a la
santidad.

Don Josemaría Escrivá de Balaguer
fue, desde los primeros momentos,
consciente del peligro de la
confusión entre esos dos fenómenos
pastorales, teniendo en cuenta que el
primero poseía solera de siglos,
mientras que el otro era apenas
balbuciente. Era obvio que una
asimilación de ambos fenómenos,
tan distintos entre sí, traería como
consecuencia -así pensaba el
Fundador- una desvirtuación del
carisma de la fundación recién
iniciada, así como que sólo el paso
del tiempo y el crecimiento de la



labor apostólica aportarían la
solución definitiva: la experiencia
tendrá que mostrar la genuinidad del
fenómeno pastoral de plenitud de
vida cristiana en el mundo que el
Opus Dei representa. Pero, para
conseguirlo, será necesario que los
textos jurídicos incluyan
declaraciones que eviten de raíz toda
posible confusión.

Así, el número 1 del documento
Espíritu, afirma, de forma neta, de
los miembros del Opus Dei: "no son
religiosos". Ningún comentario más
autorizado de esa afirmación que los
textos del propio Fundador, como los
mencionados en el capítulo
precedente. Junto a éstos, se puede
aducir el testimonio del Obispo de
Madrid en la citada carta del 21 de
junio de 1941 al Abad coadjutor de
Montserrat. En efecto, después de
referirse a la necesidad de que el
Opus Dei se constituyera como
"organización y familia", añade:



"Ahora bien, el fundador no ha
pretendido nunca, lo sé porque así lo
ha manifestado siempre, fundar un
Instituto religioso"; "siempre ha
querido -prosigue-, y así se lo he
aprobado abundando yo en su
parecer, que la organización que con
la gracia del Señor ha nacido en sus
manos sea siempre de seglares y
para seglares"; "el ideal del Padre y
de sus hijos -reitera- es servir a Dios
trabajando santamente en la propia
profesión"; en suma, "lo que se ha
propuesto es que vivan lo más
santamente posible como seglares".
Finalmente, para dejar constancia de
que no se trata de un rebajamiento
de las exigencias de la auténtica
santidad -no cabe una santidad de
segunda categoría-, sino de una
vivencia plena del seguimiento de
Jesucristo, incluye un párrafo en el
que acude al único término de
comparación posible, dada la
novedad del fenómeno pastoral, para
marcar a la vez la plenitud de la



llamada a la santidad y las profundas
diferencias: "él [es decir, don
Josemaría Escrivá] les inculca que
han de vivir en el mundo tan
santamente como si fueran
religiosos. Y ellos creen que,
llamados a este género de
apostolado, darán, si lo siguen, más
gloria a Dios que si desoyendo su
vocación entrasen religiosos” (49).

Esa aguda conciencia de estar
promoviendo un camino de santidad
y apostolado para seglares, hombres
y mujeres que viven y reciben en
medio del mundo la llamada divina,
se manifiesta, por lo demás, en
diversos puntos de los documentos
aprobados en 1941. Así, encontramos
toda una serie de declaraciones
encaminadas a subrayar la
secularidad del Opus Dei, sea
positivamente, sea saliendo al paso
de un hipotético intento -al que tan
proclive parecía la mentalidad de la
época- de reconducir cualquier



fenómeno de vida cristiana a la
figura, considerada ideal, del estado
religioso. En esa línea se sitúa, por
ejemplo, el número 14 del
documento Espíritu, donde se
declara rotundamente que "los socios
de la Obra en nada exterior se
diferenciarán de las demás personas
de su profesión y clase social. Por eso
nunca se permitirá, con ningún
pretexto, ni uniforme, ni distintivo
particular alguno"; han de
comportarse, en efecto, del mismo
modo que los otros ciudadanos, sus
iguales: si no lo hicieran así, se
habrían separado de ellos,
desvirtuando su vocación de
cristianos corrientes.

El número 2 del documento abunda
en ese concepto descendiendo a
detalles concretos, hondamente
significativos, como lo es siempre
cuanto se refiere al tono o estilo de
vivir, pues da a conocer el fondo de
la persona: "Los edificios, muebles y



ambiente de los Centros donde los
socios desarrollan su labor de
apostolado nunca tendrán aspecto
conventual, y se evitará, en todo,
hasta el menor detalle que pueda dar
a la Obra apariencia de Instituto
religioso". "El tono y ambiente" de los
centros y labores del Opus Dei, se
añade poco después, remitiendo
ahora a un punto de comparación
que sí resulta adecuado, deberán ser
siempre los propios "de un hogar de
familia cristiana" (Espíritu, n. 23)
(50).

En este ambiente, en el que toda
entrega se exponía a ser asimilada,
de algún modo, al estado o vida
religiosa, don Josemaría Escrivá vio
necesario recomendar a los
miembros del Opus Dei una
extremada prudencia o discreción
respecto de su propia llamada, a fin
de mantener así en el ámbito privado
una dedicación que ni es, ni debe ser,
pública al modo como es la de los



religiosos. "Se aconseja a los socios
que no hablen con extraños acerca
de la Obra que, por ser sobrenatural,
debe ser callada y
modesta" (Reglamento, art. 12 § 2, 3;
la misma idea se reitera en Espíritu,
n. 10).

Esta discreción -se añade- no es
misterio ni secreteo (51), sino la
naturalidad de quien no pretende
ser, ni quiere que le consideren,
distinto de lo que es, es decir,
cristiano corriente; y, además, con los
matices que reclamaban las
circunstancias históricas, porque el
riesgo de confusión con los religiosos
no era mera hipótesis, sino una
realidad, como refleja un escrito de
1941 del propio don Josemaría
Escrivá de Balaguer: "nos miran con
el prejuicio de creer que somos
religiosos que encubren su condición
(...) prejuicio, que es falso desde la
raíz (...). No se dan cuenta de que
somos del mundo sin ser mundanos,



y de que -por nuestra divina
vocación- ni queremos ni podemos
salir del mundo” (52).

Resultaba, pues, necesario acentuar,
por así decir, esa naturalidad y
secularidad que, como cristianos
corrientes, han de vivir los miembros
del Opus Dei. Así lo explicaba don
Josemaría Escrivá de Balaguer en la
ya citada relación de 9 de enero de
1943: "Lo pensé ante el Sagrario y vi
que debía proceder con mucha
prudencia -sobrenatural y
humanapues el camino que ha
abierto la Obra no es fácil de
entender para muchas mentalidades
eclesiásticas y religiosas". Después de
referir esas circunstancias externas y
las medidas de prudencia en las que
pensó entonces -las ya mencionadas-,
continuaba: "No se trata jamás de
secreto o de secreteo, que siempre he
aborrecido y he rechazado. Es
simplemente una defensa más para
que a nosotros no nos confundan con



los religiosos, y para que nuestras
casas -hogares de familia, en donde
viven profesionales, ciudadanos
corrientes, iguales a los demásno
sean consideradas como conventos o
casas religiosas". "Nuestra entrega a
Dios -añadía- no es pública, al modo
de los religiosos: se trata de
fenómenos heterogéneos, y esto me
ha obligado a decir que no se hablara
de la Obra con los extraños, que no
se comunicara a nadie la entrega a
Dios en la Obra, etc. Sólo para
quienes lean precipitadamente estos
textos, puede haber algún secreto: se
intenta exclusivamente la custodia
necesaria de la nueva criatura, que
aún está en el seno materno; es, con
otras palabras, el secreto de la
gestación, que a nadie pasa oculto, y
que la lógica y natural discreción
exige que no se saque a la luz para
que no se pierda la criatura
naciente” (53).



Secularidad, naturalidad, necesidad
de afirmar la distinción con respecto
a otras experiencias espirituales,
prudencia aconsejable en la etapa de
los comienzos, y, a un tiempo, esa
viva conciencia de la primacía de la
gloria de Dios y de la necesidad de
excluir toda autoafirmación y
vanagloria -humildad personal y
colectiva-, a la que antes nos
referíamos (54), tal es el fundamento
de estas normas de 1941 que
venimos comentando. Es preciso
reconocer que no todos entendieron,
entonces -ni en años posteriores-, ese
núcleo teológico; pero eso es una
historia distinta de la que aquí nos
ocupa (55). Reiteremos, pues, lo
esencial: el valor de estos
documentos de 1941 como primer
paso de un proceso jurídico,
provisional por su misma naturaleza,
pero testimonio de un esfuerzo
coherente y decidido por plasmar, en
términos canónicos adecuados, un
fenómeno pastoral y espiritual de



santidad y apostolado en medio del
mundo.

Notas

44. Sobre estas cartas, ver nota 20 de
este capítulo.

45. La carta decía así: "La Obra
crecía, y más aún que en extensión
en intensidad; algunos de los mejor
formados, convencidos de la utilidad
para la gloria de Dios de un
apostolado así, quisieron vincularse
al Padre para ayudarle; los que
terminados sus estudios entraban a
ejercer sus profesiones mantenían
con él constante comunicación; le
debían lo mejor, lo que más
estimaban, la santidad de vida y el
deseo de hacer bien a las almas cada
uno desde su puesto. El Padre los
aconsejaba y animaba y seguía
dirigiendo su vida, consagrado a
aquellos hijos. Surgió la idea de abrir
residencias y Academias en otras
partes, para extender a más



estudiantes la fructífera labor; y en
varias ciudades universitarias
(Barcelona, Valencia, etc.) se
establecieron, bajo la dirección del
Padre y bajo el gobierno de los que
han querido consagrarse a tan
hermoso apostolado. El Ordinario de
cada lugar, sin cuyo permiso y
bendición nada se hizo nunca, igual
que al principio en Madrid, lo sabía
todo y lo aplaudía y bendecía.

"Con el transcurso de los años la
Obra dio un fruto que era muy
natural: los formados en ella se iban
extendiendo por toda España, más
que notables en número sólidos en
su formación, inflamados en deseos
de servir a Dios y con el afán
supremo de ser útiles a la Sta.
Iglesia".

46. Recordemos que la primera
edición de Camino apareció en 1939 -
sólo dos años antes de la aprobación
como Pía Unión-, como reelaboración



del texto anterior de Consideraciones
espirituales.

47. "Almas contemplativas en medio
del mundo (...). Dondequiera que
estemos, en medio del rumor de la
calle y de los afanes humanos -en la
fábrica, en la universidad, en el
campo, en la oficina o en el hogar-,
nos encontraremos en sencilla
contemplación filial, en un constante
diálogo con Dios" (Carta, 11-111-1940,
n. 15).

48. En abril de 1934 escribía, por
ejemplo: "Nuestra entrega a Dios no
es un estado de ánimo, una situación
de paso, sino que es -en la intimidad
de la conciencia de cada unoun
estado definitivo para buscar la
perfección en medio del
mundo" (Instrucción, 1-IV-1934, n.
20).

49. El propio Fundador, el 8-XII-1941,
describe esa llamada de los
miembros del Opus Dei como



"vocación para adquirir la perfección
cristiana en el lugar donde están, sin
tener que retirarse a un convento y
sin vivir una vida semejante a la de
los religiosos", advirtiendo unas
líneas más adelante: "y no buscarán
una perfección inferior a la de los
religiosos" (Instrucción, 8-XII-1941, n.
70).

50. El Fundador del Opus Dei
explicaba continuamente estas ideas
en la formación de sus hijos tanto
oral como escrita. Sirvan de muestra
las siguientes afirmaciones de un
documento de 1941:

- "Vosotros y yo hemos sentido una
llamada divina (...) para que
busquemos en la calle -en el trabajo
ordinario, corriente, profesional,
laical, secular- la santidad, la
perfección cristiana".

- "Nosotros venimos de la calle, y en
la calle nos quedamos".



- "Nuestro modo de obrar es el modo
de obrar de los primeros cristianos
(...): se quedaban en medio de la
calle, entre sus iguales. (...) no nos
hemos de diferenciar en nada de
nuestros compañeros y de nuestros
conciudadanos".

- "Como aquellos primeros fieles, no
podemos tener costumbres o modos
de decir de convento; hemos de
hablar la misma lengua de nuestros
colegas".

- "Ciudadanos entre los otros
ciudadanos iguales a nosotros, no
podemos prescindir (...) de los
mismos medios que emplean los
demás hombres del mundo para la
convivencia y la cortesía". A
continuación se refiere al vestido,
trato social, uso de cosas materiales,
etc., para dar, como resumiendo, la
razón: "porque no somos frailes, ni lo
podremos ser, puesto que Dios no
nos ha dado esa vocación".



(Instrucción, 8-XII-1941, nn. 5, 36,
80-81, 82, 87-88).

Reiteremos que éstas, y otras
declaraciones análogas, obedecen
sólo al deseo y necesidad de subrayar
los rasgos específicos de cada
fenómeno pastoral, y no implican en
modo alguno desdoro del estado
religioso, al que, en estos años -y en
los sucesivos-, el Fundador de la Obra
manifestó siempre, con palabras y
con hechos, un gran aprecio, como
documentan las biografias ya citadas
(ver cap. 1, nota 1).

51. Son las expresiones a las que,
como ya dijimos en su momento,
gustaba acudir, en este contexto, el
Fundador: las recoge textualmente
en los documentos de 1941 -"Sin
misterio, ni secreteo, seamos
discretos" (Espíritu, n. 58)-, así como
en Camino, en cuyo número 641 se
lee: "Discreción no es misterio, ni
secreteo. -Es, sencillamente,



naturalidad". Con terminología
diversa, expresa la misma realidad
en una Carta ya citada y en la que,
después de reafirmar que los
miembros del Opus Dei son "iguales
en todo a sus conciudadanos, a sus
compañeros de oficio o de profesión"
y de que "se comportan
externamente igual que los demás
cristianos", escribe que "no se trata,
por tanto, (...) de actuar así por
táctica apostólica; ni de adoptar
camuflajes innecesarios. (...) No
tenemos nada que encubrir u
ocultar: la espontaneidad de nuestra
conducta y de nuestro
comportamiento no puede ser
confundida por nadie con el
secreto" (Carta, 11-111-1940, nn.
56-58).

52. Instrucción, 8-XII-1941, n. 44.

53. Relación del Fundador citada en
nota 37 de este capítulo.



54. A los textos antes recogidos sobre
esta constante en la predicación del
Fundador del Opus Dei, añadamos
otro: "Seamos humildes, busquemos
sólo la gloria de Dios (...) La
humildad es el fundamento de
nuestra vida, medio y condición de
eficacia. La soberbia y la vanidad
pueden presentar como atrayente la
vocación de farol de fiesta popular,
que brilla y se mueve, que está a la
vista de todos; pero que, en realidad,
dura sólo una noche y muere sin
dejar nada tras de sí.

"Aspirad más bien a quemaros en un
rincón, como esas lámparas que
acompañan al Sagrario en la
penumbra de un oratorio, eficaces a
los ojos de Dios; y, sin hacer alarde,
acompañad también a los hombres -
vuestros amigos, vuestros colegas,
vuestros parientes, vuestros
hermanos!- con vuestro ejemplo, con
vuestra doctrina, con vuestro trabajo



y con vuestra serenidad y con
vuestra alegría. '

"Vira vestra est abscondita cum
Christo in Deo (Colos. III, 3); vivid
cara a Dios, no cara a los hombres.
Esa ha sido y será siempre la
aspiración de la Obra: vivir sin gloria
humana (...). Esa debe ser también la
aspiración de cada uno de vosotros,
hijos míos" (Carta, 24-111-1930, n.
20).

55. Sobre los desarrollos posteriores,
y en concreto sobre la superación,
andando los años, de la particular
prudencia necesaria en los
comienzos, hasta llegar un momento
en que el Fundador del Opus Dei
"borró de su diccionario" la palabra
"discreción", trataremos a su debido
tiempo.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-cristianos-y-
ciudadanos-corrientes/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-cristianos-y-ciudadanos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/5-cristianos-y-ciudadanos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/5-cristianos-y-ciudadanos-corrientes/

	5. CRISTIANOS Y CIUDADANOS CORRIENTES

