opusdei.org

5. CRISTIANOS Y
CIUDADANOS
CORRIENTES

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

14/12/2011

En los textos que acabamos de
examinar aparece recogida, con
expresiones breves, propias de un
documento juridico, la realidad del
Opus Dei tal y como la



contemplabamos en los momentos
iniciales, inmediatamente después
del primer impulso fundacional, es
decir, como empresa encaminada a
promover entre todo tipo de
cristianos la toma de conciencia de
las implicaciones de la gracia
bautismal, y precisamente en orden
a la santificacion del quehacer
ordinario; toma de conciencia que
traera consigo en muchas almas, por
especial vocacion divina, una
decision estable, duradera y
profunda, que compromete a la
totalidad de la persona, para
dedicarse con todas sus fuerzas, alli
donde se encuentren, en las
condiciones ordinarias de su vida y
de su trabajo profesional, a la
busqueda de la santidad y a ayudar a
los demads a descubrir y vivir,
también ellos, esas mismas
exigencias bautismales, propias de la
vocacion cristiana.



Esta descripcion, por lo demas,
coincide plenamente con la realidad
de lo que el Opus Dei era de hecho y
con lo que seguira siendo, como
testimonian, entre otras fuentes, las
ya citadas cartas del Obispo de
Madrid al Abad coadjutor de
Montserrat, en especial la fechada el
21 de junio de 1941 (44). Mons. Eijo
daba cuenta a Dom Aurelio Maria
Escarré del desarrollo alcanzado por
el Opus Dei en los inicios de los afios
cuarenta. Comenzaba refiriendo que,
desde afios atrds, un grupo de
universitarios rodeaba a don
Josemaria Escriva de Balaguer, que
se dedico intensamente a su
formacion "infundiéndoles piedad
profunda, espiritu de fiel
cumplimiento del deber, y sobre todo
de amor a la Sta. Madre Iglesia y
devocion a su Jerarquia". Cuando el
grupo fue algo numeroso -proseguia-,
"se establecio una residencia de
estudiantes gobernada por el Padre
ayudado por algunos de los mas



listos y fervorosos". La labor siguid
creciendo -afiadia- y algunos
quisieron "vincularse al Padre para
ayudarle". Se abrieron otras
residencias en varias ciudades
universitarias, en las que surgieron
nuevas vocaciones, que estaban en
constante comunicacion con el
Fundador, quien les seguia y les
sigue animando en la busqueda de la
santidad personal y en el deseo de
hacer apostolado (45).

A continuacion, don Leopoldo pasaba
de la descripcion del desarrollo de la
labor a la mencion de la Obra que la
sostenia: "Para conservar ese espiritu
necesitaban organizacion, lazo de
familia, comunicarse y mutuamente
sostenerse y animarse; tener, donde
el numero es algo crecido, reuniones
de piedad y de estudio. Esa
organizacion y familia es el Opus
Dei". "Su finalidad (la de la Obra y la
de cada uno de sus miembros) es -
proseguia- santificarse cada uno en



su profesion en medio del mundo;
trabajar, trabajar siempre; ese
sentido tiene la palabra Opus; Dios
puso al hombre en el Paraiso-ut
operaretur, el ideal del Padre y de
sus hijos es servir a Dios trabajando
santamente en la propia profesion
con los 0jos puestos siempre en la
defensa y el servicio de la Sta. Iglesia
y con sumision fiel y abnegada a su
Jerarquia, es decir al Papa y al propio
Obispo". La descripcion culminaba
con la vida de piedad de los
miembros del Opus Dei, a la que
describe como "muy honda, muy
solida y muy sana", afladiendo que
"en nada, si no es en el intenso
cultivo, se distingue de la de todos los
fieles cristianos".

Esta ultima frase del Obispo de
Madrid nos permite volver al analisis
de los documentos aprobados en
1941, a fin de considerar como
recogen otro rasgo o faceta esencial
del espiritu del Opus Dei: la llamada



a una profunda union con Dios,
fuente del existir cristiano, con
cuanto eso implica de oracion, de
vida y actitud teologales, y de
compromiso personal.

Es significativo que el Reglamento,
en el ya citado articulo 1, indique
expresamente que los miembros de
la Obra han de apoyarse para su
apostolado, ante todo, en una "vida
interior de oracion"; y que el articulo
2 describa los compromisos que se
adquieren haciendo referencia,
precisamente, al emperio de vida
interior, de oracion, coherentemente
con la consideracion de los aspectos
teologales como fundamento del ser
y del actuar cristianos a los que ya
nos referiamos al caracterizar al
Opus Dei. El tiempo de oracion, que
menciona el Reglamento en el
articulo que comentamos, se
completa en los documentos Ordo y
Ceremonial con otras practicas de
vida cristiana: lectura del Evangelio,



trato personal con Cristo, Santa Misa,
vida eucaristica, piedad mariana...

Conviene subrayar, a la vez, que ese
conjunto de normas de piedad
cristiana fue concebido siempre por
el Fundador del Opus Dei no como
una serie de actos que se yuxtaponen
a la vida, sino como momentos de
radicacion y profundizacion, que se
insertan y ajustan en el entramado
del vivir -como el guante se ajusta a
la mano-, y llevan a tomar conciencia
de la constante presencia de Dios y
de la referencia a El insita en toda
realidad y acontecimiento, de
acuerdo con ese temple espiritual
que se refleja en Camino, testimonio
particularmente vivo de la
predicacion de don Josemaria
Escriva de Balaguer, también en los
afos cuarenta (46) y del que dimana
el deseo de ser "contemplativos en
medio del mundo” (47). Todo, como
es logico, sin detrimento de la
condicion secular antes sefialada,



sino, al contrario, presuponiéndola,
vivificandola y reafirmdandola: los
miembros del Opus Dei no son
personas que asuman un
compromiso que los separa del
mundo, aunque sea para volver
luego, sino cristianos corrientes,
cuyas vidas cobran nuevo y
definitivo sentido al recibir una
llamada divina que les lleva a vivir
con plenitud cristiana las
circunstancias ordinarias.

Desde el primer momento, el
Fundador habia presentado -a
quienes seran miembros de la Obra-
un ideal de plena entrega, que exige
un compromiso de toda la persona y
se traduce en un vinculo estable con
el Opus Dei (48). Asilo recoge en los
documentos de 1941. Ese
compromiso "no es pasajero": el
"entregamiento a Jesucristo" en la
intimidad de la conciencia de cada
uno es, en efecto, "definitivo y de
perfeccion” (Espiritu, n. 3); y se



traduce juridicamente en un vinculo
con el Opus Dei que -al hablar de los
que se comprometen al celibato- es
descrito diciendo que se realiza "por
un tiempo determinado, y entonces
se dice que hicieron su oblacion", y
después "perpetuamente, y en este
caso se dice que hicieron su
fidelidad" (Régimen, art. 4), sin
ninguna referencia a votos u otros
vinculos sacros, que no aparecen
mencionados en ninguno de los
documentos aprobados en 1941.

Nos encontramos aqui, de nuevo,
ante la importante necesidad
apuntada ya en varias ocasiones: la
de reflejar en los textos juridicos la
realidad del Opus Dei como
fenomeno pastoral de promocion de
la santidad y del apostolado en el
mundo -cada uno en su sitio, sin
cambiar de estado o condicion social,
como ciudadanos y cristianos
corrientes, y con plenitud de
entrega-, de tal manera que se



recogieran y expusieran todas sus
caracteristicas, y evitando a la vez
cualquier riesgo de confusion con
fenomenos pastorales diversos, es
decir, con los Institutos religiosos o
con las instituciones, de algun modo,
asimiladas a los religiosos, a los que,
en aquel entonces, tendia a ser
reconducida toda invitacién a la
santidad.

Don Josemaria Escriva de Balaguer
fue, desde los primeros momentos,
consciente del peligro de la
confusién entre esos dos fenémenos
pastorales, teniendo en cuenta que el
primero poseia solera de siglos,
mientras que el otro era apenas
balbuciente. Era obvio que una
asimilacion de ambos fendomenos,
tan distintos entre si, traeria como
consecuencia -asi pensaba el
Fundador- una desvirtuacién del
carisma de la fundacion recién
iniciada, asi como que solo el paso
del tiempo y el crecimiento de la



labor apostodlica aportarian la
solucion definitiva: la experiencia
tendra que mostrar la genuinidad del
fenomeno pastoral de plenitud de
vida cristiana en el mundo que el
Opus Dei representa. Pero, para
conseguirlo, sera necesario que los
textos juridicos incluyan
declaraciones que eviten de raiz toda
posible confusion.

Asi, el numero 1 del documento
Espiritu, afirma, de forma neta, de
los miembros del Opus Dei: "no son
religiosos". Ningun comentario mas
autorizado de esa afirmacion que los
textos del propio Fundador, como los
mencionados en el capitulo
precedente. Junto a éstos, se puede
aducir el testimonio del Obispo de
Madrid en la citada carta del 21 de
junio de 1941 al Abad coadjutor de
Montserrat. En efecto, después de
referirse a la necesidad de que el
Opus Dei se constituyera como
"organizacion y familia", afiade:



"Ahora bien, el fundador no ha
pretendido nunca, lo sé porque asilo
ha manifestado siempre, fundar un
Instituto religioso"; "siempre ha
querido -prosigue-, y asi se 1o he
aprobado abundando yo en su
parecer, que la organizacion que con
la gracia del Sefior ha nacido en sus
manos sea siempre de seglaresy
para seglares"”; "el ideal del Padre y
de sus hijos -reitera- es servir a Dios
trabajando santamente en la propia
profesion”; en suma, "lo que se ha
propuesto es que vivan lo mas
santamente posible como seglares".
Finalmente, para dejar constancia de
que no se trata de un rebajamiento
de las exigencias de la auténtica
santidad -no cabe una santidad de
segunda categoria-, sino de una
vivencia plena del seguimiento de
Jesucristo, incluye un parrafo en el
que acude al unico término de
comparacion posible, dada la
novedad del fenomeno pastoral, para
marcar a la vez la plenitud de la



llamada a la santidad y las profundas
diferencias: "él [es decir, don
Josemaria Escriva] les inculca que
han de vivir en el mundo tan
santamente como si fueran
religiosos. Y ellos creen que,
llamados a este género de
apostolado, daran, si lo siguen, mas
gloria a Dios que si desoyendo su
vocacion entrasen religiosos” (49).

Esa aguda conciencia de estar
promoviendo un camino de santidad
y apostolado para seglares, hombres
y mujeres que viven y reciben en
medio del mundo la llamada divina,
se manifiesta, por lo demas, en
diversos puntos de los documentos
aprobados en 1941. Asi, encontramos
toda una serie de declaraciones
encaminadas a subrayar la
secularidad del Opus Dei, sea
positivamente, sea saliendo al paso
de un hipotético intento -al que tan
proclive parecia la mentalidad de la
época- de reconducir cualquier



fenémeno de vida cristiana a la
figura, considerada ideal, del estado
religioso. En esa linea se situa, por
ejemplo, el numero 14 del
documento Espiritu, donde se
declara rotundamente que "los socios
de la Obra en nada exterior se
diferenciaran de las demds personas
de su profesion y clase social. Por eso
nunca se permitird, con ningun
pretexto, ni uniforme, ni distintivo
particular alguno”; han de
comportarse, en efecto, del mismo
modo que los otros ciudadanos, sus
iguales: si no lo hicieran asi, se
habrian separado de ellos,
desvirtuando su vocacion de
cristianos corrientes.

El nimero 2 del documento abunda
en ese concepto descendiendo a
detalles concretos, hondamente
significativos, como lo es siempre
cuanto se refiere al tono o estilo de
vivir, pues da a conocer el fondo de
la persona: "Los edificios, muebles y



ambiente de los Centros donde los
socios desarrollan su labor de
apostolado nunca tendran aspecto
conventual, y se evitard, en todo,
hasta el menor detalle que pueda dar
a la Obra apariencia de Instituto
religioso”. "El tono y ambiente” de los
centros y labores del Opus Dei, se
aflade poco después, remitiendo
ahora a un punto de comparacion
que siresulta adecuado, deberan ser
siempre los propios "de un hogar de
familia cristiana" (Espiritu, n. 23)
(50).

En este ambiente, en el que toda
entrega se exponia a ser asimilada,
de algun modo, al estado o vida
religiosa, don Josemaria Escriva vio
necesario recomendar a los
miembros del Opus Dei una
extremada prudencia o discrecion
respecto de su propia llamada, a fin
de mantener asi en el ambito privado
una dedicacion que ni es, ni debe ser,
publica al modo como es la de los



religiosos. "Se aconseja a los socios
que no hablen con extrafios acerca
de la Obra que, por ser sobrenatural,
debe ser callada y

modesta"” (Reglamento, art. 12 § 2, 3;
la misma idea se reitera en Espiritu,
n. 10).

Esta discrecion -se afiade- no es
misterio ni secreteo (51), sino la
naturalidad de quien no pretende
ser, ni quiere que le consideren,
distinto de lo que es, es decir,
cristiano corriente; y, ademas, con los
matices que reclamaban las
circunstancias historicas, porque el
riesgo de confusion con los religiosos
no era mera hipotesis, sino una
realidad, como refleja un escrito de
1941 del propio don Josemaria
Escriva de Balaguer: "nos miran con
el prejuicio de creer que somos
religiosos que encubren su condicion
(...) prejuicio, que es falso desde la
raiz (...). No se dan cuenta de que
somos del mundo sin ser mundanos,



y de que -por nuestra divina
vocacion- ni queremos ni podemos
salir del mundo” (52).

Resultaba, pues, necesario acentuar,
por asi decir, esa naturalidad y
secularidad que, como cristianos
corrientes, han de vivir los miembros
del Opus Dei. Asi lo explicaba don
Josemaria Escriva de Balaguer en la
ya citada relacion de 9 de enero de
1943: "Lo pensé ante el Sagrario y vi
que debia proceder con mucha
prudencia -sobrenatural y
humanapues el camino que ha
abierto la Obra no es facil de
entender para muchas mentalidades
eclesiasticas y religiosas". Después de
referir esas circunstancias externas y
las medidas de prudencia en las que
penso entonces -las ya mencionadas-,
continuaba: "No se trata jamas de
secreto o de secreteo, que siempre he
aborrecido y he rechazado. Es
simplemente una defensa mas para
que a nosotros no nos confundan con



los religiosos, y para que nuestras
casas -hogares de familia, en donde
viven profesionales, ciudadanos
corrientes, iguales a los demasno
sean consideradas como conventos o
casas religiosas". "Nuestra entrega a
Dios -afiadia- no es publica, al modo
de los religiosos: se trata de
fendmenos heterogéneos, y esto me
ha obligado a decir que no se hablara
de la Obra con los extrafios, que no
se comunicara a nadie la entrega a
Dios en la Obra, etc. Solo para
quienes lean precipitadamente estos
textos, puede haber algun secreto: se
intenta exclusivamente la custodia
necesaria de la nueva criatura, que
aun esta en el seno materno; es, con
otras palabras, el secreto de la
gestacion, que a nadie pasa oculto, y
que la l6gica y natural discrecion
exige que no se saque a la luz para
que no se pierda la criatura
naciente” (53).



Secularidad, naturalidad, necesidad
de afirmar la distincion con respecto
a otras experiencias espirituales,
prudencia aconsejable en la etapa de
los comienzos, y, a un tiempo, esa
viva conciencia de la primacia de la
gloria de Dios y de la necesidad de
excluir toda autoafirmacion y
vanagloria -humildad personal y
colectiva-, a la que antes nos
referiamos (54), tal es el fundamento
de estas normas de 1941 que
venimos comentando. Es preciso
reconocer que no todos entendieron,
entonces -ni en anos posteriores-, ese
nucleo teoldgico; pero eso es una
historia distinta de la que aqui nos
ocupa (55). Reiteremos, pues, lo
esencial: el valor de estos
documentos de 1941 como primer
paso de un proceso juridico,
provisional por su misma naturaleza,
pero testimonio de un esfuerzo
coherente y decidido por plasmar, en
términos canonicos adecuados, un
fenomeno pastoral y espiritual de



santidad y apostolado en medio del
mundo.

Notas

44. Sobre estas cartas, ver nota 20 de
este capitulo.

45. La carta decia asi: "La Obra
crecia, y mas aun que en extension
en intensidad; algunos de los mejor
formados, convencidos de la utilidad
para la gloria de Dios de un
apostolado asi, quisieron vincularse
al Padre para ayudarle; los que
terminados sus estudios entraban a
ejercer sus profesiones mantenian
con él constante comunicacion; le
debian lo mejor, lo que mas
estimaban, la santidad de vida y el
deseo de hacer bien a las almas cada
uno desde su puesto. El Padre los
aconsejaba y animaba y seguia
dirigiendo su vida, consagrado a
aquellos hijos. Surgio la idea de abrir
residencias y Academias en otras
partes, para extender a mas



estudiantes la fructifera labor; y en
varias ciudades universitarias
(Barcelona, Valencia, etc.) se
establecieron, bajo la direccion del
Padre y bajo el gobierno de los que
han querido consagrarse a tan
hermoso apostolado. El Ordinario de
cada lugar, sin cuyo permiso y
bendicion nada se hizo nunca, igual
que al principio en Madrid, lo sabia
todo y lo aplaudia y bendecia.

"Con el transcurso de los afios la
Obra dio un fruto que era muy
natural: los formados en ella se iban
extendiendo por toda Espafia, mas
que notables en numero solidos en
su formacion, inflamados en deseos
de servir a Dios y con el afan
supremo de ser utiles a la Sta.
Iglesia”.

46. Recordemos que la primera
edicion de Camino aparecio en 1939 -
solo dos afios antes de la aprobacion
como Pia Union-, como reelaboracion



del texto anterior de Consideraciones
espirituales.

47."Almas contemplativas en medio
del mundo (...). Dondequiera que
estemos, en medio del rumor de la
calle y de los afanes humanos -en la
fabrica, en la universidad, en el
campo, en la oficina o en el hogar-,
nos encontraremos en sencilla
contemplacion filial, en un constante
dialogo con Dios" (Carta, 11-111-1940,
n. 15).

48. En abril de 1934 escribia, por
ejemplo: "Nuestra entrega a Dios no
es un estado de animo, una situacion
de paso, sino que es -en la intimidad
de la conciencia de cada unoun
estado definitivo para buscar la
perfeccion en medio del

mundo" (Instruccioén, 1-IV-1934, n.
20).

49. El propio Fundador, el 8-XI1-1941,
describe esa llamada de los
miembros del Opus Dei como



"vocacion para adquirir la perfeccion
cristiana en el lugar donde estan, sin
tener que retirarse a un convento y
sin vivir una vida semejante a la de
los religiosos”, advirtiendo unas
lineas mas adelante: "y no buscaran
una perfeccion inferior a la de los
religiosos" (Instruccion, 8-XI1-1941, n.
70).

50. El Fundador del Opus Dei
explicaba continuamente estas ideas
en la formacion de sus hijos tanto
oral como escrita. Sirvan de muestra
las siguientes afirmaciones de un
documento de 1941:

- "Vosotros y yo hemos sentido una
llamada divina (...) para que
busquemos en la calle -en el trabajo
ordinario, corriente, profesional,
laical, secular- la santidad, la
perfeccion cristiana”.

- "Nosotros venimos de la calle, y en
la calle nos quedamos".



- "Nuestro modo de obrar es el modo
de obrar de los primeros cristianos
(...): se quedaban en medio de la
calle, entre sus iguales. (...) no nos
hemos de diferenciar en nada de
nuestros compafieros y de nuestros
conciudadanos".

- "Como aquellos primeros fieles, no
podemos tener costumbres o modos
de decir de convento; hemos de
hablar la misma lengua de nuestros
colegas".

- "Ciudadanos entre los otros
ciudadanos iguales a nosotros, no
podemos prescindir (...) de los
mismos medios que emplean los
demas hombres del mundo para la
convivencia y la cortesia". A
continuacion se refiere al vestido,
trato social, uso de cosas materiales,
etc., para dar, como resumiendo, la
razon: "porque no somos frailes, ni lo
podremos ser, puesto que Dios no
nos ha dado esa vocacion".



(Instruccion, 8-XII-1941, nn. 5, 36,
80-81, 82, 87-88).

Reiteremos que éstas, y otras
declaraciones analogas, obedecen
solo al deseo y necesidad de subrayar
los rasgos especificos de cada
fenomeno pastoral, y no implican en
modo alguno desdoro del estado
religioso, al que, en estos afios -y en
los sucesivos-, el Fundador de la Obra
manifesto siempre, con palabrasy
con hechos, un gran aprecio, como
documentan las biografias ya citadas
(ver cap. 1, nota 1).

51. Son las expresiones a las que,
como ya dijimos en su momento,
gustaba acudir, en este contexto, el
Fundador: las recoge textualmente
en los documentos de 1941 -"Sin
misterio, ni secreteo, seamos
discretos" (Espiritu, n. 58)-, asi como
en Camino, en cuyo numero 641 se
lee: "Discrecién no es misterio, ni
secreteo. -Es, sencillamente,



naturalidad". Con terminologia
diversa, expresa la misma realidad
en una Carta ya citada y en la que,
después de reafirmar que los
miembros del Opus Dei son "iguales
en todo a sus conciudadanos, a sus
comparfieros de oficio o de profesion”
y de que "se comportan
externamente igual que los demas
cristianos”, escribe que "no se trata,
por tanto, (...) de actuar asi por
tactica apostolica; ni de adoptar
camuflajes innecesarios. (...) No
tenemos nada que encubrir u
ocultar: la espontaneidad de nuestra
conducta y de nuestro
comportamiento no puede ser
confundida por nadie con el
secreto" (Carta, 11-111-1940, nn.
56-58).

52. Instruccion, 8-XI11-1941, n. 44.

53. Relacién del Fundador citada en
nota 37 de este capitulo.



54. A los textos antes recogidos sobre
esta constante en la predicacion del
Fundador del Opus Dei, aftadamos
otro: "Seamos humildes, busquemos
solo la gloria de Dios (...) La
humildad es el fundamento de
nuestra vida, medio y condicion de
eficacia. La soberbia y la vanidad
pueden presentar como atrayente la
vocacion de farol de fiesta popular,
que brilla y se mueve, que esta a la
vista de todos; pero que, en realidad,
dura solo una noche y muere sin
dejar nada tras de si.

"Aspirad mas bien a quemaros en un
rincon, como esas lamparas que
acompanan al Sagrario en la
penumbra de un oratorio, eficaces a
los ojos de Dios; v, sin hacer alarde,
acompafiad también a los hombres -
vuestros amigos, vuestros colegas,
vuestros parientes, vuestros
hermanos!- con vuestro ejemplo, con
vuestra doctrina, con vuestro trabajo



y con vuestra serenidad y con
vuestra alegria. '

"Vira vestra est abscondita cum
Christo in Deo (Colos. III, 3); vivid
cara a Dios, no cara a los hombres.
Esa ha sido y sera siempre la
aspiracion de la Obra: vivir sin gloria
humana (...). Esa debe ser también la
aspiracion de cada uno de vosotros,
hijos mios" (Carta, 24-111-1930, n.
20).

55. Sobre los desarrollos posteriores,
y en concreto sobre la superacion,
andando los afios, de la particular
prudencia necesaria en los
comienzos, hasta llegar un momento
en que el Fundador del Opus Dei
"borrod de su diccionario” la palabra
"discrecion”, trataremos a su debido
tiempo.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-cristianos-y-
ciudadanos-corrientes/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-cristianos-y-ciudadanos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/5-cristianos-y-ciudadanos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/5-cristianos-y-ciudadanos-corrientes/

	5. CRISTIANOS Y CIUDADANOS CORRIENTES

