
opusdei.org

5. CON LA
NATURALIDAD DE
LOS CRISTIANOS
CORRIENTES

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

29/12/2011

Los planteamientos propios de la
Teología espiritual y el Derecho
canónico de estas décadas, forzaron
a Mons. Escrivá no sólo a aceptar la



existencia de votos, y más
concretamente de votos sociales, con
los límites y cautelas que hemos
señalado, sino también a dedicar, en
el apartado de las Constituciones de
1947 y de 1950 destinado a hablar de
la vida de los socios, un lugar
relativamente amplio a la tríada de
los consejos evangélicos; y, por tanto,
a un esquema expositivo adecuado
para quien aspira a describir un
estado de vida fruto de la asunción
de esos consejos, pero no para quien
desea, en cambio, mostrar cómo la
búsqueda de la santidad debe
vivificar cualquier estado y
condición humana. En este caso, en
efecto, lo oportuno es partir de la
vida misma, para situar al hombre
ante Dios, y pasar luego a mostrar
cómo la vida o condición concreta de
cada uno puede y debe ser el lugar
de encuentro con el Señor y de la
práctica de las virtudes, las tres
aludidas y todas las demás. Es, de
hecho, este segundo esquema el que



Mons. Escrivá adoptó en su
predicación habitual y en sus escritos
(105).

Entre los textos jurídicos, obedecen
en gran parte a este segundo
esquema los de 1941, así como, con
algunas limitaciones, la exposición
del espíritu y la actividad del Opus
Dei que se realiza en el Decreto
Primum inter e, incluso -aunque más
condicionado por la praxis de la
Sagrada Congregación-, en las
Constituciones de 1947 y 1950: la
parte destinada a hablar de la vida
de los miembros se inicia con un
capítulo sobre la formación, continúa
con otro dedicado a las obligaciones
derivadas de la pobreza, la castidad y
la obediencia, y prosigue
describiendo el espíritu. Tanto en el
Decreto Primum ínter, como en las
Constituciones, los tres consejos
quedan, pues, situados en un
contexto que los trasciende y que



apunta a una santificación del vivir
ordinario.

Mons. Escrivá habló y predicó
muchas veces sobre la pobreza,
sobre la castidad y sobre la
obediencia, tanto sobre cada una
aisladamente, como, en ocasiones,
considerándolas en conjunto,
reconociendo en esas virtudes, de
acuerdo con una amplia tradición
cristiana, una expresión
particularmente significativa de la
actitud de desprendimiento, de
señorío sobre sí mismo, de
disponibilidad, que ha de vivir todo
cristiano. Pero evitó cuanto pudiera
dar la impresión de que esas tres
virtudes podían constituir como una
tipificación del espíritu del Opus Dei.
De ahí que aparezcan en sus escritos
expresiones, no exentas de un cierto
matiz polémico, en las que se afirma
que los miembros del Opus Dei
deben vivir no sólo las virtudes
propias de los tres consejos



evangélicos, sino la totalidad de las
virtudes humanas y cristianas.
Leemos, por ejemplo, en la ya citada
Carta de 1951: "la vocación al Opus
Dei no es otro modo de profesar los
consejos evangélicos; por la llamada
recibida, el Señor quiere
expresamente que mis hijos se
esfuercen constantemente en
renovar con su conducta -sin hacer
ninguna ceremonia de consagración-
las promesas del Bautismo, y en
poner empeño en ser sinceros,
íntegramente leales a la doctrina del
Señor: no limitándose a vivir las
virtudes correspondientes a esos tres
consejos propios del llamado estado
de perfección, que no son ni las
únicas ni las principales, sino
aspirando a una totalidad de vida
cristiana en medio de los alborotos
de la calle" (106).

El vínculo con el Opus Dei -afirmaba
en otra ocasión: la Carta de
diciembre de 1949- "nos obliga a



formarnos bien, con empeño y
durante toda la vida, utilizando todos
los medios generales de la Iglesia y
los específicos de la Obra: con el fin
de ejercitar las virtudes teologales y
cardinales en el mundo, y llegar de
esta manera a ser almas
contemplativas, unidas
constantemente a Dios, en oración
continua; sirviendo de un modo
secular a la Santa Iglesia y a todas las
almas, sin apartarnos de la condición
en la que el Señor Nuestro ha
colocado a cada uno en la
tierra" (107). "La vocación -insistía en
otra Carta- no nos saca de nuestro
sitio, de aquella condición social que
tenemos en el mundo. Ni ante la
Iglesia ni ante el mundo hacemos
otra profesión que la que hacen
nuestros iguales, los fieles cristianos,
cumpliendo todos los deberes de
católicos responsables y ejercitando
los deberes y los derechos de los
ciudadanos corrientes" (108).



Este enfoque de fondo se refleja en el
Decreto Primum inter y en las
Constituciones de 1950, donde se
reiteran las declaraciones según las
cuales los miembros del Opus Dei no
son religiosos ni se debe permitir que
en su comportamiento o en los
lugares donde vivan haya nada que
haga pensar en una familia o
institución religiosa (109); hecho
tanto más significativo si se tiene en
cuenta que ya la Provida Mater
Ecclesia incluía en su articulado
afirmaciones en esta línea. Mons
Escrivá no se conforma, en este
punto, con lo que la ley afirma en
términos generales, sino que,
consciente de la importancia del
asunto y de las reticencias todavía
activas en diversos ambientes" (110),
quiere recordarlo y subrayarlo
también, y especialmente, en el
derecho particular.

Resulta significativo que, en el
primero de los capítulos de las



Constituciones, e inmediatamente
después del número 5, texto
encaminado a marcar, ya desde el
principio, que los miembros del Opus
Dei no son religiosos, Mons. Escrivá
haya incluido otro destinado a hablar
de lo que, desde los comienzos,
calificó como humildad colectiva: "El
Opus Dei -declara ese número-
profesa la humildad colectiva, y en
consecuencia no editará periódicos
ni publicaciones de ningún género
con el nombre de la Obra, a no ser
para uso de los mismos socios; sus
miembros no usarán distintivos, y
hablarán prudentemente de la Obra
con quienes no pertenezcan a ella,
pues su actuación debe ser sencilla y
no llamativa; y el Opus Dei no
participa, de ordinario, en actos
sociales ni se hace representar en
ellos" (111).

La enseñanza sobre la humildad
colectiva no representa nada nuevo,
pues figuraba ya en el Reglamento de



1941 y en las Constituciones de 1947
(112). Lo que constituye una novedad
en las Constituciones de 1950 es que
no sólo se hayan reiterado
sustancialmente los textos
anteriores" (113), sino que se haya
incluido, además, una referencia
amplia en el capítulo inicial,
destinado a describir los rasgos
generales de la institución, y que se
haya situado inmediatamente
después del número en el que se
afirma la condición secular de los
miembros del Opus Dei.

Considerando en conjunto los textos
referentes a este tema, su contenido
puede resumirse así:

a) se excluye que los miembros del
Opus Dei usen insignias o empleen
denominaciones o apelativos
comunes que los distingan del resto
de los cristianos corrientes;

b) se determina que el Opus Dei, de
ordinario, no participe en actos



colectivos, ni edite publicaciones
propias;

c) se recomienda -sobre todo a los
recién admitidos- que, al tratar con
personas ajenas al Opus Dei, hablen
discretamente de su propia vocación,
estableciendo incluso que, antes de
manifestar la pertenencia al Opus
Dei, deba consultarse con el propio
director.

Más importante que la simple
enunciación de esos criterios, es la
consideración de las razones que los
fundamentan y que, por tanto, dan a
conocer su alcance y sentido. Como
ya dijimos precedentemente (114),
esta temática depende, en la mente y
en la acción de Mons. Escrivá y en la
vida del Opus Dei, de tres factores
distintos: a) uno jurídico-
institucional, que lleva a actuar
coherentemente con la condición de
ciudadanos y cristianos corrientes,
sin insignias, distintivos, signos,



vestidos o usos, impropios de un
estilo y de un comportamiento
seculares" (115); b) otro ascético -la
humildad-, que impulsa a tomar
conciencia, en la fe, de la primacía
absoluta de Dios y, por tanto, a evitar
la vanagloria, para referir a Dios
mismo todo honor y toda
alabanza” (116); c) y otro, finalmente,
prudencial, de adaptación a las
circunstancias, bien individuales -tal
es, por ejemplo, el caso de la
recomendación dirigida a las
vocaciones recientes-, bien
colectivas, como puede ser -era de
hecho- la novedad de un fenómeno
pastoral, con la consiguiente
necesidad de adoptar precauciones
para evitar su confusión o reducción
a otros modelos de vida,
desconociendo y volviendo ineficaz
su aportación específica.

Estas razones ponen de relieve que
no estamos ante la imposición de un
secreto -que se excluye, en cambio,



absolutamente (117)-, sino ante unos
criterios de carácter ético-espiritual
(118), que podrán y deberán tener en
todo momento concreciones
determinadas, pero que constituyen
una orientación de fondo susceptible
de muy diversas aplicaciones, a la luz
de la prudencia. En los años iniciales
fue necesario ese "secreto de la
gestación, que a nadie pasa oculta",
de que hablan algunos textos de
aquella época (119). En la presente
etapa del iter jurídico, en 1950, las
circunstancias han cambiado, pero
una particular prudencia o
discreción seguía siendo necesaria.

Evidentemente, la creación de los
Institutos Seculares había implicado
una clarificación conceptual, aunque
limitada, pero no se podía olvidar
que esa figura no sólo era nueva,
sino que, en estos primeros años -
como ya vimos-, estaba afectada por
una cierta ambigüedad y expuesta a
muy diversas interpretaciones. De



ahí la necesidad de obviar una
imprudente manifestación del propio
compromiso -de plena vida cristiana-
que pudiera llevar a pensar -para
quienes seguían apegados a
esquemas, aún no superados del
todo, de la Teología de épocas
anteriores- que los miembros del
Opus Dei eran "religiosos sin hábito",
en vez de cristianos corrientes que
procuraban vivir con coherencia su
fe en las variadas encrucijadas del
mundo. La naturalidad, el
comportarse cada uno conforme a lo
que es, en ese contexto, exigía,
paradójicamente, actuar con cautela
y con particular prudencia, al hablar
del Opus Dei y de la relación
personal con la Obra, para asegurar
en lo posible que las propias palabras
iban a ser bien entendidas. El
número 191 de las Constituciones de
1950 recomienda efectivamente esa
discreción, que es prudencia y
naturalidad: "Esta humildad
colectiva llevará a los nuestros a



vivir la vida que han dedicado a Dios
con una cierta discreción muy
conveniente para la deseada
fecundidad del apostolado". Y
termina subrayando que "con
fortaleza de ánimo evitamos
absolutamente el secreto y la
clandestinidad, ya que solamente nos
mueve a guardar esa discreción la
humildad y una mayor y más
fecunda eficacia apostólica" (120).

Años más tarde, apenas cambiaron
las circunstancias, es decir, cuando
se desarrolló y asentó
universalmente la labor apostólica
del Opus Dei, evidenciando ante un
número cada vez mayor de personas
la fisonomía propia de la vocación a
la Obra (121), y, cuando, al difundirse
la conciencia de la llamada universal
a la santidad, dejaron de
identificarse compromiso de plena
vida cristiana y estado religioso o
asimilado, Mons. Escrivá no sólo
declaró caídas en desuso y



totalmente superadas algunas de las
concreciones de los criterios antes
indicados, sino que llegó a afirmar
que "había borrado la palabra
discreción de su diccionario" (122).
Cada miembro del Opus Dei, y el
Opus Dei en su conjunto, deberán
vivir la humildad, cortando
cualquier tentación de orgullo o
vanagloria, y evitar cualquier
actitud, uso o comportamiento que,
siendo legítimos en una
espiritualidad religiosa, desdigan de
la secularidad, pero no tienen por
qué adoptar particulares
precauciones para referirse o hablar
del Opus Dei: la naturalidad, el
testimonio de lo que uno es, puede ya
ser vivido sin cautelas que en otras
épocas fueron necesarias, pero que,
en un nuevo contexto, serían no sólo
inútiles, sino contraproducentes
(123).

Notas



105. Es el que encontramos, por
ejemplo, en Camino, como pone de
manifiesto su índice; para un análisis
más detallado, ver P. RODRÍGUEZ,
Camino y la espiritualidad del Opus
Dei, en "Teología Espiritual", 9 (1965),
pp. 213-245 (recogido en Vocación,
trabajo, contemplación, cit. -cap. II,
nota 49-, pp. 85-122) y R. GÓMEZ-
PÉREZ, Encontrarse siendo cristiano,
en W. BLANCK - R. GÓMEZ PÉREz,
Doctrina y vida, Madrid 1971, pp. 71
ss.

Una de las manifestaciones más
claras de ese modo de proceder lo
constituye la homilía Hacia la
santidad, pronunciada en 1967, y
recogida en Amigos de Dios, nn.
294-316. Citemos, en fin, unas
palabras de otra homilía, La muerte
de Cristo, vida del cristiano (de 1960):
"Si interesa mi testimonio personal,
puedo decir que he concebido
siempre mi labor de sacerdote y de
pastor de almas como una tarea



encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudándole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitación alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
características de una conciencia
cristiana" (Es Cristo que pasa, n. 99).

106. Carta, 24-XII-1951, n. 27.

107. Carta, 8-XII-1949, n. 26.

108. Carta, 6-V-1945, n. 10.

109. Decreto Primum inter, §§ 7, 18 y
19; Const. 1950, nn. 5, 182 y 192.

110. Alude al problema en diversos
escritos, que glosan rasgos dell
ambiente de los años cuarenta y
cincuenta. Citemos algunos textos
significativos.

El primero está tomado de la Carta
de 6-V-1945: "Tened en cuenta, hijas e



hijos míos, que habrá de pasar
tiempo antes de que algunas
mentalidades comprendan que no
venimos a atropellar lo que existe:
valoramos, veneramos y amamos
con toda el alma el estado religioso.
Pero nosotros tenemos la misión de
decir y hacer las cosas de otra
manera". "No podéis olvidar -
prosigue el texto, como dando la
razón de lo anterior- que, hasta
ahora, se ha venido diciendo, al
menos con los hechos -muchas veces
con la teoría también-, que la
perfección de la vida cristiana se
realizaba esencial y exclusivamente
en el estado religioso, hasta el punto
de que no han faltado quienes han
dado el alerta, con insistencia, a los
cristianos que viven en el mundo,
acerca de los múltiples obstáculos
que tienen, por su situación, aun
para alcanzar la salvación eterna (...)
sin darse cuenta de que los había
puesto en el mundo la providencia
de Dios, Padre amorosísimo, cuyo



deseo es que todos los hombres se
salven y lleguen al conocimiento de
la verdad (I Tim. II, 4)" (Carta, 6-
V-1945, n.8).

El segundo proviene de la Carta de
24-XII-1951: "Ante mi insistencia
admiten que no somos religiosos,
pero se obstinan en considerarnos
como gente asimilada a los religiosos,
sin percatarse de que aparece
evidente la contradicción de su
equivocada idea con la realidad de
nuestra vocación" (Carta, 24-XII-1951,
n. 27). En otro escrito fechado en
esos mismos años, con palabras muy
parecidas, manifiesta que "por
encima de todas las disquisiciones
jurídicas [acaba de aludir a las
discusiones en torno al concepto de
estado de perfección], está la
realidad viva de nuestra vocación,
con rasgos ascéticos tan peculiares y
con fines tan específicos que no
permiten clasificar a la Obra como
un fenómeno pastoral dentro de la



evolución histórica de la vida de
perfección, sino como un fenómeno
su¡ generis dentro del apostolado
laical.

"Estando las cosas tan claras, hay
gentes sin embargo que se empeñan
en considerarnos como
religiosos" (Carta, 7-X-1950, nn. 25 y
26).

111. Const. 1950, n. 6.

112. Vid. apartado 5 del capítulo III, y
apartado 8 del capítulo V.

113. Const. 1950, nn. 189-192, 210 y
229.

114. Vid apartado 2,
"Responsabilidad personal, libertad,
secularidad", del capítulo II, y
apartado 5, "Cristianos y ciudadanos
corrientes", del capítulo III.

115. Es el aspecto que Mons. Escrivá
subrayaba, por ejemplo, en la ya



citada conferencia de 1948: "Por no
ser raros [los miembros del Opus
Dei] lo han podido a veces parecer, a
quienes se empeñaban en incluirlos
en las tradicionales y beneméritas
formas de perfección". "Hemos
convertido al Cristianismo -
proseguía- en una manera peculiar -y
a veces raquítica- de vida, en lugar
de vivirlo sencillamente, como
nuestra vida; y por eso nos
extrañamos de que haya hombres
que quieran ser simplemente
cristianos y nada más, aunque
tampoco nada menos. No es, pues, el
Opus Dei una organización secreta.
Es una sociedad como cualquier otra,
que desde el principio tiene
personalidad tanto religiosa como
civil. Sus fines son claros y precisos:
buscar la perfección evangélica de
sus miembros, mediante la
santificación del trabajo ordinario,
en los más distintos campos de la
actividad humana" (J. ESCRIVA DE
BALAGUER, La Constitución



Apostólica "Provida Mater Ecclesia"y
el Opus Dei, cit. -cap. VI, nota 61-, pp.
20-21). Habría que reiterar aquí la
amplia enseñanza del Fundador del
Opus Dei sobre la naturalidad, ya
aludida en su momento.

116. Citemos, a éste respecto, un
texto más, tomado de la Carta de
1951: "Aparte de la humildad
personal, imprescindible para todos
los fieles, y más para quienes -siendo
solamente fieles iguales a los otros-
aspiramos con un compromiso
libérrimo a encamar una vida
coherentemente cristiana, yo he
inculcado en vuestras mentes y he
recogido en nuestras Ordinationes,
en nuestro Ius peculiare, desde el
principio, la urgencia continua e
indispensable de amar y practicar la
humildad colectiva. Esta humildad
colectiva tan grata a Dios, libra del
exagerado espíritu de cuerpo, del
fanatismo, de formar grupito. Ayuda
a juzgar con justicia, porque el amor



a nuestra Familia sobrenatural, que
no excluye el amor a todas las cosas
creadas por Dios, nunca supondrá un
obstáculo para vivir como hombres
justos; y se rechaza la idea de que lo
nuestro es bueno, por ser nuestro; y
lo de los demás, mediocre o malo.

"El Señor acepta como ofrenda muy
agradable la humildad
colectiva" (Carta, 24-XII-1951, n. 42).

117. "Discreción no es misterio, ni
secreteo. -Es, sencillamente,
naturalidad", declara Camino, en
número ya citado (n. 641). Como
parafraseando ese punto de Camino,
escribe el Fundador en 1943: "Desde
el principio de la Obra os he dicho
que no necesitamos de ningún
secreto, y que nuestra discreta
reserva sobre las cosas que
pertenecen a la intimidad de la
conciencia de cada uno, aunque
entonces fuera más necesaria, había



de ser algo que viviéramos siempre
con naturalidad.

"Pero -insisto- sin secretos ni
secreteos, que no necesitamos ni nos
gustan" (Carta, 31-V-1943, n. 44).
Otras textos pueden consultarse en
los apartados mencionados en la
nota 114 de este capítulo.

118. Es muy ilustrativo al respecto el
capítulo de Camino dedicado a la
discreción (nn. 639-656); vid.
también nn. 379, 380, 410, 491, 499,
839, 840, 846, 848, 970, 972, 986. Para
un análisis de estos puntos, ver P.
RODRÍGUEZ, Camino y la
espiritualidad del Opus Dei, cit. (nota
105 de este cap.), pp. 116-118.

119. Vid. apartado 5 del capítulo III.
Refiriéndose a la naturalidad,
manifestaba el Fundador que el
"modo sencillo y natural de vivir
nuestra vocación se complementa
perfectamente con la sensata
discreción sobrenatural, que la



eficacia de la labor y, sobre todo, la
humildad personal y la humildad
colectiva requieren: especialmente
ahora, en estos primeros tiempos de
la Obra, que son delicados tiempos
de gestación" (Carta, 11-111-1940, n.
59).

120. Aunque, después de lo dicho
precedentemente, resulte tal vez
innecesario, señalemos que, tanto el
Decreto Primum ínter, como las
Constituciones de 1950 -
análogamente a los documentos de
1947-, ponen de manifiesto que la
actividad del Opus Dei y de sus
miembros se realiza siempre con el
máximo respeto a las leyes civiles
(Decreto Primum ínter, § 20; Const.
1950, nn. 7, 183 y 194).

121. En Carta de 1952 Mons. Escrivá,
después de señalar que "el
conocimiento de la realidad de
nuestra vida hará entender el
espíritu y la condición secular de



nuestro camino", continuaba
diciendo: "lo más sensato es que sea
la vida misma de la Obra, el
testimonio diario de vuestro esfuerzo
apostólico y de vuestra tarea sencilla,
la que enseñe a la gente la verdad de
nuestra vocación"; es, pues, necesario
-prosigue- "dar doctrina, de modo
asequible, con ejemplos concretos,
sobre la realidad de nuestro camino
y de nuestro modo de ser secular. (...)
Este apostolado, hecho con
continuidad y con don de lenguas,
hará madurar las circunstancias
externas, el contorno social -tanto
entre eclesiásticos como en la vida
civil-, hasta crear una conciencia
colectiva, que llegará a encontrar
como la cosa más lógica cuanto
afirmamos" (Carta, 12-XII-1952, nn.
18, 21 y 22).

122. Entre otras declaraciones en ese
sentido, citemos una carta escrita por
Mons. Escrivá de Balaguer el 21 de
noviembre de 1966: "me divertí un



rato con el concepto errado de la
discreción, que tienen unos y otros.
Unos, que no acaban de coger que
somos iguales a los demás
ciudadanos -no somos como ellos,
sino iguales-, piensan que hacemos
un fingimiento, que no existe, porque
no llevamos un cartelón en la
espalda o un Cristo en bandolera.
Otros discurren lo mismo que hace
cuarenta años, cuando la discreción -
que no podía ser más indiscreta- nos
llevaba a tener siempre encima el
peso de la gestación de la Obra, como
una madre guarda en el seno su
criatura: ¿dónde estaba el secreto, si
aquello era un secreto a voces? ¿Y
ahora? No quiero ni oír hablar de
discreción: es mejor decir y hacer las
cosas con naturalidad, lejos del modo
de pensar de unos y de otros. La
comedia no nos va; con naturalidad
hemos vivido y viviremos siempre,
porque así es nuestro espíritu:
sincero y genuino" (RHF,
EF-661121-2). Añadamos que esta



carta, aunque escrita en tono muy
personal, estaba destinada a ser dada
a conocer al conjunto de los
miembros del Opus Dei; y así lo fue
de hecho.

123. En una entrevista concedida al
diario francés "Le Figaro" de 16-
V-1966, Mons. Escrivá manifestaba:
"Desde 1928 mi predicación ha sido
que la santidad no es cosa para
privilegiados, que pueden ser divinos
todos los caminos de la tierra, porque
el quicio de la espiritualidad
específica del Opus Dei es la
santificación del trabajo ordinario.
(...) Para predicar y enseñar a
practicar esta doctrina, no he
necesitado nunca de ningún secreto.
Los socios de la Obra abominan del
secreto, porque son fieles corrientes,
iguales a los demás: al adscribirse al
Opus Dei no cambian de estado. Les
repugnaría llevar un cartel en la
espalda que diga: `que conste que
estoy dedicado al servicio de Dios'.



Esto no sería laical, ni secular. Pero
quienes tratan y conocen a los
miembros del Opus Dei saben que
forman parte de la Obra, aunque no
lo pregonen, porque tampoco lo
ocultan" (Conversaciones, n. 34). Vid.
también Conversaciones, nn. 30, 40,
64-66.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-con-la-
naturalidad-de-los-cristianos-corrientes/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-con-la-naturalidad-de-los-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/5-con-la-naturalidad-de-los-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/5-con-la-naturalidad-de-los-cristianos-corrientes/

	5. CON LA NATURALIDAD DE LOS CRISTIANOS CORRIENTES

