opusdei.org

5. CON LA
NATURALIDAD DE
LOS CRISTIANOS
CORRIENTES

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

29/12/2011

Los planteamientos propios de la
Teologia espiritual y el Derecho
canonico de estas décadas, forzaron
a Mons. Escriva no solo a aceptar la



existencia de votos, y mas
concretamente de votos sociales, con
los limites y cautelas que hemos
sefalado, sino también a dedicar, en
el apartado de las Constituciones de
1947 y de 1950 destinado a hablar de
la vida de los socios, un lugar
relativamente amplio a la triada de
los consejos evangélicos; y, por tanto,
a un esquema expositivo adecuado
para quien aspira a describir un
estado de vida fruto de la asuncion
de esos consejos, pero no para quien
desea, en cambio, mostrar como la
busqueda de la santidad debe
vivificar cualquier estado y
condicion humana. En este caso, en
efecto, 1o oportuno es partir de la
vida misma, para situar al hombre
ante Dios, y pasar luego a mostrar
como la vida o condicion concreta de
cada uno puede y debe ser el lugar
de encuentro con el Sefior y de la
practica de las virtudes, las tres
aludidas y todas las demas. Es, de
hecho, este segundo esquema el que



Mons. Escriva adopto en su
predicacion habitual y en sus escritos
(105).

Entre los textos juridicos, obedecen
en gran parte a este segundo
esquema los de 1941, asi como, con
algunas limitaciones, la exposicion
del espiritu y la actividad del Opus
Dei que se realiza en el Decreto
Primum inter e, incluso -aunque mas
condicionado por la praxis de la
Sagrada Congregacion-, en las
Constituciones de 1947 y 1950: la
parte destinada a hablar de la vida
de los miembros se inicia con un
capitulo sobre la formacion, continua
con otro dedicado a las obligaciones
derivadas de la pobreza, la castidad y
la obediencia, y prosigue
describiendo el espiritu. Tanto en el
Decreto Primum inter, como en las
Constituciones, los tres consejos
quedan, pues, situados en un
contexto que los trasciende y que



apunta a una santificacion del vivir
ordinario.

Mons. Escriva hablé y predico
muchas veces sobre la pobreza,
sobre la castidad y sobre la
obediencia, tanto sobre cada una
aisladamente, como, en ocasiones,
considerandolas en conjunto,
reconociendo en esas virtudes, de
acuerdo con una amplia tradicion
cristiana, una expresion
particularmente significativa de la
actitud de desprendimiento, de
seforio sobre si mismo, de
disponibilidad, que ha de vivir todo
cristiano. Pero evito cuanto pudiera
dar la impresion de que esas tres
virtudes podian constituir como una
tipificacion del espiritu del Opus Dei.
De ahi que aparezcan en sus escritos
expresiones, no exentas de un cierto
matiz polémico, en las que se afirma
que los miembros del Opus Dei
deben vivir no solo las virtudes
propias de los tres consejos



evangélicos, sino la totalidad de las
virtudes humanas y cristianas.
Leemos, por ejemplo, en la ya citada
Carta de 1951: "la vocacion al Opus
Dei no es otro modo de profesar los
consejos evangélicos; por la llamada
recibida, el Sefior quiere
expresamente que mis hijos se
esfuercen constantemente en
renovar con su conducta -sin hacer
ninguna ceremonia de consagracion-
las promesas del Bautismo, y en
poner empefio en ser sinceros,
integramente leales a la doctrina del
Sefior: no limitdndose a vivir las
virtudes correspondientes a esos tres
consejos propios del llamado estado
de perfeccion, que no son ni las
unicas ni las principales, sino
aspirando a una totalidad de vida
cristiana en medio de los alborotos
de la calle" (106).

El vinculo con el Opus Dei -afirmaba
en otra ocasion: la Carta de
diciembre de 1949- "nos obliga a



formarnos bien, con empefio y
durante toda la vida, utilizando todos
los medios generales de la Iglesia y
los especificos de la Obra: con el fin
de ejercitar las virtudes teologales y
cardinales en el mundo, y llegar de
esta manera a ser almas
contemplativas, unidas
constantemente a Dios, en oracion
continua; sirviendo de un modo
secular a la Santa Iglesia y a todas las
almas, sin apartarnos de la condicion
en la que el Sefior Nuestro ha
colocado a cada uno en la

tierra” (107). "La vocacion -insistia en
otra Carta- no nos saca de nuestro
sitio, de aquella condicion social que
tenemos en el mundo. Ni ante la
Iglesia ni ante el mundo hacemos
otra profesion que la que hacen
nuestros iguales, los fieles cristianos,
cumpliendo todos los deberes de
catdlicos responsables y ejercitando
los deberes y los derechos de los
ciudadanos corrientes” (108).



Este enfoque de fondo se refleja en el
Decreto Primum inter y en las
Constituciones de 1950, donde se
reiteran las declaraciones segun las
cuales los miembros del Opus Dei no
son religiosos ni se debe permitir que
en su comportamiento o en los
lugares donde vivan haya nada que
haga pensar en una familia o
institucion religiosa (109); hecho
tanto mas significativo si se tiene en
cuenta que ya la Provida Mater
Ecclesia incluia en su articulado
afirmaciones en esta linea. Mons
Escriva no se conforma, en este
punto, con lo que la ley afirma en
términos generales, sino que,
consciente de la importancia del
asunto y de las reticencias todavia
activas en diversos ambientes" (110),
quiere recordarlo y subrayarlo
también, y especialmente, en el
derecho particular.

Resulta significativo que, en el
primero de los capitulos de las



Constituciones, e inmediatamente
después del numero 5, texto
encaminado a marcar, ya desde el
principio, que los miembros del Opus
Dei no son religiosos, Mons. Escriva
haya incluido otro destinado a hablar
de lo que, desde los comienzos,
califico como humildad colectiva: "El
Opus Dei -declara ese numero-
profesa la humildad colectiva, y en
consecuencia no editara periodicos
ni publicaciones de ningun género
con el nombre de la Obra, a no ser
para uso de los mismos socios; sus
miembros no usaran distintivos, y
hablaran prudentemente de la Obra
con quienes no pertenezcan a ella,
pues su actuacion debe ser sencilla y
no llamativa; y el Opus Dei no
participa, de ordinario, en actos
sociales ni se hace representar en
ellos" (111).

La ensefianza sobre la humildad
colectiva no representa nada nuevo,
pues figuraba ya en el Reglamento de



1941 y en las Constituciones de 1947
(112). Lo que constituye una novedad
en las Constituciones de 1950 es que
no solo se hayan reiterado
sustancialmente los textos
anteriores” (113), sino que se haya
incluido, ademas, una referencia
amplia en el capitulo inicial,
destinado a describir los rasgos
generales de la institucion, y que se
haya situado inmediatamente
después del numero en el que se
afirma la condicion secular de los
miembros del Opus Dei.

Considerando en conjunto los textos
referentes a este tema, su contenido
puede resumirse asi:

a) se excluye que los miembros del
Opus Dei usen insignias o empleen
denominaciones o apelativos
comunes que los distingan del resto
de los cristianos corrientes;

b) se determina que el Opus Dei, de
ordinario, no participe en actos



colectivos, ni edite publicaciones
propias;

c) se recomienda -sobre todo a los
recién admitidos- que, al tratar con
personas ajenas al Opus Dei, hablen
discretamente de su propia vocacion,
estableciendo incluso que, antes de
manifestar la pertenencia al Opus
Dei, deba consultarse con el propio
director.

Mas importante que la simple
enunciacion de esos criterios, es la
consideracion de las razones que los
fundamentan y que, por tanto, dan a
conocer su alcance y sentido. Como
ya dijimos precedentemente (114),
esta tematica depende, en la mente y
en la accion de Mons. Escriva y en la
vida del Opus Deli, de tres factores
distintos: a) uno juridico-
institucional, que lleva a actuar
coherentemente con la condicion de
ciudadanos y cristianos corrientes,
sin insignias, distintivos, signos,



vestidos 0 usos, impropios de un
estilo y de un comportamiento
seculares" (115); b) otro ascético -la
humildad-, que impulsa a tomar
conciencia, en la fe, de la primacia
absoluta de Dios y, por tanto, a evitar
la vanagloria, para referir a Dios
mismo todo honor y toda

alabanza” (116); c) y otro, finalmente,
prudencial, de adaptacion a las
circunstancias, bien individuales -tal
es, por ejemplo, el caso de la
recomendacion dirigida a las
vocaciones recientes-, bien
colectivas, como puede ser -era de
hecho- la novedad de un fenémeno
pastoral, con la consiguiente
necesidad de adoptar precauciones
para evitar su confusion o reduccion
a otros modelos de vida,
desconociendo y volviendo ineficaz
su aportacion especifica.

Estas razones ponen de relieve que
no estamos ante la imposicion de un
secreto -que se excluye, en cambio,



absolutamente (117)-, sino ante unos
criterios de cardacter ético-espiritual
(118), que podran y deberan tener en
todo momento concreciones
determinadas, pero que constituyen
una orientacion de fondo susceptible
de muy diversas aplicaciones, a la luz
de la prudencia. En los afios iniciales
fue necesario ese "secreto de la
gestacion, que a nadie pasa oculta",
de que hablan algunos textos de
aquella época (119). En la presente
etapa del iter juridico, en 1950, las
circunstancias han cambiado, pero
una particular prudencia o
discrecidn seguia siendo necesaria.

Evidentemente, la creacion de los
Institutos Seculares habia implicado
una clarificacion conceptual, aunque
limitada, pero no se podia olvidar
que esa figura no solo era nueva,
sino que, en estos primeros anos -
como ya vimos-, estaba afectada por
una cierta ambigiiedad y expuesta a
muy diversas interpretaciones. De



ahi la necesidad de obviar una
imprudente manifestacion del propio
compromiso -de plena vida cristiana-
que pudiera llevar a pensar -para
quienes seguian apegados a
esquemas, aun no superados del
todo, de la Teologia de épocas
anteriores- que los miembros del
Opus Dei eran "religiosos sin habito",
en vez de cristianos corrientes que
procuraban vivir con coherencia su
fe en las variadas encrucijadas del
mundo. La naturalidad, el
comportarse cada uno conforme a lo
que es, en ese contexto, exigia,
paradojicamente, actuar con cautela
y con particular prudencia, al hablar
del Opus Dei y de la relacion
personal con la Obra, para asegurar
en lo posible que las propias palabras
iban a ser bien entendidas. El
numero 191 de las Constituciones de
1950 recomienda efectivamente esa
discrecidn, que es prudencia y
naturalidad: "Esta humildad
colectiva llevara a los nuestros a



vivir la vida que han dedicado a Dios
con una cierta discrecion muy
conveniente para la deseada
fecundidad del apostolado". Y
termina subrayando que "con
fortaleza de animo evitamos
absolutamente el secreto y la
clandestinidad, ya que solamente nos
mueve a guardar esa discrecion la
humildad y una mayor y mas
fecunda eficacia apostolica” (120).

Afos mas tarde, apenas cambiaron
las circunstancias, es decir, cuando
se desarrolld y asento
universalmente la labor apostolica
del Opus Dei, evidenciando ante un
numero cada vez mayor de personas
la fisonomia propia de la vocacion a
la Obra (121), y, cuando, al difundirse
la conciencia de la llamada universal
a la santidad, dejaron de
identificarse compromiso de plena
vida cristiana y estado religioso o
asimilado, Mons. Escriva no solo
declaro caidas en desuso y



totalmente superadas algunas de las
concreciones de los criterios antes
indicados, sino que llego a afirmar
que "habia borrado la palabra
discrecion de su diccionario” (122).
Cada miembro del Opus Dej, y el
Opus Dei en su conjunto, deberan
vivir la humildad, cortando
cualquier tentacion de orgullo o
vanagloria, y evitar cualquier
actitud, uso o comportamiento que,
siendo legitimos en una
espiritualidad religiosa, desdigan de
la secularidad, pero no tienen por
qué adoptar particulares
precauciones para referirse o hablar
del Opus Dei: la naturalidad, el
testimonio de lo que uno es, puede ya
ser vivido sin cautelas que en otras
épocas fueron necesarias, pero que,
en un nuevo contexto, serian no solo
inutiles, sino contraproducentes
(123).

Notas



105. Es el que encontramos, por
ejemplo, en Camino, como pone de
manifiesto su indice; para un analisis
mds detallado, ver P. RODRIGUEZ,
Camino y la espiritualidad del Opus
Dei, en "Teologia Espiritual”, 9 (1965),
pp. 213-245 (recogido en Vocacion,
trabajo, contemplacion, cit. -cap. II,
nota 49-, pp. 85-122) y R. GOMEZ-
PEREZ, Encontrarse siendo cristiano,
en W. BLANCK - R. GOMEZ PEREZz,
Doctrina y vida, Madrid 1971, pp. 71
SS.

Una de las manifestaciones mas
claras de ese modo de proceder lo
constituye la homilia Hacia la
santidad, pronunciada en 1967,y
recogida en Amigos de Dios, nn.
294-316. Citemos, en fin, unas
palabras de otra homilia, La muerte
de Cristo, vida del cristiano (de 1960):
"Siinteresa mi testimonio personal,
puedo decir que he concebido
siempre mi labor de sacerdote y de
pastor de almas como una tarea



encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudandole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitacion alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
caracteristicas de una conciencia
cristiana” (Es Cristo que pasa, n. 99).

106. Carta, 24-XII-1951, n. 27.
107. Carta, 8-XII-1949, n. 26.
108. Carta, 6-V-1945, n. 10.

109. Decreto Primum inter, §§ 7, 18 y
19; Const. 1950, nn. 5, 182 y 192.

110. Alude al problema en diversos
escritos, que glosan rasgos dell
ambiente de los afios cuarenta y
cincuenta. Citemos algunos textos
significativos.

El primero esta tomado de la Carta
de 6-V-1945: "Tened en cuenta, hijas e



hijos mios, que habra de pasar
tiempo antes de que algunas
mentalidades comprendan que no
venimos a atropellar lo que existe:
valoramos, veneramos y amamos
con toda el alma el estado religioso.
Pero nosotros tenemos la mision de
decir y hacer las cosas de otra
manera". "No podéis olvidar -
prosigue el texto, como dando la
razon de lo anterior- que, hasta
ahora, se ha venido diciendo, al
menos con los hechos -muchas veces
con la teoria también-, que la
perfeccion de la vida cristiana se
realizaba esencial y exclusivamente
en el estado religioso, hasta el punto
de que no han faltado quienes han
dado el alerta, con insistencia, a los
cristianos que viven en el mundo,
acerca de los multiples obstaculos
que tienen, por su situacion, aun
para alcanzar la salvacion eterna (...)
sin darse cuenta de que los habia
puesto en el mundo la providencia
de Dios, Padre amorosisimo, cuyo



deseo es que todos los hombres se
salven y lleguen al conocimiento de
la verdad (I Tim. II, 4)" (Carta, 6-
V-1945, n.8).

El segundo proviene de la Carta de
24-XT11-1951: "Ante mi insistencia
admiten que no somos religiosos,
pero se obstinan en considerarnos
como gente asimilada a los religiosos,
sin percatarse de que aparece
evidente la contradiccion de su
equivocada idea con la realidad de
nuestra vocacion" (Carta, 24-XII-1951,
n. 27). En otro escrito fechado en
es0s mismos afnos, con palabras muy
parecidas, manifiesta que "por
encima de todas las disquisiciones
juridicas [acaba de aludir a las
discusiones en torno al concepto de
estado de perfeccion], esta la
realidad viva de nuestra vocacion,
con rasgos ascéticos tan peculiares y
con fines tan especificos que no
permiten clasificar a la Obra como
un fendmeno pastoral dentro de la



evolucion historica de la vida de
perfeccion, sino como un fenémeno
suj generis dentro del apostolado
laical.

"Estando las cosas tan claras, hay
gentes sin embargo que se empefian
en considerarnos como

religiosos" (Carta, 7-X-1950, nn. 25y
26).

111. Const. 1950, n. 6.

112. Vid. apartado 5 del capitulo IIL, y
apartado 8 del capitulo V.

113. Const. 1950, nn. 189-192, 210y
229.

114. Vid apartado 2,
"Responsabilidad personal, libertad,
secularidad”, del capitulo IL, y
apartado 5, "Cristianos y ciudadanos
corrientes", del capitulo III.

115. Es el aspecto que Mons. Escriva
subrayaba, por ejemplo, en la ya



citada conferencia de 1948: "Por no
ser raros [los miembros del Opus
Dei] lo han podido a veces parecer, a
quienes se empefiaban en incluirlos
en las tradicionales y beneméritas
formas de perfeccion”. "Hemos
convertido al Cristianismo -
proseguia- en una manera peculiar -y
a veces raquitica- de vida, en lugar
de vivirlo sencillamente, como
nuestra vida; y por eso nos
extrafiamos de que haya hombres
que quieran ser simplemente
cristianos y nada mads, aunque
tampoco nada menos. No es, pues, el
Opus Dei una organizacion secreta.
Es una sociedad como cualquier otra,
que desde el principio tiene
personalidad tanto religiosa como
civil. Sus fines son claros y precisos:
buscar la perfeccion evangélica de
sus miembros, mediante la
santificacion del trabajo ordinario,
en los mas distintos campos de la
actividad humana" (J. ESCRIVA DE
BALAGUER, La Constitucién



Apostolica "Provida Mater Ecclesia"y
el Opus Dei, cit. -cap. VI, nota 61-, pp.
20-21). Habria que reiterar aqui la
amplia ensefianza del Fundador del
Opus Dei sobre la naturalidad, ya
aludida en su momento.

116. Citemos, a éste respecto, un
texto mas, tomado de la Carta de
1951: "Aparte de la humildad
personal, imprescindible para todos
los fieles, y mas para quienes -siendo
solamente fieles iguales a los otros-
aspiramos con un compromiso
libérrimo a encamar una vida
coherentemente cristiana, yo he
inculcado en vuestras mentes y he
recogido en nuestras Ordinationes,
en nuestro [us peculiare, desde el
principio, la urgencia continua e
indispensable de amar y practicar la
humildad colectiva. Esta humildad
colectiva tan grata a Dios, libra del
exagerado espiritu de cuerpo, del
fanatismo, de formar grupito. Ayuda
a juzgar con justicia, porque el amor



a nuestra Familia sobrenatural, que
no excluye el amor a todas las cosas
creadas por Dios, nunca supondra un
obstaculo para vivir como hombres
justos; y se rechaza la idea de que lo
nuestro es bueno, por ser nuestro; y
lo de los demas, mediocre o malo.

"El Sefior acepta como ofrenda muy
agradable la humildad
colectiva" (Carta, 24-XII-1951, n. 42).

117. "Discrecidon no es misterio, ni
secreteo. -Es, sencillamente,
naturalidad", declara Camino, en
numero ya citado (n. 641). Como
parafraseando ese punto de Camino,
escribe el Fundador en 1943: "Desde
el principio de la Obra os he dicho
que no necesitamos de ningun
secreto, y que nuestra discreta
reserva sobre las cosas que
pertenecen a la intimidad de la
conciencia de cada uno, aunque
entonces fuera mas necesaria, habia



de ser algo que viviéramos siempre
con naturalidad.

"Pero -insisto- sin secretos ni
secreteos, que no necesitamos ni nos
gustan" (Carta, 31-V-1943, n. 44).
Otras textos pueden consultarse en
los apartados mencionados en la
nota 114 de este capitulo.

118. Es muy ilustrativo al respecto el
capitulo de Camino dedicado a la
discrecion (nn. 639-656); vid.
también nn. 379, 380, 410, 491, 499,
839, 840, 846, 848, 970, 972, 986. Para
un analisis de estos puntos, ver P.
RODRIGUEZ, Camino y la
espiritualidad del Opus Dei, cit. (nota
105 de este cap.), pp. 116-118.

119. Vid. apartado 5 del capitulo III.
Refiriéndose a la naturalidad,
manifestaba el Fundador que el
"modo sencillo y natural de vivir
nuestra vocacion se complementa
perfectamente con la sensata
discrecion sobrenatural, que la



eficacia de la labor y, sobre todo, la
humildad personal y la humildad
colectiva requieren: especialmente
ahora, en estos primeros tiempos de
la Obra, que son delicados tiempos
de gestacion" (Carta, 11-111-1940, n.
59).

120. Aunque, después de lo dicho
precedentemente, resulte tal vez
innecesario, sefialemos que, tanto el
Decreto Primum inter, como las
Constituciones de 1950 -
analogamente a los documentos de
1947-, ponen de manifiesto que la
actividad del Opus Dei y de sus
miembros se realiza siempre con el
maximo respeto a las leyes civiles
(Decreto Primum inter, § 20; Const.
1950, nn. 7, 183 y 194).

121. En Carta de 1952 Mons. Escriva,
despueés de sefialar que "el
conocimiento de la realidad de
nuestra vida hara entender el
espiritu y la condicion secular de



nuestro camino”, continuaba
diciendo: "lo mas sensato es que sea
la vida misma de la Obra, el
testimonio diario de vuestro esfuerzo
apostolico y de vuestra tarea sencilla,
la que ensefie a la gente la verdad de
nuestra vocacion"; es, pues, necesario
-prosigue- "dar doctrina, de modo
asequible, con ejemplos concretos,
sobre la realidad de nuestro camino
y de nuestro modo de ser secular. (...)
Este apostolado, hecho con
continuidad y con don de lenguas,
hara madurar las circunstancias
externas, el contorno social -tanto
entre eclesiasticos como en la vida
civil-, hasta crear una conciencia
colectiva, que llegara a encontrar
como la cosa mas légica cuanto
afirmamos" (Carta, 12-XI1-1952, nn.
18, 21y 22).

122. Entre otras declaraciones en ese
sentido, citemos una carta escrita por
Mons. Escriva de Balaguer el 21 de
noviembre de 1966: "me diverti un



rato con el concepto errado de la
discrecidn, que tienen unos y otros.
Unos, que no acaban de coger que
somos iguales a los demas
ciudadanos -no somos como ellos,
sino iguales-, piensan que hacemos
un fingimiento, que no existe, porque
no llevamos un cartelon en la
espalda o un Cristo en bandolera.
Otros discurren lo mismo que hace
cuarenta anos, cuando la discrecion -
que no podia ser mas indiscreta- nos
llevaba a tener siempre encima el
peso de la gestacion de la Obra, como
una madre guarda en el seno su
criatura: ;donde estaba el secreto, si
aquello era un secreto a voces? ;Y
ahora? No quiero ni oir hablar de
discrecion: es mejor decir y hacer las
cosas con naturalidad, lejos del modo
de pensar de unos y de otros. La
comedia no nos va; con naturalidad
hemos vivido y viviremos siempre,
porque asi es nuestro espiritu:
sincero y genuino" (RHF,
EF-661121-2). Aiadamos que esta



carta, aunque escrita en tono muy
personal, estaba destinada a ser dada
a conocer al conjunto de los
miembros del Opus Dei; y asi lo fue
de hecho.

123. En una entrevista concedida al
diario franceés "Le Figaro" de 16-
V-1966, Mons. Escriva manifestaba:
"Desde 1928 mi predicacion ha sido
que la santidad no es cosa para
privilegiados, que pueden ser divinos
todos los caminos de la tierra, porque
el quicio de la espiritualidad
especifica del Opus Dei es la
santificacion del trabajo ordinario.
(...) Para predicar y ensefiar a
practicar esta doctrina, no he
necesitado nunca de ningun secreto.
Los socios de la Obra abominan del
secreto, porque son fieles corrientes,
iguales a los demas: al adscribirse al
Opus Dei no cambian de estado. Les
repugnaria llevar un cartel en la
espalda que diga: "que conste que
estoy dedicado al servicio de Dios'.



Esto no seria laical, ni secular. Pero
quienes tratan y conocen a los
miembros del Opus Dei saben que
forman parte de la Obra, aunque no
lo pregonen, porque tampoco lo
ocultan" (Conversaciones, n. 34). Vid.
también Conversaciones, nn. 30, 40,
64-66.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-con-la-
naturalidad-de-los-cristianos-corrientes/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-con-la-naturalidad-de-los-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/5-con-la-naturalidad-de-los-cristianos-corrientes/
https://opusdei.org/es-es/article/5-con-la-naturalidad-de-los-cristianos-corrientes/

	5. CON LA NATURALIDAD DE LOS CRISTIANOS CORRIENTES

