opusdei.org

5. Amo la justicia

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

21/12/2011

La ultima vez que estuve junto a
Mons. Escriva de Balaguer fue el 26
de mayo de 1975, y presencié su
espiritu de agradecimiento. Sucedid
en el aeropuerto de Barajas, al
regreso desde Torreciudad,
Barbastro y Zaragoza. Yo estaba en
uno de los aparcamientos exteriores,
y alli lleg6 en un coche de la



comparfiia aérea. No me dio tiempo a
abrirle la puerta, pues se adelanto
con viveza. Antes de seguir su
camino, buscé rapidamente al
conductor de ese vehiculo, para
despedirse de él y darle las gracias
por el servicio que acababa de
prestarle. Pienso que esta gratitud,
habitual en la vida del Fundador del
Opus Dei, reflejaba bien lo que dejo
escrito: Si se hace justicia a secas,
es posible que la gente se quede
herida (Forja, 502).

No me cabe la menor duda de que,
por el comportamiento de sus padres
y por sumodo de tratar a los demas,
fue calando en él un hondo sentido
de la justicia, que le llevaba en
primer término a ser muy
agradecido. Relataba, por ejemplo,
que una vez, en el Colegio de los
Escolapios (Barbastro), el profesor de
Matematicas le saco a la pizarray le
planteo algo que no habia salido en
sus lecciones. El muchacho reacciono



de modo fuerte: eso que me
pregunta, no lo ha explicado usted;
y tird el borrador contra la pizarra.
Dias después -asi lo evocaba-, iba yo
con mi padre, por la calle, y vino a
nuestro encuentro ese mismo
fraile. Pensé: jadios!, ahora se lo
cuenta a mi padre...
Efectivamente, se detuvo, le
comento una cosa amable... y se
despidio sin decir nada. Le quedé
tan agradecido por su silencio, que
todos los dias rezo por él. Después
murio martir.

Daba las gracias de corazon a
cuantos le atendian. Me ha contado
el doctor Rudi Schunk que, cuando el
26 de junio de 1975 le abrio la puerta
del coche, se lo agradecio con tal
carifo, que noto que estaba rezando
por él. Venia de Castelgandolfo con
las molestias que poco después le
produjeron el paro cardiaco
definitivo.



De la misma manera, daba gracias a
Dios por todos los beneficios
recibidos, presentes, pasados y
futuros, y también por los
desconocidos, etiam ignotis. A
propdasito de esto, aludia al cuidado
de los padres y madres de la tierra,
en la espera de sus hijos aun no
nacidos: hablan de ellos, preparan lo
necesario, hacen renuncias sin
cuento, y asi continuan a lo largo de
su vida, sin que lo adviertan. Si esto
hacen los hombres, concluia, ¢qué
no hara el mejor de los padres, que
es Nuestro Padre Dios?

A raiz del fallecimiento de Mons.
Escriva de Balaguer, me asombro
comprobar el testimonio unanime de
cuantos le habian conocido: fue un
gran amigo, y tuvo muchos amigos.
Pero algunos recuerdos evocan
también su justicia y veracidad, aun
a riesgo de enfriar los aprecios
humanos.



En los primeros afios de su
sacerdocio, perdio a uno de sus mas
grandes amigos. Un comparfiero del
Seminario abandono su vocacion y
atentd matrimonio civil a pesar de
las suplicas con que le rogo que no
diera ese paso. Transcurrido el
tiempo, para arreglar su situacion
canonica, le pidié que declarase que
habia llegado a la ordenacion con
falta de libertad, presionado por
coacciones familiares. El Fundador
del Opus Dei, con claridad y caridad,
se nego rotundamente; y le explico
que no podia dar ese testimonio,
puesto que conocia la libertad con
que habia accedido a las érdenes
sagradas. La familia de aquel
hombre le estuvo siempre muy
agradecida, aunque el interesado le
retirg la palabra. No quiso jamas la
verdad a medias, por entender que -
en muchas ocasiones- una verdad a
medias puede ser una gran mentira.



Recuerdo -lo contaba el mismo
protagonista- que un amigo del
Fundador del Opus Dei le pidio que
le atendiera en confesion. Notaba la
paciencia paternal con que le oia y le
aconsejaba. "La situacion -referia el
interesado- mudo drasticamente
cuando me acusé de que me habia
batido en duelo con otra persona;
con mucha fortaleza y cambiando el
tono de voz, me hizo ver la gravedad
y la imprudencia de ese gesto, y el
modo de arreglar mi situacion;
comprendi lo horrible que era mi
pecado”.

Fue extremadamente sincero. No
habia nada de postizo en su
conducta, y huyo siempre de la
mentira y de la doblez. No adopt6
jamas la restriccion mental. Aconsejo
a todas las almas que -sin mala
educacion- fuesen siempre muy
claras en el trato con Dios, en la
direccion espiritual, y con los demas.
Puntualizaba que una persona



sincera vive con la paz de los hijos de
Dios, que nada tienen que ocultar,
porque se esfuerzan en comportarse
de acuerdo con esa filiacion divina
en cualquier circunstancia.

Precisamente porque era muy
franco, nunca tuvo el menor
inconveniente en rectificar, cuando
se habia equivocado, o recibia
nuevos datos sobre un problema. Si
era necesario, pedia perdon y
aclaraba su postura empleando un
proverbio: no soy un rio que no
puede volverse atras.

He visto como trataba el Fundador
de la Obra con Cardenales, Obispos,
dirigentes de distintos Estados,
diplomaticos, industriales,
empresarios, obreros, campesinos,
sacerdotes, comparieros de
Universidad, gente joven y gente
mayor; y he comprobado su absoluta
sinceridad con todos. Expresaba a
sus interlocutores lo que llevaba



dentro del alma, guardando siempre
los limites establecidos por la
caridad. No se rendia a los potentes,
aunque les trataba con la delicadeza
necesaria, pensando en el bien de sus
almas. También en estos casos le
buscaban, porque conocian que no se
quedaba en componendas o
compromisos, sino que les hablaba
con criterio sacerdotal.

Predicaba de continuo las palabras
del Apostol Juan: veritas liberabit vos
['la verdad os hara libres": Juan
8,32]. Iba siempre con la verdad por
delante, y asi lo aconsejaba a todo el
mundo, con un comportamiento
lleno de caridad, de acuerdo también
con San Pablo: veritatem facientes in
caritate ["afirmando la verdad con
caridad": Efesios 4,15]. Si actuamos
de esta manera, nos explicaba,
ademas de ayudar a las almas,
tendremos la paz de Dios en
nuestras vidas, y la transmitiremos
a los demas.



Queria que la gente, movida por la
gracia y por el trato con el Sefior,
actuase con sencillez, y tuviera
espiritu de servicio, sin tapaderas ni
adornos. Refiriéndose a quienes
alardean de una sabiduria postiza,
bromeaba -con un dicho popular-
que muestran el talento de don
Estupendo, que por la mafiana dice
lo que de noche estuvo leyendo. Nos
prevenia constantemente contra la
vanidad, que se manifiesta de
manera subrepticia y sin que nos
demos cuenta. En marzo de 1973,
ponderaba: la vanidad, eso que
parece tan femenino, jes muy
masculino! Tan masculino, que, a
veces, se insinua enmascarandose,
como si no se tuviera vanidad.

Desde luego, la justicia tiene
infinidad de facetas. Por lo que
conozco de Mons. Escriva de
Balaguer, me atreveria a destacar
que dio radical importancia a no



juzgar sin escuchar, en el caso de que
resultase necesario ese juicio.

En ocasiones evocaba que, cuando
tenia tres o cuatro anos, siendo
alumno del Colegio de las Hijas de la
Caridad en Barbastro, le achacaron
que habia pegado a una nifia: asi se
lo dijeron a la que iba a recogerle a la
salida de las clases. La muchacha le
reprendio, haciéndole notar que no
era cristiano, ni humano, pegar a
otro y, mucho menos, a una nifia.
Como la acusacion carecia de todo
fundamento, Mons. Escriva de
Balaguer recordaba que sinti6 una
pena muy grande. Le dolio la
imputacion injusta: no la regafiina,
sino la injusticia de que le
atribuyeran lo que no habia
cometido. Comenzo asi a dar
importancia a la verdad, y a
considerar que no se debe inculpar a
nadie de lo que no se sabe, ni
formular juicios sobre las personas
sin conocimiento de causa. Este



recuerdo le llevaba a fomentar el
mas fuerte rechazo de la
murmuracion o difamacion, y a
abstenerse de juzgar a nadie, sin oir
al interesado.

En 1972, aparecio en un diario
italiano un articulo, firmado por un
tedlogo, que denunciaba como
erroneas unas declaraciones de una
persona constituida en autoridad.
Nos pidi6 oraciones para que no
causara dafio entre el mucho publico
que podia leer el periodico. Mas
tarde, se entero de que aquellas
declaraciones no eran auténticas.
Inmediatamente, nos llamo a las
personas con las que habia hablado,
para informarnos, quitarnos la
preocupacion, y rogarnos que
rezasemos por quien habia escrito
con ligereza. Me dejo muy
impresionado, tanto la fortaleza con
que respondio al mal que hubieran
podido provocar esas
manifestaciones, como la rapidez con



que reacciond para rehabilitar la
fama de la persona calumniada, y
para rogar que le ayudasemos en las
oraciones por el difamador.

Sefialo a todos -y con mas
fundamento a los que tenian una
funcion de gobierno-, que es
necesario oir siempre las dos
campanas, para no juzgar
precipitadamente, no tomar
decisiones injustas, y no causar
perjuicios a terceros. En 1968, tomé
estas notas de una de las muchas
charlas que nos dirigia sobre este
punto: el que gobierna debe tratar
de hacer el bien espiritualmente a
todas las almas que gobierna. Por
lo tanto, es muy interesante y muy
importante escuchar la campana
del interesado, cuando se ha
recibido cualquier informacion; y
escucharle con respeto, aunque se
tenga la sensacion de que engana.
Antes de advertir algo o de
corregir, hemos de saber ponernos



en las condiciones de esa persona
que nos va a escuchar la
advertencia: ;cOmo querria yo que
me trataran, si me encontrara en
esa situacion?

Animado por la justicia, reconcilio a
muchas personas, que habian roto la
amistad, o se mostraban mutua
antipatia. Con sentido sobrenatural y
paciencia humana, les hacia razonar
separadamente. Si venian a quejarse
del que consideraban adversario, les
preguntaba: ¢le has escuchado?;
chas tenido en cuenta su situacion
personal?; ;has hablado con
claridad, y sin ofenderle? Ademas,
no dejaba de avisar con sencillez: te
advierto con completa sinceridad
que también oiré a la otra parte,
tanto para ayudarle -con el mismo
afan que lo hago contigo-, como
para ponderar lo que me estas ta
diciendo ahora.



Se esforzaba en fomentar la union y
en encontrar motivos para disculpar
o perdonar la actuacion de los que
habian provocado molestias. Muchas
veces, aducia: aunque no te falta
razon, no dejes de pensar que
también esa persona tiene derecho
a estar cansada, porque le has
cogido en un momento del final de
la jornada, con todo el peso del
trabajo; porque estamos en una
época del afio en que se nota la
carga de estos meses de ocupacion;
por su situacion, etc. De esta
manera, les hacia ponderar las
decisiones, sin perder de vista que
estamos para servir, para unir, para
amar a los demas.

Es tal vez menos conocido como
abordo Mons. Escriva de Balaguer el
cumplimiento de los deberes, la
fidelidad y lealtad a la palabra, la
justicia con quienes le prestaban
servicios.



Se dejaba llevar con mas fuerza por
la necesidad de corresponder al
amor de Dios que por la obligacion
proveniente de los compromisos
adquiridos: no por despreciarlos,
sino porque no se contentaba con el
cumplimiento estricto del deber. Por
€s0, nos alentaba incesantemente a
no limitarnos a acatar lo que esta
dispuesto: hemos de excedernos
gustosamente, con el
convencimiento de que nunca
podremos satisfacer en justicia a la
Misericordia y al Amor de Dios.

Pensaba que los cristianos han de
atender las obligaciones y exigir los
derechos, para ensefiar a todos a
santificarse con el ejercicio de esos
deberes y facultades, que les colocan,
dentro de la sociedad, en la misma
situacion de los demas ciudadanos,
nuestros iguales.

Muchas veces, hablando con
estudiantes, seminaristas,



aprendices, hacia referencia a la
obligacion de justicia que tenian con
Dios, con sus familias y con la
sociedad, de aprovechar esos
tiempos de preparacion, con un
cumplimiento exacto de su deber. Si
no, puntualizaba, estais cometiendo
una estafa.

Inculco siempre el agradecimiento
hacia quienes trabajan en servicio de
los demas. Eran preguntas frecuentes
en sus labios: ¢tratas con carifio a
los que de ti dependen?, ;ayudas a
tus colaboradores?, ;procuras que
no sean extranos para ti?, ¢les
encomiendas?, ;haces apostolado
con ellos? Por ejemplo, respecto a
los proveedores y obreros que
trabajaban en las casas de la Sede
Central del Opus Dei, queria que se
les tratase con delicadeza y con
caridad, que se les conociese, que se
les preguntase por la familia, y que,
en la medida de lo posible, se les
ayudase a mejorar sus condiciones



materiales. Solia comentar a
personas que tenian muchos
empleados: tu no puedes ser una
maquina sin alma, sin corazon: en
la medida de lo posible, debes
pensar que estas tratando con
personas que tienen necesidades
concretas, y debes procurar
conocer cuales son esas
necesidades.

Respetaba, hasta en los detalles mas
pequerios, los derechos al descanso y
a la tranquilidad de la gente. Durante
las obras de la Sede Central del Opus
Deij, vigilaba como se cumplian los
plazos indicados por la empresa,
pero jamas acudio en la hora de
interrupcion del trabajo que tenian
los obreros, y que aprovechaban
para comer. Queria que aquellos
hombres, durante ese espacio de
tiempo, pudiesen almorzar
tranquilos, y reposar, sin sujetarse a
ninguna deferencia si le veian pasar.



Dispuso que se evitasen peligros
innecesarios al hacer los trabajos
materiales: las limpiezas de las
ventanas en las casas altas, los
arreglos de electricidad, etc. Indico
expresamente que se viviesen esas
normas de prudencia con los que
vinieran a trabajar a los Centros. He
presenciado su interés por la
seguridad de los obreros en la Sede
Central. No se olvidaba de
encomendar a diario que no hubiese
desgracias materiales y -gracias a
Dios- no ocurrio ningun accidente.

Del mismo modo, vivio y ensefid la
necesidad de pagar los impuestos, o
de recurrir a los seguros sociales
establecidos, sin buscar excepciones.
Al hablar con empresarios o con
gente de la que dependian otras
personas, les recordaba ese deber
hacia sus empleados. Le dolia que no
se practicase esta obligacion de
justicia y procuraba poner remedio
en la medida en que estaba a su



alcance. Y sufria cuando, en algunos
lugares, se trataba con
discriminacion a los sacerdotes o0 a
los religiosos, al no concederles los
mismos seguros o prestaciones que a
los demas.

Cuando se instalaron las primeras
residencias, aunque habia una
carencia enorme de medios, se
encargo de que se retribuyera justa y
puntualmente a los que trabajaban
alli. Me lo ha referido, cuando he
tenido que pagar a personas que
prestaban servicios en las casas
donde viviamos: es preferible que
lo pasemos mal nosotros, a que
otros sufran por nuestra
negligencia o por nuestra falta del
cumplimiento del deber.

Aconsejaba que se dieran propinas
generosas, como exigencia de la
justicia: tanto porque en algunos
lugares estan consideradas parte del
salario, como por la necesidad de



contribuir al bienestar de quienes
prestan esos servicios. Soy testigo de
que daba esas propinas sin humillar,
con un trato cordial, de igual a igual,
sin conceder importancia a lo que
hacia.

Por otra parte, alenté a muchas
personas a promover en todo el
mundo obras e iniciativas dirigidas a
la formacion de los mas indigentes, a
la educacion de los que no contaban
con medios, a la formacion
permanente de técnicos, obreros o
campesinos. Le preocupaba la
situacion de quienes se encontraban
en condiciones de privacion, porque
se sentia obligado a transmitir la
experiencia y los conocimientos que,
por la Bondad de Dios, habia tenido
la posibilidad de adquirir; y asi lo
razonaba también a los promotores o
colaboradores de esas iniciativas de
hondo contenido social.



También impulso que se
constituyeran cooperativas para
fomentar la vivienda, el trabajo, la
explotacion de tierras por parte de
los campesinos, de modo que se
viesen beneficiadas muchas personas
que estaban privadas del
alojamiento, o se hallaban sin
ocupacion y sin medios para
alimentarse.

Se comprende su oposicion a las
recomendaciones.

Por la expansion de la Obra, ha
habido en muchos sitios miembros
del Opus Dei con cargos de
importancia en la sociedad, y en la
vida publica. Mons. Escriva de
Balaguer, por justicia con esos
hombres y con quienes pudieran
tener otros derechos, jamas hizo la
mas minima recomendacion a un
hijo suyo. Asi se lo propuso desde el
primer momento, cuando no habia



aun ninguno en esos puestos de
responsabilidad.

Tampoco hizo ninguna
recomendacion en favor de los de su
familia. Recuerdo que se cruzo
casualmente con un profesor de la
Universidad espafiola poco después
de haber examinado a su hermano
Santiago. Le dijo que le habia dado
una calificacion que no era la mas
alta, pero que, teniendo en cuenta el
buen aprovechamiento con que
habia seguido el curso podia
aumentarsela. ";Qué le parece a
vd.?", pregunto. Y le respondid
inmediatamente: por mi dale la
nota que se ha merecido en el
examen; no quiero que tu te
quedes con la sombra de una
injusticia en tu alma.

He presenciado también
conversaciones con autoridades,
civiles y eclesiasticas, para defender
los derechos de terceros. No he



olvidado que, en 1960, querian
excluir a una persona de un trabajo
al que tenia derecho, y Mons. Escriva
de Balaguer no dudo en acudir a un
eclesiastico, que desempefiaba un
cargo de importancia, para hacerle
recapacitar sobre su modo de
proceder, sin miedo a caer en
desgracia. Después de la
conversacion, aquel eclesiastico
respeto los derechos del interesado.

Otra caracteristica de Mons. Escriva
de Balaguer era su sentido de
ciudadania, de normalidad, que le
llevaba al rechazo de cualquier
privilegio o exencion, o de un trato
favorable.

Expresion de su lealtad como
ciudadano es el hecho de que, en
todos los paises donde trabajaba el
Opus Dei, quiso que -cuando se
pudiera- se obtuviese la personalidad
juridica civil, o el reconocimiento de
la autoridad publica. Igualmente



dispuso que las obras impulsadas por
el espiritu del Opus Dei, se atuviesen
a las leyes civiles vigentes en cada
territorio.

Una muestra evidente es que pago
durante mucho tiempo, en Esparia, el
gravamen establecido para los
mayores de edad que no habian
contraido matrimonio, y que era
conocido popularmente como
"Impuesto de solteria". Al ser
sacerdote, podia eximirse de esa
carga fiscal, pero prefirié no buscar
ni siquiera en esto una excepcion.

En tiempos de la II Republica
espafiola, se opuso a que las
religiosas de las comunidades que
dependian del Patronato de Santa
Isabel se llevaran los cuadros y
objetos pertenecientes a la Direccion
General de Bellas Artes, para
custodiarlos en un lugar mas seguro.
Ante la desaprobacion de algunas de
ellas, les explico los motivos para



actuar asi: de una parte, era
necesario respetar las disposiciones
de la autoridad civil, sin cuyo
permiso previo no se podian
trasladar aquellas obras; en segundo
término, no podian considerarse
autorizadas a disponer de los bienes
que pertenecian al patrimonio
artistico nacional y no a la
comunidad religiosa; también debian
considerar que, si actuaban como
habian pensado, podrian dar motivo
a la autoridad -ya en aquellos
tiempos poco respetuosa de los
derechos de la Iglesia- para
endurecer su actitud; y, finalmente,
era necesario evitar que los
enemigos de Dios pudiesen apoyarse
en ese pretexto para montar -desde
luego, sin ningun fundamento- una
campaifia de escandalo y de calumnia
contra la Iglesia.

En el cumplimiento de sus deberes,
no renunciaba imprudentemente a
ningun derecho, para no perjudicar a



la persona que pudiera sucederle.
Cuando era Rector del Patronato de
Santa Isabel, presentaba
puntualmente las relaciones y las
cuentas al Gobierno de la Republica,
aun conociendo que esas personas
podian poner trabas o dificultar el
ejercicio de las facultades que le
correspondian. Ademas de defender
las competencias propias de la
Iglesia, queria también que, cuando
hubiera cesado en ese cargo, su
sucesor se encontrase con todo en
orden, y pudiese invocar los
derechos adquiridos ante posibles
dificultades.

Le he acomparfiado en muchas
gestiones en lugares publicos. No se
valia de su condicion de sacerdote,
para conseguir privilegios. Respetaba
gustosamente las colas, cuando habia
de hacerlas; esperaba en los
comercios el turno para que le
atendiesen los dependientes; v,
cuando alguna persona pretendia



favorecerle, se negaba amablemente,
pensando que también los demas
tendrian otros trabajos y estaban alli
con anticipacién.No permitia un
trato de favor que pudiese ir en
detrimento de terceros. Pagé siempre
lo que era justo, al médico, al sastre,
en las tiendas. Para frenar a los que
querian favorecerle, explicaba: si no
me permiten pagar lo que es justo
y debido, me quitan la libertad de
poder volver aqui cuando tenga
necesidad, porque no quiero
ocasionarles el mas minimo
perjuicio o la pérdida de sus
derechos.

Y este rasgo de la personalidad de
Mons. Escriva de Balaguer se
reflejaria también en la historia del
Opus Dei, como un criterio basico
para el reconocimiento candnico del
carisma fundacional: la necesidad de
seguir un camino de acuerdo con el
Derecho comun, sin excepciones ni
privilegios.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/5-amo-la-
justicia/ (25/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/5-amo-la-justicia/
https://opusdei.org/es-es/article/5-amo-la-justicia/
https://opusdei.org/es-es/article/5-amo-la-justicia/

	5. Amó la justicia

