
opusdei.org

5. Amó la justicia

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

21/12/2011

La última vez que estuve junto a
Mons. Escrivá de Balaguer fue el 26
de mayo de 1975, y presencié su
espíritu de agradecimiento. Sucedió
en el aeropuerto de Barajas, al
regreso desde Torreciudad,
Barbastro y Zaragoza. Yo estaba en
uno de los aparcamientos exteriores,
y allí llegó en un coche de la



compañía aérea. No me dio tiempo a
abrirle la puerta, pues se adelantó
con viveza. Antes de seguir su
camino, buscó rápidamente al
conductor de ese vehículo, para
despedirse de él y darle las gracias
por el servicio que acababa de
prestarle. Pienso que esta gratitud,
habitual en la vida del Fundador del
Opus Dei, reflejaba bien lo que dejó
escrito: Si se hace justicia a secas,
es posible que la gente se quede
herida (Forja, 502).

No me cabe la menor duda de que,
por el comportamiento de sus padres
y por su modo de tratar a los demás,
fue calando en él un hondo sentido
de la justicia, que le llevaba en
primer término a ser muy
agradecido. Relataba, por ejemplo,
que una vez, en el Colegio de los
Escolapios (Barbastro), el profesor de
Matemáticas le sacó a la pizarra y le
planteó algo que no había salido en
sus lecciones. El muchacho reaccionó



de modo fuerte: eso que me
pregunta, no lo ha explicado usted;
y tiró el borrador contra la pizarra. 
Días después -así lo evocaba-, iba yo
con mi padre, por la calle, y vino a
nuestro encuentro ese mismo
fraile. Pensé: ¡adiós!, ahora se lo
cuenta a mi padre...
Efectivamente, se detuvo, le
comentó una cosa amable... y se
despidió sin decir nada. Le quedé
tan agradecido por su silencio, que
todos los días rezo por él. Después
murió mártir.

Daba las gracias de corazón a
cuantos le atendían. Me ha contado
el doctor Rudi Schunk que, cuando el
26 de junio de 1975 le abrió la puerta
del coche, se lo agradeció con tal
cariño, que notó que estaba rezando
por él. Venía de Castelgandolfo con
las molestias que poco después le
produjeron el paro cardíaco
definitivo.



De la misma manera, daba gracias a
Dios por todos los beneficios
recibidos, presentes, pasados y
futuros, y también por los
desconocidos, etiam ignotis. A
propósito de esto, aludía al cuidado
de los padres y madres de la tierra,
en la espera de sus hijos aún no
nacidos: hablan de ellos, preparan lo
necesario, hacen renuncias sin
cuento, y así continúan a lo largo de
su vida, sin que lo adviertan. Si esto
hacen los hombres, concluía, ¿qué
no hará el mejor de los padres, que
es Nuestro Padre Dios?

A raíz del fallecimiento de Mons.
Escrivá de Balaguer, me asombró
comprobar el testimonio unánime de
cuantos le habían conocido: fue un
gran amigo, y tuvo muchos amigos.
Pero algunos recuerdos evocan
también su justicia y veracidad, aun
a riesgo de enfriar los aprecios
humanos.



En los primeros años de su
sacerdocio, perdió a uno de sus más
grandes amigos. Un compañero del
Seminario abandonó su vocación y
atentó matrimonio civil a pesar de
las súplicas con que le rogó que no
diera ese paso. Transcurrido el
tiempo, para arreglar su situación
canónica, le pidió que declarase que
había llegado a la ordenación con
falta de libertad, presionado por
coacciones familiares. El Fundador
del Opus Dei, con claridad y caridad,
se negó rotundamente; y le explicó
que no podía dar ese testimonio,
puesto que conocía la libertad con
que había accedido a las órdenes
sagradas. La familia de aquel
hombre le estuvo siempre muy
agradecida, aunque el interesado le
retiró la palabra. No quiso jamás la
verdad a medias, por entender que -
en muchas ocasiones- una verdad a
medias puede ser una gran mentira.



Recuerdo -lo contaba el mismo
protagonista- que un amigo del
Fundador del Opus Dei le pidió que
le atendiera en confesión. Notaba la
paciencia paternal con que le oía y le
aconsejaba. "La situación -refería el
interesado- mudó drásticamente
cuando me acusé de que me había
batido en duelo con otra persona;
con mucha fortaleza y cambiando el
tono de voz, me hizo ver la gravedad
y la imprudencia de ese gesto, y el
modo de arreglar mi situación;
comprendí lo horrible que era mi
pecado".

Fue extremadamente sincero. No
había nada de postizo en su
conducta, y huyó siempre de la
mentira y de la doblez. No adoptó
jamás la restricción mental. Aconsejó
a todas las almas que -sin mala
educación- fuesen siempre muy
claras en el trato con Dios, en la
dirección espiritual, y con los demás.
Puntualizaba que una persona



sincera vive con la paz de los hijos de
Dios, que nada tienen que ocultar,
porque se esfuerzan en comportarse
de acuerdo con esa filiación divina
en cualquier circunstancia.

Precisamente porque era muy
franco, nunca tuvo el menor
inconveniente en rectificar, cuando
se había equivocado, o recibía
nuevos datos sobre un problema. Si
era necesario, pedía perdón y
aclaraba su postura empleando un
proverbio: no soy un río que no
puede volverse atrás.

He visto cómo trataba el Fundador
de la Obra con Cardenales, Obispos,
dirigentes de distintos Estados,
diplomáticos, industriales,
empresarios, obreros, campesinos,
sacerdotes, compañeros de
Universidad, gente joven y gente
mayor; y he comprobado su absoluta
sinceridad con todos. Expresaba a
sus interlocutores lo que llevaba



dentro del alma, guardando siempre
los límites establecidos por la
caridad. No se rendía a los potentes,
aunque les trataba con la delicadeza
necesaria, pensando en el bien de sus
almas. También en estos casos le
buscaban, porque conocían que no se
quedaba en componendas o
compromisos, sino que les hablaba
con criterio sacerdotal.

Predicaba de continuo las palabras
del Apóstol Juan: veritas liberabit vos
["la verdad os hará libres": Juan
8,32]. Iba siempre con la verdad por
delante, y así lo aconsejaba a todo el
mundo, con un comportamiento
lleno de caridad, de acuerdo también
con San Pablo: veritatem facientes in
caritate ["afirmando la verdad con
caridad": Efesios 4,15]. Si actuamos
de esta manera, nos explicaba, 
además de ayudar a las almas,
tendremos la paz de Dios en
nuestras vidas, y la transmitiremos
a los demás.



Quería que la gente, movida por la
gracia y por el trato con el Señor,
actuase con sencillez, y tuviera
espíritu de servicio, sin tapaderas ni
adornos. Refiriéndose a quienes
alardean de una sabiduría postiza,
bromeaba -con un dicho popular-
que muestran el talento de don
Estupendo, que por la mañana dice
lo que de noche estuvo leyendo. Nos
prevenía constantemente contra la
vanidad, que se manifiesta de
manera subrepticia y sin que nos
demos cuenta. En marzo de 1973,
ponderaba: la vanidad, eso que
parece tan femenino, ¡es muy
masculino! Tan masculino, que, a
veces, se insinúa enmascarándose,
como si no se tuviera vanidad.

Desde luego, la justicia tiene
infinidad de facetas. Por lo que
conozco de Mons. Escrivá de
Balaguer, me atrevería a destacar
que dio radical importancia a no



juzgar sin escuchar, en el caso de que
resultase necesario ese juicio.

En ocasiones evocaba que, cuando
tenía tres o cuatro años, siendo
alumno del Colegio de las Hijas de la
Caridad en Barbastro, le achacaron
que había pegado a una niña: así se
lo dijeron a la que iba a recogerle a la
salida de las clases. La muchacha le
reprendió, haciéndole notar que no
era cristiano, ni humano, pegar a
otro y, mucho menos, a una niña.
Como la acusación carecía de todo
fundamento, Mons. Escrivá de
Balaguer recordaba que sintió una
pena muy grande. Le dolió la
imputación injusta: no la regañina,
sino la injusticia de que le
atribuyeran lo que no había
cometido. Comenzó así a dar
importancia a la verdad, y a
considerar que no se debe inculpar a
nadie de lo que no se sabe, ni
formular juicios sobre las personas
sin conocimiento de causa. Este



recuerdo le llevaba a fomentar el
más fuerte rechazo de la
murmuración o difamación, y a
abstenerse de juzgar a nadie, sin oír
al interesado.

En 1972, apareció en un diario
italiano un artículo, firmado por un
teólogo, que denunciaba como
erróneas unas declaraciones de una
persona constituida en autoridad.
Nos pidió oraciones para que no
causara daño entre el mucho público
que podía leer el periódico. Más
tarde, se enteró de que aquellas
declaraciones no eran auténticas.
Inmediatamente, nos llamó a las
personas con las que había hablado,
para informarnos, quitarnos la
preocupación, y rogarnos que
rezásemos por quien había escrito
con ligereza. Me dejó muy
impresionado, tanto la fortaleza con
que respondió al mal que hubieran
podido provocar esas
manifestaciones, como la rapidez con



que reaccionó para rehabilitar la
fama de la persona calumniada, y
para rogar que le ayudásemos en las
oraciones por el difamador.

Señaló a todos -y con más
fundamento a los que tenían una
función de gobierno-, que es
necesario oír siempre las dos
campanas, para no juzgar
precipitadamente, no tomar
decisiones injustas, y no causar
perjuicios a terceros. En 1968, tomé
estas notas de una de las muchas
charlas que nos dirigía sobre este
punto: el que gobierna debe tratar
de hacer el bien espiritualmente a
todas las almas que gobierna. Por
lo tanto, es muy interesante y muy
importante escuchar la campana
del interesado, cuando se ha
recibido cualquier información; y
escucharle con respeto, aunque se
tenga la sensación de que engaña.
Antes de advertir algo o de
corregir, hemos de saber ponernos



en las condiciones de esa persona
que nos va a escuchar la
advertencia: ¿cómo querría yo que
me trataran, si me encontrara en
esa situación?

Animado por la justicia, reconcilió a
muchas personas, que habían roto la
amistad, o se mostraban mutua
antipatía. Con sentido sobrenatural y
paciencia humana, les hacía razonar
separadamente. Si venían a quejarse
del que consideraban adversario, les
preguntaba: ¿le has escuchado?;
¿has tenido en cuenta su situación
personal?; ¿has hablado con
claridad, y sin ofenderle? Además,
no dejaba de avisar con sencillez: te
advierto con completa sinceridad
que también oiré a la otra parte,
tanto para ayudarle -con el mismo
afán que lo hago contigo-, como
para ponderar lo que me estás tú
diciendo ahora.



Se esforzaba en fomentar la unión y
en encontrar motivos para disculpar
o perdonar la actuación de los que
habían provocado molestias. Muchas
veces, aducía: aunque no te falta
razón, no dejes de pensar que
también esa persona tiene derecho
a estar cansada, porque le has
cogido en un momento del final de
la jornada, con todo el peso del
trabajo; porque estamos en una
época del año en que se nota la
carga de estos meses de ocupación;
por su situación, etc. De esta
manera, les hacía ponderar las
decisiones, sin perder de vista que
estamos para servir, para unir, para
amar a los demás.

Es tal vez menos conocido cómo
abordó Mons. Escrivá de Balaguer el
cumplimiento de los deberes, la
fidelidad y lealtad a la palabra, la
justicia con quienes le prestaban
servicios.



Se dejaba llevar con más fuerza por
la necesidad de corresponder al
amor de Dios que por la obligación
proveniente de los compromisos
adquiridos: no por despreciarlos,
sino porque no se contentaba con el
cumplimiento estricto del deber. Por
eso, nos alentaba incesantemente a
no limitarnos a acatar lo que está
dispuesto: hemos de excedernos
gustosamente, con el
convencimiento de que nunca
podremos satisfacer en justicia a la
Misericordia y al Amor de Dios.

Pensaba que los cristianos han de
atender las obligaciones y exigir los
derechos, para enseñar a todos a
santificarse con el ejercicio de esos
deberes y facultades, que les colocan,
dentro de la sociedad, en la misma
situación de los demás ciudadanos,
nuestros iguales.

Muchas veces, hablando con
estudiantes, seminaristas,



aprendices, hacía referencia a la
obligación de justicia que tenían con
Dios, con sus familias y con la
sociedad, de aprovechar esos
tiempos de preparación, con un
cumplimiento exacto de su deber. Si
no, puntualizaba, estáis cometiendo
una estafa.

Inculcó siempre el agradecimiento
hacia quienes trabajan en servicio de
los demás. Eran preguntas frecuentes
en sus labios: ¿tratas con cariño a
los que de ti dependen?, ¿ayudas a
tus colaboradores?, ¿procuras que
no sean extraños para ti?, ¿les
encomiendas?, ¿haces apostolado
con ellos? Por ejemplo, respecto a
los proveedores y obreros que
trabajaban en las casas de la Sede
Central del Opus Dei, quería que se
les tratase con delicadeza y con
caridad, que se les conociese, que se
les preguntase por la familia, y que,
en la medida de lo posible, se les
ayudase a mejorar sus condiciones



materiales. Solía comentar a
personas que tenían muchos
empleados: tú no puedes ser una
máquina sin alma, sin corazón: en
la medida de lo posible, debes
pensar que estás tratando con
personas que tienen necesidades
concretas, y debes procurar
conocer cuáles son esas
necesidades.

Respetaba, hasta en los detalles más
pequeños, los derechos al descanso y
a la tranquilidad de la gente. Durante
las obras de la Sede Central del Opus
Dei, vigilaba cómo se cumplían los
plazos indicados por la empresa,
pero jamás acudió en la hora de
interrupción del trabajo que tenían
los obreros, y que aprovechaban
para comer. Quería que aquellos
hombres, durante ese espacio de
tiempo, pudiesen almorzar
tranquilos, y reposar, sin sujetarse a
ninguna deferencia si le veían pasar.



Dispuso que se evitasen peligros
innecesarios al hacer los trabajos
materiales: las limpiezas de las
ventanas en las casas altas, los
arreglos de electricidad, etc. Indicó
expresamente que se viviesen esas
normas de prudencia con los que
vinieran a trabajar a los Centros. He
presenciado su interés por la
seguridad de los obreros en la Sede
Central. No se olvidaba de
encomendar a diario que no hubiese
desgracias materiales y -gracias a
Dios- no ocurrió ningún accidente.

Del mismo modo, vivió y enseñó la
necesidad de pagar los impuestos, o
de recurrir a los seguros sociales
establecidos, sin buscar excepciones.
Al hablar con empresarios o con
gente de la que dependían otras
personas, les recordaba ese deber
hacia sus empleados. Le dolía que no
se practicase esta obligación de
justicia y procuraba poner remedio
en la medida en que estaba a su



alcance. Y sufría cuando, en algunos
lugares, se trataba con
discriminación a los sacerdotes o a
los religiosos, al no concederles los
mismos seguros o prestaciones que a
los demás.

Cuando se instalaron las primeras
residencias, aunque había una
carencia enorme de medios, se
encargó de que se retribuyera justa y
puntualmente a los que trabajaban
allí. Me lo ha referido, cuando he
tenido que pagar a personas que
prestaban servicios en las casas
donde vivíamos: es preferible que
lo pasemos mal nosotros, a que
otros sufran por nuestra
negligencia o por nuestra falta del
cumplimiento del deber.

Aconsejaba que se dieran propinas
generosas, como exigencia de la
justicia: tanto porque en algunos
lugares están consideradas parte del
salario, como por la necesidad de



contribuir al bienestar de quienes
prestan esos servicios. Soy testigo de
que daba esas propinas sin humillar,
con un trato cordial, de igual a igual,
sin conceder importancia a lo que
hacía.

Por otra parte, alentó a muchas
personas a promover en todo el
mundo obras e iniciativas dirigidas a
la formación de los más indigentes, a
la educación de los que no contaban
con medios, a la formación
permanente de técnicos, obreros o
campesinos. Le preocupaba la
situación de quienes se encontraban
en condiciones de privación, porque
se sentía obligado a transmitir la
experiencia y los conocimientos que,
por la Bondad de Dios, había tenido
la posibilidad de adquirir; y así lo
razonaba también a los promotores o
colaboradores de esas iniciativas de
hondo contenido social.



También impulsó que se
constituyeran cooperativas para
fomentar la vivienda, el trabajo, la
explotación de tierras por parte de
los campesinos, de modo que se
viesen beneficiadas muchas personas
que estaban privadas del
alojamiento, o se hallaban sin
ocupación y sin medios para
alimentarse.

Se comprende su oposición a las
recomendaciones.

Por la expansión de la Obra, ha
habido en muchos sitios miembros
del Opus Dei con cargos de
importancia en la sociedad, y en la
vida pública. Mons. Escrivá de
Balaguer, por justicia con esos
hombres y con quienes pudieran
tener otros derechos, jamás hizo la
más mínima recomendación a un
hijo suyo. Así se lo propuso desde el
primer momento, cuando no había



aún ninguno en esos puestos de
responsabilidad.

Tampoco hizo ninguna
recomendación en favor de los de su
familia. Recuerdo que se cruzó
casualmente con un profesor de la
Universidad española poco después
de haber examinado a su hermano
Santiago. Le dijo que le había dado
una calificación que no era la más
alta, pero que, teniendo en cuenta el
buen aprovechamiento con que
había seguido el curso podía
aumentársela. "¿Qué le parece a
Vd.?", preguntó. Y le respondió
inmediatamente: por mí dale la
nota que se ha merecido en el
examen; no quiero que tú te
quedes con la sombra de una
injusticia en tu alma.

He presenciado también
conversaciones con autoridades,
civiles y eclesiásticas, para defender
los derechos de terceros. No he



olvidado que, en 1960, querían
excluir a una persona de un trabajo
al que tenía derecho, y Mons. Escrivá
de Balaguer no dudó en acudir a un
eclesiástico, que desempeñaba un
cargo de importancia, para hacerle
recapacitar sobre su modo de
proceder, sin miedo a caer en
desgracia. Después de la
conversación, aquel eclesiástico
respetó los derechos del interesado.

Otra característica de Mons. Escrivá
de Balaguer era su sentido de
ciudadanía, de normalidad, que le
llevaba al rechazo de cualquier
privilegio o exención, o de un trato
favorable.

Expresión de su lealtad como
ciudadano es el hecho de que, en
todos los países donde trabajaba el
Opus Dei, quiso que -cuando se
pudiera- se obtuviese la personalidad
jurídica civil, o el reconocimiento de
la autoridad pública. Igualmente



dispuso que las obras impulsadas por
el espíritu del Opus Dei, se atuviesen
a las leyes civiles vigentes en cada
territorio.

Una muestra evidente es que pagó
durante mucho tiempo, en España, el
gravamen establecido para los
mayores de edad que no habían
contraído matrimonio, y que era
conocido popularmente como
"impuesto de soltería". Al ser
sacerdote, podía eximirse de esa
carga fiscal, pero prefirió no buscar
ni siquiera en esto una excepción.

En tiempos de la II República
española, se opuso a que las
religiosas de las comunidades que
dependían del Patronato de Santa
Isabel se llevaran los cuadros y
objetos pertenecientes a la Dirección
General de Bellas Artes, para
custodiarlos en un lugar más seguro.
Ante la desaprobación de algunas de
ellas, les explicó los motivos para



actuar así: de una parte, era
necesario respetar las disposiciones
de la autoridad civil, sin cuyo
permiso previo no se podían
trasladar aquellas obras; en segundo
término, no podían considerarse
autorizadas a disponer de los bienes
que pertenecían al patrimonio
artístico nacional y no a la
comunidad religiosa; también debían
considerar que, si actuaban como
habían pensado, podrían dar motivo
a la autoridad -ya en aquellos
tiempos poco respetuosa de los
derechos de la Iglesia- para
endurecer su actitud; y, finalmente,
era necesario evitar que los
enemigos de Dios pudiesen apoyarse
en ese pretexto para montar -desde
luego, sin ningún fundamento- una
campaña de escándalo y de calumnia
contra la Iglesia.

En el cumplimiento de sus deberes,
no renunciaba imprudentemente a
ningún derecho, para no perjudicar a



la persona que pudiera sucederle.
Cuando era Rector del Patronato de
Santa Isabel, presentaba
puntualmente las relaciones y las
cuentas al Gobierno de la República,
aun conociendo que esas personas
podían poner trabas o dificultar el
ejercicio de las facultades que le
correspondían. Además de defender
las competencias propias de la
Iglesia, quería también que, cuando
hubiera cesado en ese cargo, su
sucesor se encontrase con todo en
orden, y pudiese invocar los
derechos adquiridos ante posibles
dificultades.

Le he acompañado en muchas
gestiones en lugares públicos. No se
valía de su condición de sacerdote,
para conseguir privilegios. Respetaba
gustosamente las colas, cuando había
de hacerlas; esperaba en los
comercios el turno para que le
atendiesen los dependientes; y,
cuando alguna persona pretendía



favorecerle, se negaba amablemente,
pensando que también los demás
tendrían otros trabajos y estaban allí
con anticipación.No permitía un
trato de favor que pudiese ir en
detrimento de terceros. Pagó siempre
lo que era justo, al médico, al sastre,
en las tiendas. Para frenar a los que
querían favorecerle, explicaba: si no
me permiten pagar lo que es justo
y debido, me quitan la libertad de
poder volver aquí cuando tenga
necesidad, porque no quiero
ocasionarles el más mínimo
perjuicio o la pérdida de sus
derechos.

Y este rasgo de la personalidad de
Mons. Escrivá de Balaguer se
reflejaría también en la historia del
Opus Dei, como un criterio básico
para el reconocimiento canónico del
carisma fundacional: la necesidad de
seguir un camino de acuerdo con el
Derecho común, sin excepciones ni
privilegios.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/5-amo-la-
justicia/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/5-amo-la-justicia/
https://opusdei.org/es-es/article/5-amo-la-justicia/
https://opusdei.org/es-es/article/5-amo-la-justicia/

	5. Amó la justicia

