
opusdei.org

4. VOCACIÓN
CRISTIANA EN EL
MUNDO: SUS
PRESUPUESTOS

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

Es obvio, de otra parte, y lo
apuntábamos hace poco, que, si bien
esas afirmaciones sobre la llamada
universal a la santidad son



presentadas por el Fundador de la
Obra como expresión del carisma o
don divino recibido, y no como
conclusión de una reflexión
especulativa, están, no obstante,
grávidas de implicaciones teológicas,
y arrastran consigo -reclaman- una
profundización en aspectos centrales
de la verdad cristiana. El propio don
Josemaría Escrivá de Balaguer
formuló explícitamente algunas de
esas implicaciones, ya que, al volver
constantemente a lo largo de toda su
vida a la luz inicial, fue
profundizando cada vez más,
percibiendo matices, destellos,
consecuencias; tanto más cuanto los
acontecimientos le exigían subrayar
la peculiaridad de la Obra y sus
diferencias respecto a otros
fenómenos pastorales. No es éste el
momento de exponer con amplitud
la totalidad del espíritu del Opus Dei,
ni tampoco el de glosar los impulsos
que aporta en orden al desarrollo de
la teología; convendrá, sin embargo,



anotar algún detalle, ya que puede
contribuir a subrayar el fondo de esa
peculiaridad de la Obra, y poner de
manifiesto sus raíces. Fijémonos
concretamente en dos puntos: la
conexión entre vocación humana y
vocación divina, y el valor cristiano
de las realidades terrenas.

a) Vocación divina y vocación
humana

Todo el existir cristiano se
fundamenta en el nuevo nacimiento
que significa el Bautismo. La vida
cristiana no es un mero despliegue
de la personalidad humana, sino el
desarrollo de la vida divina
comunicada con Cristo. Pero
precisamente porque el Bautismo es
un nuevo nacer, un ser recreados en
Cristo, afecta no sólo a algunas
facetas de la existencia, sino a la
existencia entera, en todos sus
momentos y en todas sus
dimensiones. Esa novedad que la



vida cristiana implica podrá, a veces
-en quien reciba la vocación
religiosa-, reclamar el apartamiento
o ruptura con las condiciones
normales del vivir humano, o, en
otros casos -en quien se sienta
llamado al sacerdocio-, la dedicación
a las tareas ministeriales; pero de
ordinario, en la inmensa mayoría de
los cristianos, desembocará más bien
en la irrupción de un espíritu nuevo
en el acontecer diario, que resulta así
incorporado e integrado en el existir
cristiano.

Don Josemaría Escrivá percibió esta
realidad con particular hondura, y la
expresó de mil modos y maneras.
Citemos, a título de ejemplo, las
palabras de una homilía
pronunciada el día de San José de
1963, en la que glosó ampliamente la
vida sencilla, ordinaria, del Santo
Patriarca, para proyectarla a
cualquier cristiano: "Vosotros, que
celebráis hoy conmigo esta fiesta de



San José, sois todos hombres
dedicados al trabajo en diversas
profesiones humanas, formáis
diversos hogares, pertenecéis a tan
distintas naciones, razas y lenguas.
Os habéis educado en aulas de
centros docentes o en talleres y
oficinas, habéis ejercido durante
años vuestra profesión, habéis
entablado relaciones profesionales y
personales con vuestros compañeros,
habéis participado en la solución de
los problemas colectivos de vuestras
empresas y de vuestra sociedad".
"Pues bien -concluía-: os recuerdo,
una vez más, que todo eso no es
ajeno a los planes divinos. Vuestra
vocación humana es parte, y parte
importante, de vuestra vocación
divina” (45).

Inmediatamente antes, había dicho:
"La fe y la vocación de cristianos
afectan a toda nuestra existencia, y
no sólo a una parte. Las relaciones
con Dios son necesariamente



relaciones de entrega, y asumen un
sentido de totalidad. La actitud del
hombre de fe es mirar la vida, con
todas sus dimensiones, desde una
perspectiva nueva: la que nos da
Dios".

La luz de la fe, al iluminar la
existencia, lleva a descubrir su
dimensión más profunda: su
referencia radical a Dios; y da a
conocer que el horizonte último de
los afanes y tareas humanas no es
otro que el designio divino de
salvación; más aún, Dios mismo. Una
conclusión brota _de ahí, y de
manera inmediata, para el cristiano
corriente: la vocación de cristiano, la
llamada que como tal recibe, no se
yuxtapone a su existencia diaria, sino
que, insertándose y
compenetrándose con su vida, debe
informarla y dotarla de plenitud
sobrenatural y totalidad de sentido.
Caminar con Dios y hacia Dios,
identificarse con Cristo, no implica,



en modo alguno, alejarse de la vida
ordinaria y común, sino vivirla con
actitud teologal. En suma, como
acabamos de referir y solía repetir
don Josemaría, en una de esas frases
que condensaban su pensamiento,
"la vocación humana es parte, y
parte importante, de la vocación
divina" (46).

Las tareas y situaciones humanas no
son mero ámbito en el que
transcurre una vida teologal que les
es ajena, sino medio y camino, más
aún, materia que la vida teologal
debe asumir e incorporar a su propia
dinámica (47). El existir cristiano del
hombre corriente, al que Dios quiere
en medio del mundo, entregado a las
ocupaciones seculares, se nos
presenta, en suma, como una vida
que tiene su fuente y fundamento en
la gracia; y, en las tareas y
ocupaciones seculares, su eje o quicio
(48). De ahí que el empeño que tal
existir implica pueda ser resumido



en santificar la vida diaria, o, como
hizo frecuentemente el Siervo de
Dios, de acuerdo con la importancia
que reconoció siempre al trabajo, en
"santificar el trabajo, santificarse en
el trabajo y santificar a los demás
con el trabajo” (49).

b) Valor cristiano de las realidades
terrenas

Como resulta obvio, esas
afirmaciones implican y presuponen
una aguda conciencia de la unidad
de la creación, en cuanto regida por
un designio divino que la dirige
hacia el fin que el mismo Dios ha
prefijado; en otras palabras, de la
íntima unidad entre Creación y
Redención. El propio don Josemaría
Escrivá de Balaguer lo expresó de
forma clara y explícita. "Hemos de
amar el mundo -afirmaba en una
homilía pronunciada en 1967-, el
trabajo, las realidades humanas.
Porque el mundo es bueno; fue el



pecado de Adán el que rompió la
divina armonía de lo creado, pero
Dios Padre ha enviado a su Hijo
Unigénito para que restableciera esa
paz. Para que nosotros, hechos hijos
de adopción, pudiéramos liberar a la-
creación del desorden, reconciliar
todas las cosas con Dios” (50)

Más extensamente reiteraba esta
honda realidad teológica en otra
homilía tres años después: "Cristo ,
Nuestro Señor, sigue empeñado en
esta siembra de salvación de los
hombres y de la creación entera, de
este mundo nuestro, que es bueno,
porque salió bueno de las manos de
Dios. Fue la ofensa de Adán, el
pecado de la soberbia humana, el
que rompió la armonía divina de lo
creado.

"Pero Dios Padre, cuando llegó la
plenitud de los tiempos, envió a su
Hijo Unigénito, que -por obra del
Espíritu Santo- tomó carne en María



siempre Virgen, para restablecer la
paz, para que, redimiendo al hombre
del pecado, adoptionem filiorum
reciperemus (Gal IV, 5), fuéramos
constituidos hijos de Dios, capaces de
participar en la intimidad divina:
para que así fuera concedido a este
hombre nuevo, a esta nueva rama de
los hijos de Dios (cfr. Rom VI, 4-5),
liberar el universo entero del
desorden, restaurando todas las
cosas en Cristo (cfr. Eph 1, 9-10), que
las ha reconciliado con Dios (cfr. Col
1, 20)” (51).

Los textos y consideraciones que
acabamos de exponer no constituyen
-ya lo advertíamos- una exposición
del espíritu del Opus Dei, cuya
descripción, incluso aproximada,
exigiría tratar de otros muchos
aspectos: el sentido de la filiación
divina, la unión entre las virtudes
teologales y virtudes humanas, la
valoración de las cosas pequeñas, la
vida contemplativa en medio del



mundo, la dimensión eucarística y
mariana, etc., etc. (52). Más aún,
respecto a las dos cuestiones
mencionadas, nos hemos limitado a
esbozarlas, sin glosarlas con
detenimiento.

El lector habrá advertido, por lo
demás, que en esta breve exposición
hemos seguido un método de
carácter sistemático, y no histórico,
como veníamos haciendo hasta
ahora. Aspirábamos -y con esto
respondemos a las dos observaciones
que acabamos de hacer- a poner de
manifiesto o, al menos, a señalar la
hondura teologal de un carisma:
convenía limitarse a unos puntos
esenciales, suficientes para entrever
horizontes, aunque no los agoten, y,
de otra parte, basarnos en textos en
los que el propio Fundador del Opus
Dei mostrara lo que implica y supone
su mensaje. En todo caso, y dejando
aparte consideraciones
metodológicas, importa detener la



atención en esas perspectivas
teológicas consideradas en sí
mismas. Porque, así, podremos
captar mejor las dimensiones
profundas del espíritu del Opus Dei y
advertir, en consecuencia, su
peculiaridad, su diferencia respecto a
otras realidades eclesiales y, por
tanto, el empeño que reclamaba su
difusión pastoral y su posterior
configuración jurídica.

Notas

45. Es Cristo que pasa, n. 46.

46. "Os he dicho mil veces -escribía
en 1948- que la vocación humana es
una parte, y una parte importante,
de nuestra vocación divina, porque
nuestra vida puede resumirse
diciendo que hemos de santificar la
profesión, santificarnos en la
profesión, y santificar con la
profesión" (Carta, 15-X-1948, n. 6).
Vid. también, entre otros muchos



textos, Es Cristo que pasa, n. 46;
Amigos de Dios, n. 60.

47. Cfr. Es Cristo que pasa, n. 4;
Conversaciones, n. 60. 48. Amigos de
Dios, n. 62.

49. "Os digo una vez más, hijos míos -
escribía en 1940-: el Señor nos ha
llamado para que, permaneciendo
cada uno en su propio estado de vida
y en el ejercicio de su propia
profesión u oficio, nos santifiquemos
todos en el trabajo, santifiquemos el
trabajo y santifiquemos con el
trabajo. Es así como ese trabajo
humano que realizamos puede, con
sobrada razón, considerarse opus
Dei, operatio Dei, trabajo de
Dios" (Carta, 11-111-1940, n. 13). Vid.
también Conversaciones, n. 55. Otros
textos paralelos, aparte del citado en
nota 46 de este capítulo, se
encuentran en Carta, 6-V-1945, n. 16;
Carta, 24-XII-1951, n. 79; Carta, 31-
V-1954, n. 18; Carta, 25-1-1961, n. 10;



Conversaciones, n. 70; Es Cristo que
pasa, n. 46; Amigos de Dios, n. 9.
Respecto a la doctrina de don
Josemaría Escrivá de Balaguer sobre
el trabajo, puede consultarse, entre
otros estudios, J.L. ILLANES, La
santificación del trabajo, cit. (nota 41
de este cap.), y P. RODRÍGUEZ,
Vocación, trabajo, contemplación,
Pamplona 1986.

50. Es Cristo que pasa, n. 112.

51. Ibid., n. 183; ver también
Conversaciones, n. 70.

52. Para un conocimiento del espíritu
del Opus Dei, la mejor fuente son,
como es lógico, los escritos de su
Fundador. Entre los diversos
estudios, y además de los ya
mencionados, pueden consultarse las
colaboraciones incluidas en el
volumen colectivo, Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei, cit.
(cap. 1, nota,3), y el intento de
síntesis realizado por D. LE



TOURNEAU, en El Opus Dei, cit. (nota
22 de este cap.), pp. 27 ss., con la
bibliografla allí citada.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-vocacion-
cristiana-en-el-mundo-sus-
presupuestos/ (01/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-vocacion-cristiana-en-el-mundo-sus-presupuestos/
https://opusdei.org/es-es/article/4-vocacion-cristiana-en-el-mundo-sus-presupuestos/
https://opusdei.org/es-es/article/4-vocacion-cristiana-en-el-mundo-sus-presupuestos/
https://opusdei.org/es-es/article/4-vocacion-cristiana-en-el-mundo-sus-presupuestos/

	4. VOCACIÓN CRISTIANA EN EL MUNDO: SUS PRESUPUESTOS

