opusdei.org

4. PRIMERAS
DISCUSIONES
DOCTRINALES.

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

22/12/2011

En efecto, en torno a la nueva figura
de los Institutos Seculares surgieron
pronto, en parte como consecuencia
de la misma amplitud o ambiguedad
de los textos legales (41), diversas



interpretaciones cientificas, e,
incluso, disputas doctrinales, que
influyeron, con diversa intensidad
segun los casos, primero, en la
aplicacion practica que de la
normativa existente hizo la Sagrada
Congregacion de Religiosos, y, mas
tarde, en los ulteriores desarrollos
magisteriales y legislativos.

En una nota publicada en 1964, el P.
W. Peters realiz6 un balance de la
literatura publicada hasta la fecha
acerca del tema. Después de referirse
a la Provida Mater Ecclesia y de
afirmar que "esta Constitucion
apostolica no es lo suficientemente
clara", afiadia: "esto aparece no
solamente en lo que se escribio en los
anos 1947-50; en los afios 1957-60
esta cuestion continua siendo aguda".
Como consecuencia de la
"ambiguedad" de la Constitucion
Apostdlica y de los documentos de
1948 (se refiere al Primo felicitar y a
la Cum Sanctissimus), pudieron



surgir -concluia- dos escuelas o lineas
de interpretacion: "de una parte,
estaba la escuela de aquéllos que
toman como punto de partida el
hecho de que el Instituto Secular es
descrito como estado de perfeccion,
y, en este sentido, es igual a una
orden o congregacion religiosa; de
otro lado, encontramos la escuela de
aquellos que acentuan el caracter
secular como elemento esencial y
resaltan por tanto la diferencia” (42).

Esta sumaria descripcion puede
servirnos como punto de partida,
aunque, obviamente, deben
sefialarse matices. Advirtamos en
todo caso que, en los primeros afios -
los que ahora nos interesan-, se
discutio en torno a dos puntos
fundamentalmente: la naturaleza de
los votos que puedan emitir los
miembros de los Institutos Seculares;
y la relacion entre estos nuevos
Institutos y el estado de perfeccion.
Los defensores de opiniones



contrapuestas acudieron a diversas
expresiones de los textos legales en
apoyo de sus respectivas tesis (43).

La Provida Mater Ecclesia establece
expresamente que los Institutos
Seculares "no admiten los tres votos
publicos de religion (cc. 1308,§ 1y
488, 1°)” (44). Al comentar estas
palabras, los autores se dividen, ya
en el afio 1947, segun atribuyan uno
u otro alcance a los votos y las
promesas emitidos en los Institutos
Seculares. Asi, el P. Siervo Goyeneche
afirma que, si bien esos votos son
privados, producen, no obstante,
verdaderos efectos juridicos (45). E1
P. Creusen, también en 1947,
reconoce que los votos emitidos en
estos Institutos son privados; pero
afiade que la Santa Sede puede
conceder a alguno el beneficio de un
reconocimiento oficial de sus votos
(46). En 1948 amplia esta opinion,
para concluir que nada impide que
los votos puedan ser publicos en los



Institutos Seculares; basta -afiade-
distinguirlos cuidadosamente de los
"votos de religion"; por lo demas,
comenta, la S. Congregacion ha
concedido ya a algun Instituto
Secular que sus votos sean publicos
(47).

Por su parte, Salvador Canals, en su
estudio de 1947 sobre los Institutos
Seculares, subraya la diferencia
entre esos votos y los publicos: "se da
por supuesto que los votos, si existen,
no son publicos, es decir recibidos
por la Iglesia (c. 1308, § 1)". Y
prosigue: "pero tampoco estos votos
son privados de modo absoluto, es
decir, de tal manera que la Iglesia en
el fuero externo no sélo no los reciba,
sino que los ignore, como ignora en
este fuero los votos emitidos en el
fuero de la conciencia, enviandolos,
en caso de intervencion, a la Sagrada
Penitenciaria (dispensa,
conmutacion, etc., c. 1308, § 1). Son
votos, por consiguiente, que la Iglesia



conoce, regula en las Constituciones
y a los cuales atribuye efectos en el
Instituto: para el régimen, para la
dimision en caso de incumplimiento,
etc. Se puede, por tanto, afirmar que
la Iglesia los asiste y los supone de
alguna manera, aun cuando no los
recibe" (48).

El P. Larraona, en 1949, al tratar de
estos votos, concluye que deben
llamarse privados, en cuanto no son
recibidos por la Iglesia, pero, en
cuanto afectan al fuero externo y se
equiparan en muchos aspectos a los
publicos, pueden denominarse
canonicamente semipublicos (49). En
1950, mantiene una opinion
semejante el P. Anastasio Gutiérrez,
que los denomina "semipublicos”,
"privados reconocidos" o

"sociales” (50). Alvaro del Portillo
habla, también en 1950, de "votos
privados reconocidos" (51).



En este mismo ano, el P. Creusen
vuelve a ocuparse del asunto: "un
punto todavia debatido entre los
canonistas es el caracter de los votos
emitidos en los Institutos seculares.
No se les puede llamar enteramente
“privados’, pues la Santa Sede los
reconoce y los regula en una cierta
medida. Si se les denomina
“publicos' existe el riesgo de
confundirlos con los votos de
religion” (52).

El fondo del debate es claro, y pone
en juego la sustancia de la figura. En
este contexto, cobra toda su
importancia la declaracion de la
Sagrada Congregacion de Religiosos
de 19 de mayo de 1949, a la que nos
hemos referido en el apartado
anterior. Como se recordara, esta
declaracion se enfrenta con el
problema debatido por la doctrina, al
abordar la cuestion de si constituye o
no sacrilegio el incumplimiento de
las obligaciones asumidas por los



miembros stricto sensu de los
Institutos Seculares: en su nimero 5,
afirma expresamente que los
vinculos o votos "aunque no sean
adecuadamente privados, sin
embargo no pueden, ni ex regula, ni
en sentido estricto y especifico, ser
calificados como publicos, ni
comportan una consagracion publica
de la persona".

La Congregacion, como puede
advertirse, no hace suya ninguna de
las terminologias técnicas aparecidas
en escritos cientificos precedentes,
pero recalca que los votos o
promesas que puedan emitirse en los
Institutos Seculares no son votos
publicos, ni convierten a quienes los
pronuncian en personas sagradas. La
distincion entre Institutos Seculares
y Religiones es asi reafirmada.

Intimamente unida a la discusion
sobre la naturaleza de los votos, esta
otra cuestion planteada en estos



primeros afnos: el debate acerca de si
los Institutos Seculares constituyen o
no una forma historica evolutiva del
estado religioso. La division entre los
autores fue ostensible; bastara, para
nuestro intento, citar a algunos de
ellos, como mas representativos de
las opiniones divergentes.

Diversos autores afirmaron que los
Institutos Seculares habian venido a
afladirse -como un tercer estado
canonico de perfeccion- a los ya
existentes: el estado religioso y el de
las sociedades de vida comun sin
votos publicos. En rigor, entendian
que se trataba de tres especies -0
grados- distintas del estado de
perfeccion, y consideraban al
religioso como el primeroy, "en
cierto modo, modelo de todos los
demas, por ser el estado de
perfeccion completa al que los
restantes se acercan o refieren (53).
En esta linea, algunos no veian
obstaculo en designar,



indiferentemente, con el nombre de
religiosos a cuantas personas
formaran parte de los, a su juicio,
segundo y tercer grado del estado de
perfeccion (54).

Otro grupo de autores se esforzo, en
cambio, por subrayar los perfiles
institucionales de la nueva figura, en
contraste con las Religiones,
asentando tres afirmaciones
definitorias de los Institutos
Seculares: a) son asociaciones de
fieles, aunque de una especie
cualificada, con nombre y régimen
juridico propios; b) constituyen un
estado de perfeccion, distinto del
religioso: un estado de perfeccion
secular; ¢) sus miembros no pierden
su condicion laical o clerical por el
hecho de incorporarse al Instituto.

Con frecuencia, este sector doctrinal
distinguid entre estado canonico y

estado juridico de perfeccion. Asilo
hace, por ejemplo, un representante



muy cualificado de esta linea, el P.
Larraona, quien, en un texto de 1954,
lo explico detenidamente: "Los
Institutos seculares -comenzaba- no
estdn comprendidos dentro de los
estados canonicos de perfeccion en
sentido estricto”. A continuacion,
comentaba que por estado canonico
en sentido estricto debia entenderse
aquel que "da base a las clases de
personas eclesiasticas y a los estados
de vida canédnica", es decir, al estado
clerical, al religioso y al laical. En
suma, cualquier situacion,
compromiso, vinculo, etc., que no
diera origen a una nueva
personalidad o a un cambio de
estado en la Iglesia, no podia ser
calificado como estado canonico.

Sentadas esas premisas, el P.
Larraona pasaba a examinar los tres
modos institucionales de buscar la
perfeccion cristiana: "Existen tres
formas juridicas de vida de
perfeccion : la vida religiosa, con



votos totalmente publicos y
jerarquizacion interna; las
sociedades sin votos publicos,
equiparadas a los Religiosos en todo
lo que se refiere a la organizacion
juridica, a algunas de las
obligaciones religiosas, a las
obligaciones clericales, etc.; y 1os
Institutos Seculares, que no deben
ponerse en la parte segunda del
C.I.C., destinada a los Religiosos, sino
en la Tercera, que trata de los laicos,
porque forman la primera clase de
asociaciones de laicos. Tienen punto
de contacto con los dos estados:
religioso y laical. En parte se les
aplica la legislacion de las sociedades
laicas. Forman una unidad de estado
con los Religiosos en lo teoldgico,
pero no en lo juridico. Juridicamente,
los Religiosos, por el hecho de serlo,
forman un estado peculiar. En
cambio, los miembros de los
Institutos Seculares son laicos o
clérigos nada mas, sin que cambien
de estado canodnico, por el hecho de



pertenecer a un Instituto
Secular” (55).

La distincion entre estado juridico y
estado canonico fue criticada por
algunos, que insistieron en que en el
ordenamiento de la Iglesia no cabia
distinguir entre lo juridico y lo
canonico, por lo que todo estado de
perfeccion -también el de los
Institutos Seculares deberia ser
calificado como estado canonico de
perfeccion. Y en algun caso se llego a
afirmar que tal terminologia debia
ser rechazada, ya que resultaba poco
clara y podia prestarse a confusion
(56).

Conviene subrayar, no obstante, que
el problema no era terminoldgico,
sino de fondo: el verdadero nucleo
de la cuestion estaba justamente en
lo que esa distincion terminologica
aspiraba, con mejor o peor fortuna, a
defender: dilucidar si los miembros
de los Institutos Seculares



constituian una version actualizada
del estado religioso o si, por el
contrario, se situaban en una linea
diversa. Este trasfondo se advierte
claramente en uno de los autores que
mas se opusieron a la distincion
terminoldgica: C. Lauwers. Todo
estado de perfeccion -afirmaba- ha
de ser religioso: los Institutos
Seculares deben, pues -concluia-, ser
llamados estado canonico en el
sentido de que deben adscribirse al
segundo de los estados que
mencionaba el c. 107 del Codigo de
1917. El término "religioso" de dicho
canon -proseguia- no debe
restringirse a los religiosos
propiamente dichos -es decir, los
mencionados en los cc. 487-488-, sino
que ha de extenderse a todos los que
pertenecen a cualquiera de los
estados de perfeccion reconocidos
auténticamente por la Iglesia
introducidos por la Constitucion
Provida Mater Ecclesia y, por tanto,



también a los miembros de los
Institutos Seculares (57).

En 1951, A. del Portillo habia escrito
que, con anterioridad a la Provida
Mater Ecclesia, se consideraba el
status perfectionis adquirendae
como sinonimo del estado religioso;
mientras que, mediante dicho
documento pontificio, se habla de un
nuevo estado de perfeccion
completo, con la existencia de una
"peculiar vocacion de Dios", en el
cual ninguno de sus miembros son
religiosos, como declara la Provida
Mater Ecclesia (art. II, § 1). Los
miembros de los Institutos Seculares
-proseguia- son, ante el Derecho
canonico, clérigos o laicos, segun su
propia condicion; su total
consagracion a Dios no modifica su
respectiva personalidad candnica
(cfr. CIC, can. 107, Provida Mater
Ecclesia, art. II, § 1; Primo feliciter,
nn. II y IIT) (58). Poco antes, en un
Congreso de 1950, habia afirmado, de



los miembros de esos Institutos, que
"su consagracion a la Iglesia no es
canodnica -aunque sea juridica- sino
mas bien ascética" (59).

Expresiones semejantes encontramos
en el Anuario Pontificio de esa época.
En sus paginas, al describir la nueva
figura de Instituto Secular, se afirma
que sus miembros "profesan el
estado de perfeccion, pero no el
estado canonico, que es el propio de
los Religiosos". Al referirse luego a la
practica de los consejos evangélicos,
sefiala que "no emiten votos
publicos, en el sentido considerado
por el C.].C., sino privados, con
vinculos morales equivalentes”. Y,
explicando el nombre de Instituto
Secular, afiade: "con el nombre de
seculares se ha querido subrayar que
las personas que profesan este nuevo
estado de perfeccion, no cambian la
condicion social que tenian en el
siglo; por lo tanto siguen siendo,
después de su consagracion al Sefior,



clérigos o laicos, segun el caracter de
que estan revestidos, con todas las
consecuencias juridicas y practicas
que de ello derivan” (60).

En suma, y como deciamos antes, el
sustrato de la cuestion apunta hacia
perspectivas basicas de la
eclesiologia y de la teologia
espiritual: asi se hara patente de
forma progresiva con el transcurso
del tiempo, hasta conducir a
planteamientos cada vez mas netos,
que tendremos ocasion de sefalar.

Notas

41. A. OBERTI], refiriéndose al carisma
propio de los Institutos Seculares,
escribe que su primer reconocimiento
por parte de la C. A. Provida Mater
Ecclesia fue, en verdad, "un
reconocimiento parcial y, en cierto
sentido, ambiguo. En efecto, el
carisma es acogido no a partir de la
naturaleza laical de quienes lo viven -
lo que constituye una novedad



fundamental para la vida eclesial-
sino, mds bien, a partir de la
semejanza aparente que muestran
tener con los religiosos a causa de la
consagracion” (La vita consacrata
secolare e il nuovo rapporto Chiesa-
mondo, en "Vita consacrata”, 21, 1985,
p. 513).

42. W. PETERS, S.]., Het
Lekeninstituut.- Nog steeds 3
voldoende klaarheid, in "Tijdschrift
voor Geestelijk Leven", 9 (1964), pp.
648-654.

43. Puede verse un resumen de estas
polémicas en G. EscuDERO, De
natura Institutorum Saecularium.-
Scribendi occasio et distinctio
quaestionum, en "Commentarium
pro Religiosis", 32 (1953), pp. 72-93.

44, C. A. Provida Mater Ecclesia, art.
II, § 1.

45. S. GOYENECHE, Adnotationes ad
Constitutionem Apostolicam



"Provida Mater Ecclesia", en
"Apollinaris", 20 (1947), p. 31.

46. ]J. CREUSEN, S.]., Les Instituts
séculiers, cit. (nota 31 de este cap.),
pp. 85-86.

47.]. CREUSEN, Les Instituts
séculiers, en la misma revista, 20
(1948), pp. 171-173. Igual opinion
habia sido expuesta por este autor en
"Periodica de re morali, canonica,
liturgica", 37 (1948), p. 270.

48. S. CANALS, Los Institutos
seculares de perfeccion y apostolado,
en "Revista Espafiola de Derecho
Canonico", 3 (1947), p. 855.

49. A. LARRAONA, Constitutionis...,
cit. (cap. V, nota 72), pp. 167-168.

50. A. GUTIERREZ, Doctrina
generalas theologica et iuridica de
statu perfectionis evangelicae et
comparatio inter eiusdem diversos
gradus ab Ecclesia iuridice ordinatos,



en "Commentarium pro Religiosis",
29 (1950), pp. 83y 115.

51. A. DEL PORTILLO, Constitutio,
formae diversae, institutio, regimen,
apostolatus Institutorum
saecularium, en Acta et Documenta
Congressus generalis de Statibus
perfectionis (Romae, 1950), I, Roma
1952, pp. 292 y 293.

52.]. CREUSEN, Les Instituts
séculiers, en "Revue des
Communautés religieuses", 22 (1950),
p- 30.

53. Cfr. J. CREUSEN, Les Instituts
séculiers, cit. (nota 31 de este cap.),
pp- 57-88, especialmente pp. 74-75;y
en la misma revista, 20 (1948), pp.
136-139; E. JOMBART, S.]., Un nouvel
état de perfection, en "Revue
d'ascétique et de mystique", 24
(1948), pp. 270-272; E. BERGH, S.].,
Les Instituts séculiers, en "Nouvelle
Revue Théologique", 70 (1948), pp.
1052 y 1061; P. CAPoBIANCO, O.F.M.,



en Acta et Documenta Congressus
generalas de statibus perfe

ctionis (Romae, 1950), 1, Roma 1952,
p. 517.

54. Asi, el P. BERGH, en un articulo
sobre el Congreso Internacional de
los Estados de Perfeccion, celebrado
en Roma en 1950, escribia: "Cada vez
que empleemos el vocablo
"Religiosos', debera siempre
entenderse como aplicado a todas las
almas consagradas a Dios en los tres
estados de perfeccion: Ordenes o
Congregaciones, Sociedades de Vida
comun sin votos publicos, Institutos
seculares" ("Revue des Communautés
religieuses”, 23, 1951, 24). Por su
parte, H.U. von BALTHASAR (Der
Laie und der Ordensstand, Freiburg
1949, p. 2, nota 1) aplica el término
"estado religioso", aunque dandole
un sentido amplio, también a los
miembros de los Institutos Seculares.
Se adhiere a esta opinion A.M.



HENRY, Le lai'cat et I'état religieux,
en "Supplément de la vie spirituelle",
11 (1949), p. 333.

55. A. LARRAONA, en Actas del
Congreso de los estados de
perfeccion de la Argentina, Bolivia,
Chile, Paraguay y Uruguay, Buenos
Aires 1954, p. 159. La terminologia
que distingue entre el estado
canonico y el estado juridico de
perfeccion habia sido ya propuesta
por A. LARRAONA, en 1949 (Cfr.
Constitutionis..., cit., -cap. V, nota 72-,
p- 60). La utilizaron, en

igual sentido, otros autores como,
por ejemplo, A. GUTIERREZ,
Commentarium in Motu Proprio
“Primo feliciter" P11 Pp. XII et
Instructionem S. C. de Religiosis
"Cum Sanctissimus, en
"Commentarium pro Religiosis", 28
(1949), pp. 281-282 y Doctrina
generalas..., cit (nota 50 de este cap.),
pp. 111-115; G. EscUDERO, De natura



Institutorum..., cit. (nota 43 de este
cap.), pp- 76 y 77; S. CANALIS, Los
Institutos Seculares de perfeccion...,
cit. (nota 48 de este cap.), pp- 859 ss.

56. Cfr. J. BEYER, Les Instituts
Séculiers, cit. (nota 26 de este cap.),
pp- 289-297.

57. Cfr. C. LAUWERS, Societates sine
votis et status canonicus perfectionis,
en "Ephemerides theologicae
Lovanienses", 28 (1952), pp. 215 s. En
una monografia posterior dedicada
al tema, J.M. SETIEN resume las
discusiones al respecto, para concluir
sosteniendo -al contrario que el autor
precedentemente citado y quienes
concuerdan con él- que los votos y
promesas emitidos en los Institutos
Seculares son estrictamente
privados, caracter que cuadra
perfectamente con el del estado que
por ellos se induce: un estado de
perfeccion canonico, secular, de
derecho privado; la caracteristica de



estos Institutos "esta -afirma- en que
establecen un estado de perfeccion
fuera del estado religioso y dentro
del mundo secular sin alterar la
condicion de clérigo o de laico que
uno previamente

tuviere" (Naturaleza juridica del
estado de perfeccion en los Institutos
Seculares, Roma 1957, p. 145; ver, en
general, todo el capitulo, pp.
125-160).

58. A. DEL PORTILLO, Istituti
Secolari, en Enciclopedia Cattolica,
VII, Firenze-Roma 1951, p. 354.

59. A. DEL PORTILLO, Constitutio,
formae diversae..., cit. (nota 51 de
este cap.), p. 290.

60. Annuario Pontificio (1951), p. 793.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-primeras-
discusiones-doctrinales/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/4-primeras-discusiones-doctrinales/
https://opusdei.org/es-es/article/4-primeras-discusiones-doctrinales/
https://opusdei.org/es-es/article/4-primeras-discusiones-doctrinales/

	4. PRIMERAS DISCUSIONES DOCTRINALES.

