
opusdei.org

4. PRIMERAS
DISCUSIONES
DOCTRINALES.

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

22/12/2011

En efecto, en torno a la nueva figura
de los Institutos Seculares surgieron
pronto, en parte como consecuencia
de la misma amplitud o ambigüedad
de los textos legales (41), diversas



interpretaciones científicas, e,
incluso, disputas doctrinales, que
influyeron, con diversa intensidad
según los casos, primero, en la
aplicación práctica que de la
normativa existente hizo la Sagrada
Congregación de Religiosos, y, más
tarde, en los ulteriores desarrollos
magisteriales y legislativos.

En una nota publicada en 1964, el P.
W. Peters realizó un balance de la
literatura publicada hasta la fecha
acerca del tema. Después de referirse
a la Provida Mater Ecclesia y de
afirmar que "esta Constitución
apostólica no es lo suficientemente
clara", añadía: "esto aparece no
solamente en lo que se escribió en los
años 1947-50; en los años 1957-60
esta cuestión continúa siendo aguda".
Como consecuencia de la
"ambigüedad" de la Constitución
Apostólica y de los documentos de
1948 (se refiere al Primo felicitar y a
la Cum Sanctissimus), pudieron



surgir -concluía- dos escuelas o líneas
de interpretación: "de una parte,
estaba la escuela de aquéllos que
toman como punto de partida el
hecho de que el Instituto Secular es
descrito como estado de perfección,
y, en este sentido, es igual a una
orden o congregación religiosa; de
otro lado, encontramos la escuela de
aquellos que acentúan el carácter
secular como elemento esencial y
resaltan por tanto la diferencia" (42).

Esta sumaria descripción puede
servirnos como punto de partida,
aunque, obviamente, deben
señalarse matices. Advirtamos en
todo caso que, en los primeros años -
los que ahora nos interesan-, se
discutió en torno a dos puntos
fundamentalmente: la naturaleza de
los votos que puedan emitir los
miembros de los Institutos Seculares;
y la relación entre estos nuevos
Institutos y el estado de perfección.
Los defensores de opiniones



contrapuestas acudieron a diversas
expresiones de los textos legales en
apoyo de sus respectivas tesis (43).

La Provida Mater Ecclesia establece
expresamente que los Institutos
Seculares "no admiten los tres votos
públicos de religión (cc. 1308, § 1 y
488, 1°)” (44). Al comentar estas
palabras, los autores se dividen, ya
en el año 1947, según atribuyan uno
u otro alcance a los votos y las
promesas emitidos en los Institutos
Seculares. Así, el P. Siervo Goyeneche
afirma que, si bien esos votos son
privados, producen, no obstante,
verdaderos efectos jurídicos (45). El
P. Creusen, también en 1947,
reconoce que los votos emitidos en
estos Institutos son privados; pero
añade que la Santa Sede puede
conceder a alguno el beneficio de un
reconocimiento oficial de sus votos
(46). En 1948 amplía esta opinión,
para concluir que nada impide que
los votos puedan ser públicos en los



Institutos Seculares; basta -añade-
distinguirlos cuidadosamente de los
"votos de religión"; por lo demás,
comenta, la S. Congregación ha
concedido ya a algún Instituto
Secular que sus votos sean públicos
(47).

Por su parte, Salvador Canals, en su
estudio de 1947 sobre los Institutos
Seculares, subraya la diferencia
entre esos votos y los públicos: `se da
por supuesto que los votos, si existen,
no son públicos, es decir recibidos
por la Iglesia (c. 1308, § 1)". Y
prosigue: "pero tampoco estos votos
son privados de modo absoluto, es
decir, de tal manera que la Iglesia en
el fuero externo no sólo no los reciba,
sino que los ignore, como ignora en
este fuero los votos emitidos en el
fuero de la conciencia, enviándolos,
en caso de intervención, a la Sagrada
Penitenciaría (dispensa,
conmutación, etc., c. 1308, § 1). Son
votos, por consiguiente, que la Iglesia



conoce, regula en las Constituciones
y a los cuales atribuye efectos en el
Instituto: para el régimen, para la
dimisión en caso de incumplimiento,
etc. Se puede, por tanto, afirmar que
la Iglesia los asiste y los supone de
alguna manera, aun cuando no los
recibe" (48).

El P. Larraona, en 1949, al tratar de
estos votos, concluye que deben
llamarse privados, en cuanto no son
recibidos por la Iglesia, pero, en
cuanto afectan al fuero externo y se
equiparan en muchos aspectos a los
públicos, pueden denominarse
canónicamente semipúblicos (49). En
1950, mantiene una opinión
semejante el P. Anastasio Gutiérrez,
que los denomina "semipúblicos",
"privados reconocidos" o
"sociales" (50). Alvaro del Portillo
habla, también en 1950, de "votos
privados reconocidos" (51).



En este mismo año, el P. Creusen
vuelve a ocuparse del asunto: "un
punto todavía debatido entre los
canonistas es el carácter de los votos
emitidos en los Institutos seculares.
No se les puede llamar enteramente
`privados', pues la Santa Sede los
reconoce y los regula en una cierta
medida. Si se les denomina
`públicos' existe el riesgo de
confundirlos con los votos de
religión" (52).

El fondo del debate es claro, y pone
en juego la sustancia de la figura. En
este contexto, cobra toda su
importancia la declaración de la
Sagrada Congregación de Religiosos
de 19 de mayo de 1949, a la que nos
hemos referido en el apartado
anterior. Como se recordará, esta
declaración se enfrenta con el
problema debatido por la doctrina, al
abordar la cuestión de si constituye o
no sacrilegio el incumplimiento de
las obligaciones asumidas por los



miembros stricto sensu de los
Institutos Seculares: en su número 5,
afirma expresamente que los
vínculos o votos "aunque no sean
adecuadamente privados, sin
embargo no pueden, ni ex regula, ni
en sentido estricto y específico, ser
calificados como públicos, ni
comportan una consagración pública
de la persona".

La Congregación, como puede
advertirse, no hace suya ninguna de
las terminologías técnicas aparecidas
en escritos científicos precedentes,
pero recalca que los votos o
promesas que puedan emitirse en los
Institutos Seculares no son votos
públicos, ni convierten a quienes los
pronuncian en personas sagradas. La
distinción entre Institutos Seculares
y Religiones es así reafirmada.

Intimamente unida a la discusión
sobre la naturaleza de los votos, está
otra cuestión planteada en estos



primeros años: el debate acerca de si
los Institutos Seculares constituyen o
no una forma histórica evolutiva del
estado religioso. La división entre los
autores fue ostensible; bastará, para
nuestro intento, citar a algunos de
ellos, como más representativos de
las opiniones divergentes.

Diversos autores afirmaron que los
Institutos Seculares habían venido a
añadirse -como un tercer estado
canónico de perfección- a los ya
existentes: el estado religioso y el de
las sociedades de vida común sin
votos públicos. En rigor, entendían
que se trataba de tres especies -o
grados- distintas del estado de
perfección, y consideraban al
religioso como el primero y, `en
cierto modo, modelo de todos los
demás, por ser el estado de
perfección completa al que los
restantes se acercan o refieren (53).
En esta línea, algunos no veían
obstáculo en designar,



indiferentemente, con el nombre de
religiosos a cuantas personas
formaran parte de los, a su juicio,
segundo y tercer grado del estado de
perfección (54).

Otro grupo de autores se esforzó, en
cambio, por subrayar los perfiles
institucionales de la nueva figura, en
contraste con las Religiones,
asentando tres afirmaciones
definitorias de los Institutos
Seculares: a) son asociaciones de
fieles, aunque de una especie
cualificada, con nombre y régimen
jurídico propios; b) constituyen un
estado de perfección, distinto del
religioso: un estado de perfección
secular; c) sus miembros no pierden
su condición laical o clerical por el
hecho de incorporarse al Instituto.

Con frecuencia, este sector doctrinal
distinguió entre estado canónico y
estado jurídico de perfección. Así lo
hace, por ejemplo, un representante



muy cualificado de esta línea, el P.
Larraona, quien, en un texto de 1954,
lo explicó detenidamente: "Los
Institutos seculares -comenzaba- no
están comprendidos dentro de los
estados canónicos de perfección en
sentido estricto". A continuación,
comentaba que por estado canónico
en sentido estricto debía entenderse
aquel que "da base a las clases de
personas eclesiásticas y a los estados
de vida canónica", es decir, al estado
clerical, al religioso y al laical. En
suma, cualquier situación,
compromiso, vínculo, etc., que no
diera origen a una nueva
personalidad o a un cambio de
estado en la Iglesia, no podía ser
calificado como estado canónico.

Sentadas esas premisas, el P.
Larraona pasaba a examinar los tres
modos institucionales de buscar la
perfección cristiana: "Existen tres
formas jurídicas de vida de
perfección : la vida religiosa, con



votos totalmente públicos y
jerarquización interna; las
sociedades sin votos públicos,
equiparadas a los Religiosos en todo
lo que se refiere a la organización
jurídica, a algunas de las
obligaciones religiosas, a las
obligaciones clericales, etc.; y los
Institutos Seculares, que no deben
ponerse en la parte segunda del
C.I.C., destinada a los Religiosos, sino
en la Tercera, que trata de los laicos,
porque forman la primera clase de
asociaciones de laicos. Tienen punto
de contacto con los dos estados:
religioso y laical. En parte se les
aplica la legislación de las sociedades
laicas. Forman una unidad de estado
con los Religiosos en lo teológico,
pero no en lo jurídico. Jurídicamente,
los Religiosos, por el hecho de serlo,
forman un estado peculiar. En
cambio, los miembros de los
Institutos Seculares son laicos o
clérigos nada más, sin que cambien
de estado canónico, por el hecho de



pertenecer a un Instituto
Secular" (55).

La distinción entre estado jurídico y
estado canónico fue criticada por
algunos, que insistieron en que en el
ordenamiento de la Iglesia no cabía
distinguir entre lo jurídico y lo
canónico, por lo que todo estado de
perfección -también el de los
Institutos Seculares debería ser
calificado como estado canónico de
perfección. Y en algún caso se llegó a
afirmar que tal terminología debía
ser rechazada, ya que resultaba poco
clara y podía prestarse a confusión
(56).

Conviene subrayar, no obstante, que
el problema no era terminológico,
sino de fondo: el verdadero núcleo
de la cuestión estaba justamente en
lo que esa distinción terminológica
aspiraba, con mejor o peor fortuna, a
defender: dilucidar si los miembros
de los Institutos Seculares



constituían una versión actualizada
del estado religioso o si, por el
contrario, se situaban en una línea
diversa. Este trasfondo se advierte
claramente en uno de los autores que
más se opusieron a la distinción
terminológica: C. Lauwers. Todo
estado de perfección -afirmaba- ha
de ser religioso: los Institutos
Seculares deben, pues -concluía-, ser
llamados estado canónico en el
sentido de que deben adscribirse al
segundo de los estados que
mencionaba el c. 107 del Código de
1917. El término "religioso" de dicho
canon -proseguía- no debe
restringirse a los religiosos
propiamente dichos -es decir, los
mencionados en los cc. 487-488-, sino
que ha de extenderse a todos los que
pertenecen a cualquiera de los
estados de perfección reconocidos
auténticamente por la Iglesia
introducidos por la Constitución
Provida Mater Ecclesia y, por tanto,



también a los miembros de los
Institutos Seculares (57).

En 1951, A. del Portillo había escrito
que, con anterioridad a la Provida
Mater Ecclesia, se consideraba el
status perfectionis adquirendae
como sinónimo del estado religioso;
mientras que, mediante dicho
documento pontificio, se habla de un
nuevo estado de perfección
completo, con la existencia de una
"peculiar vocación de Dios", en el
cual ninguno de sus miembros son
religiosos, como declara la Provida
Mater Ecclesia (art. II, § 1). Los
miembros de los Institutos Seculares
-proseguía- son, ante el Derecho
canónico, clérigos o laicos, según su
propia condición; su total
consagración a Dios no modifica su
respectiva personalidad canónica
(cfr. CIC, can. 107, Provida Mater
Ecclesia, art. II, § 1; Primo feliciter,
nn. II y III) (58). Poco antes, en un
Congreso de 1950, había afirmado, de



los miembros de esos Institutos, que
"su consagración a la Iglesia no es
canónica -aunque sea jurídica- sino
más bien ascética" (59).

Expresiones semejantes encontramos
en el Anuario Pontificio de esa época.
En sus páginas, al describir la nueva
figura de Instituto Secular, se afirma
que sus miembros "profesan el
estado de perfección, pero no el
estado canónico, que es el propio de
los Religiosos". Al referirse luego a la
práctica de los consejos evangélicos,
señala que "no emiten votos
publicos, en el sentido considerado
por el C.J.C., sino privados, con
vínculos morales equivalentes". Y,
explicando el nombre de Instituto
Secular, añade: "con el nombre de
seculares se ha querido subrayar que
las personas que profesan este nuevo
estado de perfección, no cambian la
condición social que tenían en el
siglo; por lo tanto siguen siendo,
después de su consagración al Señor,



clérigos o laicos, según el carácter de
que están revestidos, con todas las
consecuencias jurídicas y prácticas
que de ello derivan" (60).

En suma, y como decíamos antes, el
sustrato de la cuestión apunta hacia
perspectivas básicas de la
eclesiología y de la teología
espiritual: así se hará patente de
forma progresiva con el transcurso
del tiempo, hasta conducir a
planteamientos cada vez más netos,
que tendremos ocasión de señalar.

Notas

41. A. OBERTI, refiriéndose al carisma
propio de los Institutos Seculares,
escribe que su primer reconocimiento
por parte de la C. A. Provida Mater
Ecclesia fue, en verdad, "un
reconocimiento parcial y, en cierto
sentido, ambiguo. En efecto, el
carisma es acogido no a partir de la
naturaleza laical de quienes lo viven -
lo que constituye una novedad



fundamental para la vida eclesial-
sino, más bien, a partir de la
semejanza aparente que muestran
tener con los religiosos a causa de la
consagración" (La vita consacrata
secolare e il nuovo rapporto Chiesa-
mondo, en "Vita consacrata", 21, 1985,
p. 513).

42. W. PETERS, S.J., Het
Lekeninstituut.- Nog steeds 3
voldoende klaarheid, in "Tijdschrift
voor Geestelijk Leven", 9 (1964), pp.
648-654.

43. Puede verse un resumen de estas
polémicas en G. EscuDERO, De
natura Institutorum Saecularium.-
Scribendi occasio et distinctio
quaestionum, en "Commentarium
pro Religiosis", 32 (1953), pp. 72-93.

44. C. A. Provida Mater Ecclesia, art.
II, § 1.

45. S. GOYENECHE, Adnotationes ad
Constitutionem Apostolicam



`Provida Mater Ecclesia", en
"Apollinaris", 20 (1947), p. 31.

46. J. CREUSEN, S.J., Les Instituts
séculiers, cit. (nota 31 de este cap.),
pp. 85-86.

47. J. CREUSEN, Les Instituts
séculiers, en la misma revista, 20
(1948), pp. 171-173. Igual opinión
había sido expuesta por este autor en
"Periodica de re morali, canonica,
liturgica", 37 (1948), p. 270.

48. S. CANALS, Los Institutos
seculares de perfección y apostolado,
en "Revista Española de Derecho
Canónico", 3 (1947), p. 855.

49. A. LARRAONA, Constitutionis...,
cit. (cap. V, nota 72), pp. 167-168.

50. A. GUTIÉRREZ, Doctrina
generalas theologica et iuridica de
statu perfectionis evangelicae et
comparatio inter eiusdem diversos
gradus ab Ecclesia iuridice ordinatos,



en "Commentarium pro Religiosis",
29 (1950), pp. 83 y 115.

51. A. DEL PORTILLO, Constitutio,
formae diversae, institutio, regimen,
apostolatus Institutorum
saecularium, en Acta et Documenta
Congressus generalis de Statibus
perfectionis (Romae, 1950), II, Roma
1952, pp. 292 y 293.

52. J. CREUSEN, Les lnstituts
séculiers, en "Revue des
Communautés religieuses", 22 (1950),
p. 30.

53. Cfr. J. CREUSEN, Les Instituts
séculiers, cit. (nota 31 de este cap.),
pp. 57-88, especialmente pp. 74-75; y
en la misma revista, 20 (1948), pp.
136-139; E. JOMBART, S.J., Un nouvel
état de perfection, en "Revue
d'ascétique et de mystique", 24
(1948), pp. 270-272; E. BERGH, S.J.,
Les lnstituts séculiers, en "Nouvelle
Revue Théologique", 70 (1948), pp.
1052 y 1061; P. CAPoBIANCO, O.F.M.,



en Acta et Documenta Congressus
generalas de statibus perfe

ctionis (Romae, 1950), 1, Roma 1952,
p. 517.

54. Así, el P. BERGH, en un artículo
sobre el Congreso Internacional de
los Estados de Perfección, celebrado
en Roma en 1950, escribía: "Cada vez
que empleemos el vocablo
`Religiosos', deberá siempre
entenderse como aplicado a todas las
almas consagradas a Dios en los tres
estados de perfección: Ordenes o
Congregaciones, Sociedades de Vida
común sin votos públicos, Institutos
seculares" ("Revue des Communautés
religieuses", 23, 1951, 24). Por su
parte, H.U. von BALTHASAR (Der
Laie und der Ordensstand, Freiburg
1949, p. 2, nota 1) aplica el término
"estado religioso", aunque dándole
un sentido amplio, también a los
miembros de los Institutos Seculares.
Se adhiere a esta opinión A.M.



HENRY, Le lai'cat et l'état religieux,
en "Supplément de la vie spirituelle",
11 (1949), p. 333.

55. A. LARRAONA, en Actas del
Congreso de los estados de
perfección de la Argentina, Bolivia,
Chile, Paraguay y Uruguay, Buenos
Aires 1954, p. 159. La terminología
que distingue entre el estado
canónico y el estado jurídico de
perfección había sido ya propuesta
por A. LARRAONA, en 1949 (Cfr.
Constitutionis..., cit., -cap. V, nota 72-,
p. 60). La utilizaron, en

igual sentido, otros autores como,
por ejemplo, A. GUTIÉRREZ,
Commentarium in Motu Proprio
`Primo feliciter" P11 Pp. XII et
Instructionem S. C. de Religiosis
"Cum Sanctissimus , en
"Commentarium pro Religiosis", 28
(1949), pp. 281-282 y Doctrina
generalas..., cit (nota 50 de este cap.),
pp. 111-115; G. EscUDERO, De natura



Institutorum..., cit. (nota 43 de este
cap.), pp. 76 y 77; S. CANAIS, Los
Institutos Seculares de perfección...,
cit. (nota 48 de este cap.), pp. 859 ss.

56. Cfr. J. BEYER, Les Instituts
Séculiers, cit. (nota 26 de este cap.),
pp. 289-297.

57. Cfr. C. LAUWERS, Societates sine
votis et status canonicus perfectionis,
en "Ephemerides theologicae
Lovanienses", 28 (1952), pp. 215 s. En
una monografia posterior dedicada
al tema, J.M. SETIEN resume las
discusiones al respecto, para concluir
sosteniendo -al contrario que el autor
precedentemente citado y quienes
concuerdan con él- que los votos y
promesas emitidos en los Institutos
Seculares son estrictamente
privados, carácter que cuadra
perfectamente con el del estado que
por ellos se induce: un estado de
perfección canónico, secular, de
derecho privado; la característica de



estos Institutos "está -afirma- en que
establecen un estado de perfección
fuera del estado religioso y dentro
del mundo secular sin alterar la
condición de clérigo o de laico que
uno previamente
tuviere" (Naturaleza jurídica del
estado de perfección en los Institutos
Seculares, Roma 1957, p. 145; ver, en
general, todo el capítulo, pp.
125-160).

58. A. DEL PORTILLO, Istituti
Secolari, en Enciclopedia Cattolica,
VII, Firenze-Roma 1951, p. 354.

59. A. DEL PORTILLO, Constitutio,
formae diversae..., cit. (nota 51 de
este cap.), p. 290.

60. Annuario Pontificio (1951), p. 793.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-primeras-
discusiones-doctrinales/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-primeras-discusiones-doctrinales/
https://opusdei.org/es-es/article/4-primeras-discusiones-doctrinales/
https://opusdei.org/es-es/article/4-primeras-discusiones-doctrinales/

	4. PRIMERAS DISCUSIONES DOCTRINALES.

